
ALICE A. BAILEY 
 

MIRAGEM: UM PROBLEMA MUNDIAL 
 
 
 
 

Título do original em inglês: 
Glamour: a World Problem 

 
Tradução: Núcleo Aquariano Brasil 

 
1ª edição digital em português, julho de 2024 

 
 
 
 
 
 

ÍNDICE 
 
 
Nota dos Editores      .................................   2 
 
 
Esclarecimentos Preliminares     .................................   2  
 
 
Capítulo 1 – A Natureza da Miragem   .................................  16 
 
 
Capítulo 2 – As Causas da Miragem   .................................  50 
 
 
Capítulo 3 – O Fim da Miragem    .................................  84 
 
 
Capítulo 4 – A Técnica da Fusão    ................................. 137 
 
 
 
Tabela Aspectos da Miragem    ................................. 141 
Tabela das páginas 59-60     ................................. 142 
 
 
 
 
 
 
 
 



2 

 

NOTA DOS EDITORES 
 
No livro Discipulado na Nova Era, Volumes I e II, determinadas instruções pessoais dadas 
pelo Tibetano a um grupo de discípulos foram levadas a público. Referidas instruções, ao 
lado de certos ensinamentos esotéricos, foram publicadas por Alice A. Bailey, com a 
autorização dos discípulos envolvidos, em 1944.  
 
Manuscritos inéditos contendo instruções adicionais e ensinamentos esotéricos 
concluídos pela Sra. Bailey estão agora disponíveis. Este texto foi escrito gradualmente 
durante um período de nove anos, de 1935 a 1944. 
 
O texto do Miragem: Um Problema Mundial faz referências, em várias partes, a este 
mesmo grupo de discípulos. 
 
O presente volume inclui certas formas de trabalho de grupo em meditação devido ao seu 
valor informativo e porque ilustram o valor prático do ensinamento ministrado. Contudo, o 
leitor deveria reconhecer que meditações adequadas para propósitos grupais especiais de 
maneira geral não são tão eficazes quando usadas como exercício individual. 
 
A potência de um grupo integrado composto por discípulos que têm uma visão comum e 
um propósito grupal estabelecido é muito grande e pode ser de real serviço à 
humanidade. As recentes técnicas aquarianas incluem essas iniciativas de grupo. Os 
escritos publicados pelo Tibetano e Alice A. Bailey oferecem informações para 
experimentação sábia e útil no trabalho de grupo que é empreendido como um serviço 
espiritual para o mundo e não como um meio de desenvolvimento espiritual do aspirante 
individual. 
 
Uma ação de grupo desta ordem, na qual se entra voluntariamente, quando não 
dominada pelo controle da uma chefia autocrática, e se empreendida com a devida 
humildade e cautela, é muito desejável no tempo presente. Referida ação deve ser 
reconhecida como empreendimentos experimentais pioneiros. 
 
Grupos desse tipo já apareceram em diversas partes do mundo e podem muito bem 
contribuir para o êxito do trabalho do Novo Grupo de Servidores do Mundo. Os livros 
Tratado sobre a Magia Branca e Tratado sobre os Sete Raios, Volume II contêm 
informações sobre este grupo mundial de servidores. 
 
FOSTER BAILEY, julho de 1950 1 
 
 

ESCLARECIMENTOS PRELIMINARES 
 
Todos os grupos envolvidos no trabalho esotérico têm seu próprio darma ou dever e todos 
têm seu objetivo característico. Para que vocês possam visualizar com clareza o que, 
como aspirantes ao discipulado, têm que fazer, e assim cooperar de maneira inteligente, 
vou expor o propósito de maneira concisa: 
 

 
1 N. do T.: Como explicou o Sr. F. Bailey, muito do exposto neste livro é oriundo de instruções pessoais aos discípulos, 

depois reunidas no livro Discipulado na Nova Era. Para facilitar nossa leitura e não personalizar, optamos por substituir 

“você” (o estudante específico) por “vocês”, dado o público geral a que esta obra se destina. 



3 

 

Darma significa dever ou obrigação e é sua precisa e específica obrigação desenvolver a 
intuição. O estudo dos símbolos pode ser o meio ou método de atingir este 
desenvolvimento. 
 
Pediria a vocês que observassem que uma generalização referente à intuição e tentativas 
de defini-la são muito comuns, mas uma real apreciação sobre ela é bastante rara. 
 
Médicos e cientistas nos dizem que milhares de células do cérebro humano ainda estão 
adormecidas e que, em consequência, o ser humano comum usa apenas uma pequena 
parte do seu instrumental. A região do cérebro que se encontra em torno da glândula 
pineal é a que está conectada com a intuição, e são essas células que devem ser 
ativadas para que possa haver uma percepção intuitiva real que, quando desperta, 
manifestará o controle da alma, a iluminação espiritual, o verdadeiro entendimento 
psicológico dos semelhantes e um desenvolvimento do real sentido esotérico, que é o 
objetivo diante de vocês neste momento. 
 
Gostaria de dividir o que tenho a dizer em três partes, e peço com insistência um 
minucioso estudo das minhas palavras: 
 
I. Procurarei definir a intuição para vocês. 
 
II. Tratarei do modo de desenvolvê-la pelo estudo da simbologia. 
 
III. Encerrarei com instruções específicas sobre um modo prático de proceder. 
 
Se vocês então acharem esses artigos difíceis de entender e reagirem de maneira lenta, 
devem manter em mente que isso indica a sua necessidade deste estudo e de corroborar 
o que estou lhes dizendo. Se considerarem seriamente comigo o que a intuição não é, 
acho que minhas palavras encontrarão uma resposta interna em vocês. 
 
 
1. DEFINIÇÃO DA INTUIÇÃO 
 
A intuição não é uma emanação de amor para os outros e, portanto, um entendimento 
que se possa ter deles. Muito do que se chama de intuição é o reconhecimento de 
semelhanças e a posse de uma mente clara e analítica. As pessoas inteligentes que 
viveram no mundo um certo tempo, que vivenciaram muito e tiveram contato com muitas 
outras pessoas podem, de maneira geral, discernir com facilidade os problemas e as 
disposições dos outros, desde que isso lhes interesse. Porém, não devem confundir essa 
faculdade com a intuição. 
 
A intuição não tem nenhuma relação com o psiquismo, seja superior ou inferior. Ter uma 
visão, ouvir a Voz do Silêncio, uma reação prazerosa ao ensinamento de qualquer tipo 
não significa que a intuição esteja atuando. Não se trata de ver símbolos, pois isto é um 
tipo especial de percepção e a capacidade de se sintonizar com a Mente Universal 
naquele estrato de sua atividade que produz as formas-padrão nas quais todos os corpos 
etéricos se baseiam. Intuição não é psicologia inteligente nem o desejo amoroso de 
ajudar. Ela emana da interação entre a personalidade, regida por uma forte orientação da 
alma, e a alma consciente do grupo. 
 
A Intuição é a compreensão sintética, que é prerrogativa da alma, e só se torna possível 
quando a alma, em seu próprio nível, segue em duas direções: para a Mônada e para a 



4 

 

personalidade integrada e, talvez (ainda que apenas temporariamente) coordenada e 
unificada. É o primeiro indício de uma profunda unificação subjetiva que chegará à 
consumação na terceira iniciação. 
 
A intuição é uma captação abrangente do princípio da universalidade; quando está 
atuando é, pelo menos temporariamente, uma completa perda do sentido de 
separatividade. Em seu ponto mais elevado, é reconhecida como aquele Amor Universal 
que não tem relação com sentimento nem com reação afetiva, mas que se identifica com 
todos os seres. Conhece-se então a verdadeira compaixão; criticar se torna impossível. 
Somente então se vê o germe divino como latente em todas as formas. 
 
Intuição é a propria luz e, quando está em atuação, vê-se o mundo como luz e os corpos 
de luz de todas as formas tornam-se gradualmente aparentes. Isto traz consigo a 
capacidade de entrar em contato com o centro de luz de todas as formas, estabelecendo-
se assim também uma relação essencial e o sentido de superioridade e separatividade 
recuam para segundo plano.  
 
A intuição, portanto, ao surgir, traz três qualidades:  
 
Iluminação. Por iluminação não me refiro à luz na cabeça, que é incidental e fenomênica; 
muitas pessoas verdadeiramente intuitivas desconhecem por completo esta luz. A luz a 
que me refiro é aquela que irradia o Caminho. É “a luz do intelecto” que significa 
realmente o que ilumina a mente e pode se refletir no mecanismo mental quando se 
mantém “firme na luz”. É a “Luz do Mundo”, uma realidade eternamente existente, mas 
que só pode ser descoberta quando a luz interna individual é reconhecida como tal. É a 
“Luz das Eras” que brilha cada vez mais até que o Dia esteja conosco. Intuição, portanto, 
é reconhecer internamente, por experiência própria e não em teoria, a nossa completa 
identificação com a Mente Universal, que somos parte integrante da grande Vida do 
Mundo e que participamos da Existência que persiste eternamente. 
 
Compreensão. Deve ser apreciada em seu sentido literal como aquilo que “é subjacente” 
à totalidade das formas. Implica na faculdade de se retirar ou de pôr fim à própria 
prolongada identificação com a vida da forma. Gostaria de assinalar que esta retirada é 
relativamente fácil para aqueles que têm muito da qualidade de primeiro raio. O problema 
é se retirar no sentido esotérico do termo, e evitar ao mesmo tempo o sentido de 
separatividade, de isolamento e de superioridade. Para as pessoas de primeiro raio, é 
fácil resistir à tendência de se identificar com os outros. Ter verdadeira compreensão 
implica em possuir crescente capacidade de amar a todos os seres e, ao mesmo tempo, 
manter o desapego da personalidade. Este desapego pode se basear facilmente em uma 
incapacidade de amar, em uma preocupação egoísta pelo próprio conforto – físico, mental 
ou espiritual e, acima de tudo, emocional. As pessoas de primeiro raio temem a emoção e 
a desprezam, mas às vezes têm que entrar em um estado emotivo para que possam 
depois usar a sensibilidade emocional da maneira correta. 
 
Compreensão implica em fazer contato com a vida como personalidade integrada, 
agregando-se a isso a reação da alma aos propósitos e planos de grupo. Significa a 
unificação alma-personalidade, ampla experiência e uma rápida atividade do princípio 
crístico interno. A compreensão intuicional é sempre espontânea. Onde há raciocínio para 
se chegar à compreensão, não se trata de atividade da intuição.  
 
Amor. Como já foi dito, não se trata de um sentimento afetuoso, nem de possuir uma 
disposição amorosa; esses aspectos são acessórios e consequentes. Quando se 



5 

 

desenvolve a intuição, tanto o afeto como a exteriorização de um espírito amoroso se 
expressarão necessariamente na forma mais pura, mas o que produz isto é algo muito 
mais profundo e abrangente. É aquela captação sintética e inclusiva da vida e das 
necessidades de todos os seres (escolhi estas duas palavras com toda intenção), que um 
divino Filho de Deus tem o elevado privilégio de exercer. Neutraliza tudo que ergue 
barreiras, formula críticas e provoca separação. Não vê nenhuma diferença, mesmo 
quando se dá conta da necessidade e, naquele que ama como alma, produz uma 
identificação imediata com o que é amado.  
 
Essas três palavras resumem as três qualidades ou aspectos da intuição e podem ser 
expressas pela palavra universalidade, ou sentido da Unicidade universal. 
 
Não é algo que todos os aspirantes almejam alcançar? E não é algo que cada um de 
vocês, como indivíduo, necessita em um sentido próprio? Quando presente, há uma 
imediata descentralização do "eu" dramático, da capacidade de sempre relacionar todos 
os acontecimentos, todos os fenômenos, todo o trabalho de grupo a si mesmo, 
considerando-se como o centro. 
 
Não posso me estender mais sobre o tema da intuição. É muito vasto e muito complexo. 
O que posso fazer é colocar diante de vocês seus três aspectos e, então, incentivá-los em 
relação à necessidade de se submeterem a este treinamento e a esta disciplina que se 
manifestarão na vida de cada um como amor, luz e compreensão. Quando a teoria for 
compreendida, os devidos ajustes forem feitos e o trablho necessário estiver cumprido, a 
personalidade se tornará magnética e as células do cérebro em torno da glândula pineal, 
até então adormecidas, despertarão e se tornarão vibrantes. O núcleo de cada célula no 
corpo é um ponto de luz e, quando a luz da intuição for percebida, é esta luz da célula que 
responderá imediatamente. O influxo contínuo da luz da intuição fará aparecer à luz do 
dia, falando em termos esotéricos, cada célula que, por sua constituição, reagirá a este 
fluxo. 
 
 
2. O MÉTODO DE DESPERTAR A INTUIÇÃO 
 
Há inúmeras maneiras de tornar a intuição ativa. Uma das mais práticas e potentes é o 
estudo e a interpretação de símbolos. 
 
Os símbolos são formas externas e visíveis das realidades espirituais internas, e quando 
a capacidade de descobrir a realidade por trás de qualquer forma específica estiver 
adquirida, este mesmo fato indica o despertar da intuição. 
 
As pessoas de primeiro raio pertencem ao que se chama de "Raio do Destruidor"; o poder 
do primeiro aspecto, o de pôr fim às coisas, flui através deles. Elas terão a tendência de 
destruir, mesmo quando constroem, dando uma direção errada à energia, seja por uma 
ênfase excessiva de energia em certa direção específica, seja pelo uso indevido da 
energia no trabalho consigo mesmo ou com os outros. Muitas pessoas de primeiro raio 
tendem a se orgulhar disso e se escondem atrás da alegação de que, sendo de primeiro 
raio, a tendência destruidora é inevitável. Mas não é assim. Os construtores, como são 
sempre as pessoas de segundo raio, têm que aprender a destruir, quando movidos pelo 
amor de grupo e agindo nos termos do aspecto Vontade ou primeiro raio. Os destruidores 
têm que aprender a construir, atuando sempre sob o impulso do amor de grupo e usando 
o poder do apego de maneira desapegada. Os dois grupos, construtores e destruidores, 



6 

 

devem sempre trabalhar do ponto de vista da realidade, a partir do núcleo interno da 
verdade e devem "tomar posição no centro". 
 
O estudo dos símbolos tende a produzir esses efeitos e, quando realizado com dedicação 
e empenho, produzirá três resultados: 
 
1. Desenvolve a faculdade de penetrar além da forma e chegar à realidade subjetiva. 
 
2. Tende a produzir uma estreita integração entre alma-mente-cérebro e, quando assim é, 
o influxo da intuição e, em consequência, da iluminação e da verdade, se manifesta mais 
rapidamente.  
 
3. Exerce uma pressão sobre certas regiões do cérebro ainda adormecidas e põe em 
atividade as células do cérebro que se encontram ali; trata-se da primeira etapa da 
experiência do aspirante. O centro entre as sobrancelhas está deperto na maioria dos 
verdadeiros aspirantes, enquanto que o centro do alto da cabeça vibra muito suavemente, 
mas ainda não está em plena atividade. Este último centro mais elevado deve estar 
desperto de maneira mais completa para que os aspirantes possam estar à altura da 
oportunidade que lhes é oferecida. 
 
No estudo dos símbolos, eu os orientaria para a necessidade de colocar sempre diante de 
vocês a meta de chegar ao conceito subjacente de qualquer símbolo estudado. Este 
conceito será sempre sintético. Não será detalhado e não se apresentará por seções. É 
possível que vocês tenham que chegar a este conceito por meio de um estudo dos 
detalhes e pela compreensão do significado de várias seções ou partes do símbolo sob 
exame. Porém, ao término da análise, não se deem por satisfeitos enquanto não tiver 
resumido o significado do símbolo em uma ideia, ou conceito ou significado ou nome de 
caráter sintético. 
 
O símbolos devem ser estudados de três maneiras: 
 
a. Exotericamente. Implica no estudo de sua forma como um todo, de suas linhas e, 
portanto, de seu significado numérico, e também no estudo de suas formas parciais – com 
o que quero dizer suas disposições, por exemplo, na forma de cubos, triângulos e estrelas 
e sua mútua interação. 
 
b. Conceitualmente. Implica no fato de chegar à ideia subjacente, que pode ser expressa 
por seu nome; ao seu significado, à medida que emerge na consciência por meio da 
meditação; e ao seu significado total ou parcial. Ao fazer isso, é preciso ter em mente que 
a ideia indica a intenção superior ou abstrata; que o sentido é aquela intenção expressa 
em termos da mente concreta; e que seu significado comporta mais de uma qualidade 
emocional e poderia ser tomado pelo tipo de desejo que desperta em você. 
 
c. Esotericamente. Cobriria o efeito da força ou energia sobre vocês e da qualidade da 
vibração que pode despertar em vocês, talvez em algum centro, talvez em seu corpo 
astral, ou talvez apenas em sua mente. 
 
Este estudo, empreendido da maneira correta, conduziria ao desenvolvimento da intuição 
com sua consequente manifestação no plano físico como iluminação, compreensão e 
amor. 
 



7 

 

Em primeiro lugar, o objetivo do estudo do simbolismo é capacitar o estudante a perceber 
sua qualidade e entrar em contato com aquele algo vibrante que está por trás daquele 
agregado de linhas, cores e formas dos quais o símbolo é composto.  
 
Para certos tipos de pessoas, este estudo é relativamente fácil; para a maioria, não é 
nada fácil, indicando assim uma lacuna que deve ser suprida pelo uso de certas 
faculdades atualmente adormecidas. É sempre desagradável despertar as faculdades 
latentes, pois requer esforço e determinação para resistir às reações da personalidade. 
Para muitas pessoas, não é facilmente aparente como a penetração no significado de um 
símbolo pode fornecer um meio de levar à atividade funcional a faculdade búdica ou 
intuicional adormecida. É uma arte delicada, esta arte de leitura de símbolo, de "leitura 
espiritual" como a denomina o nosso antigo mestre, Patanjali. Este poder de interpretar 
símbolos sempre precede a verdadeira revelação. O entendimento de uma verdade que 
pode ser representada por uma linha ou por uma série de linhas que compõem uma forma 
simbólica não é tudo o que tem de ser feito. Uma boa memória basta para lembrar que 
uma série de linhas que formam um triângulo ou uma série de triângulos significa a 
Trindade, ou qualquer série de formas triplas no âmbito da manifestação macrocósmica 
ou microcósmica. Mas esta atividade ou precisão da memória não adiantará de nada para 
despertar as células do cérebro adormecidas nem para ativar a intuição. É preciso 
lembrar (e neste ponto fica evidente o valor de  ter um tanto de conhecimento técnico ou 
teórico do ocultismo) que o plano em que a intuição se manifesta e em que o estado de 
consciência intuicional está ativo é o plano búdico ou intuicional. É o plano da 
correspondência superior ao plano astral ou emocional, o plano da consciência sensível 
que se exerce pela identificação com o objeto de atenção ou atração. Fica evidente, 
portanto, que se a faculdade intuicional deve ser posta em atividade através do estudo 
dos símbolos, o estudante deve sentir, ou de alguma maneira estar identificado com a 
natureza qualitativa do símbolo, com a natureza daquela realidade que a forma simbólica 
encobre. É este aspecto da leitura simbólica que vocês são chamados a estudar.  
 
Os alunos devem verificar, portanto, após o devido estudo do aspecto da forma, o que o 
símbolo está fazendo com eles, que sentimento evoca, que aspirações desperta e quais 
sonhos, ilusões e reações são registrados conscientemente. Essa etapa é intermediária 
entre a leitura exotérica de um símbolo e o entendimento conceitual. Posteriormente, há 
outra etapa intermediária entre o entendimento conceitual e a compreensão e aplicação 
esotérica. Esta última etapa é chamada de "reconhecimento sintético". Tendo estudado a 
forma e tomado consciência de seu significado emocional, o indivíduo passa para a fase 
de apreensão da ideia básica do símbolo, e daí para uma compreensão sintética de sua 
finalidade. Isso leva ao verdadeiro esotericismo, que é a aplicação prática de seu poder 
sintético vivo às fontes da vida e da ação individual.  
 
Pediria a vocês que não processassem apenas uma interpretação inteligente do símbolo, 
mas também um reconhecimento da reação mais sutil de sua natureza sensível em 
relação ao símbolo como um todo. Estudem um total de quatro símbolos por ano. 
Primeiro, abordem o símbolo a partir de seu aspecto forma e procurem se familiarizar com 
seu aspecto externo, com a soma total de linhas, triângulos, quadrados, círculos, cruzes e 
outras formas das quais ele é composto, e ao fazer esse esforço para compreendê-lo do 
ponto de vista do intelecto, usem a memória e o conhecimento de que dispõem para 
compreendê-lo exotericamente. 
 
Em seguida, assim que estiverem bem familiarizados com o símbolo e ele puder ser 
trazido à mente com pouco esforço, empenhem-se em sentir sua qualidade, entrar em 
contato com sua vibração e em observar o efeito emocional sobre vocês. Isso pode variar 



8 

 

de dia para dia ou ser sempre o mesmo. Sejam simplesmente honestos na observação da 
reação astral ao símbolo e vejam para onde tais reações os levam, lembrando sempre de 
que não são intuicionais, mas que são reações ao sentimento ou corpo astral. 
 
Finalmente, anotem o que descobriram ser, para vocês, a qualidade básica do símbolo e, 
em seguida, (como no trabalho de meditação) elevem todo o tema para o reino mental, 
colocando a mente atenta e concentrada sobre ele. Isso o levará ao reino dos conceitos. 
 
Temos, portanto, as seguintes etapas na análise de um símbolo: 
 
1. O exame exotérico: linha, forma e cor. 
 
2. A compreensão no corpo astral ou emocional de sua qualidade, a reação de uma 
resposta sensível ao impacto de sua natureza qualitativa. 
 
3. A consideração conceitual de sua ideia subjacente, do que pretende ensinar, do 
significado intelectual que pretende transmitir. 
 
4. A etapa da apreensão sintética do propósito de um símbolo, de seu lugar em um plano 
de manifestação ordenado, de seu verdadeiro intento unificado. 
 
5. A identificação com a qualidade e o propósito do símbolo, pois ele é iluminado pela 
mente "mantida firme na luz". Esta etapa final coloca em atividade o cérebro, bem como a 
mente.  
 
Visto no todo, o estudo de um símbolo compreende três etapas: 
 
Primeiro, a investigação de um símbolo, e o consequente progresso do investigador de 
uma etapa de entendimento claro para outra, até a inclusão gradual de todo o campo 
coberto pelo símbolo. 
 
Segundo, uma percepção intuitiva dos símbolos que podem ser vistos em toda parte na 
manifestação divina. 
 
Terceiro, o uso dos símbolos no plano físico, e sua correta adaptação a um propósito 
percebido e reconhecido, levando à subsequente magnetização do símbolo com a 
qualidade necessária por meio da qual a ideia pode fazer sentir sua presença, a fim de 
que a ideia qualificada intuída possa encontrar forma adequada no plano físico. 
 
Portanto, tratem dos símbolos em uma ampla generalização, exotérica, conceitual e 
esotérica, mas acrescentem a isso uma análise da sua própria sensibilidade e reação à 
qualidade do símbolo.  
 
Recapitulemos por um momento. Antes de mais nada, é importante lembrar que o estudo 
do símbolo envolve exotericamente o uso do cérebro e da memória. Esforçem-se em 
estudar linha e forma, número e aspectos externos gerais, sabendo que cada linha tem 
significado, todos os números têm sua interpretação e todas as formas são símbolos de 
uma qualidade e vida internas. 
 
O estudo dos símbolos em termos conceituais os transporta de dentro do cérebro para a 
mente, para o reino das ideias. Impele o mecanismo mental para uma atividade 
concentrada. Os estudantes então tomam consciência do conceito ou ideia que o signo ou 



9 

 

símbolo incorpora; compreendem o seu significado e o que ele representa. Captam o 
propósito para o qual a forma foi trazida à manifestação. O estudo do número e da linha 
propiciou uma rica base de conhecimento no plano objetivo – uma riqueza, neste caso, 
que depende de sua própria leitura pessoal, instrumental mental e conhecimento. A 
capacidade dos estudantes de lerem um "significado" em um símbolo dependerá também 
da riqueza do significado que atribuem aos eventos da vida diária e da capacidade de 
realmente meditarem. 
 
Gostaria de deixar claro para vocês que não há uma interpretação definida de nenhum 
símbolo, e que para cada ser humano aquele símbolo – seja ele qual for – transmitirá um 
significado único. O desinteresse por símbolos pressupõe em geral uma falta de interesse 
pela devida interpretação das formas de vida e de seu significado. Além disso, muito 
interesse acadêmico pelos símbolos pode pressupor uma mente tortuosa e complicada 
que ama o design, a linha, a forma e as relações numéricas, mas que não alcança 
inteiramente a importância do significado. O equilíbrio na mente da forma e do conceito, 
da expressão e da qualidade, do signo e do significado é vital para o crescimento do 
discípulo e do aspirante. 
 
A grande necessidade da maioria dos estudantes é chegar ao significado e trabalhar com 
ideias e conceitos. Essa atividade exigirá o uso da mente para compreender, captar e 
interpretar. Requer o desenvolvimento daquela sensibilidade mental que capacitará seu 
possuidor a responder às vibrações do que chamamos de Mente Universal, a Mente de 
Deus, o Mobilizador do Plano. Pressupõe uma certa capacidade de interpretação e o 
poder de expressar a ideia subjacente ao símbolo para que outros possam compartilhá-la 
com você. Este pensamento de serviço e de crescimento da utilidade deve estar sempre 
presente. 
 
Conseguem ver como esse poder de estudar, interpretar e penetrar no significado 
promoverá seu crescimento espiritual? Podem acreditar que pelo uso deste método têm 
como aprender a trabalhar de maneira mais inteligente com o Plano e se tornar um 
servidor melhor para seus semelhantes? 

O que há neste mundo objetivo que não seja o símbolo inadequado de uma ideia divina? 
O que temos em nossa manifestação externa senão o sinal visível (em alguma etapa do 
propósito em evolução) do plano da Deidade criadora? O que são vocês mesmos senão a 
expressão externa de uma ideia divina? Devemos aprender a ver símbolos em tudo que 
nos circunda e em seguida penetrar por trás do símbolo até a ideia que ele deve 
expressar. 
 
Há, no entanto, uma técnica de estudo que pode ser útil para vocês ao tentarem chegar a 
uma ideia e, assim, estudar conceitualmente os muitos símbolos pelos quais estamos 
cercados. É em grande parte a técnica para a qual a meditação deveria tê-los preparado. 
A diferença entre essa técnica e o trabalho de meditação é principalmente de polarização 
e objetivo. No estudo dos símbolos conceitualmente, a consciência está polarizada no 
corpo mental, e nenhuma tentativa é definitivamente feita para entrar em contato ou 
envolver a alma ou ego. Neste ponto reside a distinção entre esta segunda etapa da 
interpretação de símbolos e a meditação comum. Vocês esgotaram o método de se 
familiarizar com o aspecto da forma do símbolo, e conhecem bem seu contorno externo e 
exteriorização. Sabem também que uma série especial de linhas (como, por exemplo, as 
três linhas que formam um triângulo) representam tal ou tal ideia, verdade ou 
ensinamento. Isso está registrado no cérebro de vocês, aproveitando os recursos da sua 
memória. O registro de informações e conhecimentos antigos sobre as figuras em um 



10 

 

símbolo serve para puxar a sua consciência para o plano mental e focalizá-la ali, no 
mundo das ideias ou dos conceitos. Os conceitos já existem nos níveis concretos do 
plano mental. Eles são seu patrimônio mental e racial e são formas mentais antigas que 
agora você pode empregar para chegar ao sentido e significado. 
 
Temos aí uma constatação que Plutarco expressa para nós nas palavras bem conhecidas 
de que "Uma ideia é um Ser incorpóreo, que não tem existência própria, mas dá 
aparência e forma à matéria amorfa e se torna a causa da manifestação". Vocês registram 
a aparência e a forma no cérebro e as memorizaram, fazendo o mesmo com a atividade 
delas no tempo e no espaço, juntamente com a capacidade inata que têm de construir a 
forma e expressar através dela um conceito ou ideia. À medida que vocês trabalham se 
interiorizando, também se tornam conscientes da natureza da ideia motivadora por meio 
do estudo da forma e da atividade que ela demonstra; vocês descobrem o campo de 
ideias de mesma natureza no qual se encontra a ideia incorporada no símbolo. Este 
campo de ideias, inter-relacionadas e que se explicam umas e outras, está agora aberto 
para vocês e assim estarão cada vez mais em posição de atuar neste mundo de 
conceitos com liberdade. Trabalhar e viver no mundo das ideias agora se torna seu 
objetivo e principal esforço. Vocês se treinam no reconhecimento de ideias e conceitos 
que se encontram por trás de cada forma; começam a pensar com clareza sobre eles e a 
ver a direção em que eles o levam e onde eles se integram dentro do Plano Eterno. 
 
Os aspirantes que: 
 
a. desenvolvem o poder de visualizar, 
b. treinam a mente para intuir a realidade, 
c. interpretam corretamente aquilo que é percebido, 
 
poderão oferecer um laboratório de demonstração para os Observadores Treinados do 
mundo. 
 
Uma das coisas que a intuição desenvolvida pode fazer é romper a miragem e a ilusão 
que invadem a vida. Uma das coisas que pode realizar um grupo de aspirantes cuja 
interação intuicional esteja estabelecida é ajudar no trabalho de esmagar a miragem 
mundial. Referido trabalho pode ser feito quando vocês tiverem despertado a intuição e 
seu entendimento inter-relacionado estiver firme e real. A Hierarquia poderá usar os 
aspirantes do mundo como instrumento para desfazer a miragem grupal onde quer que se 
encontre. Refiro-me a esta possibilidade para incentivar todos vocês a um crescimento e 
esforço mais rápido e constante. 
 
Foi dito a vocês que uma das necessidades diante de todos os aspirantes é chegar ao 
conhecimento intuicional e à compreensão inteligente da miragem, tanto individual como 
planetária, o que lhes permitirá trabalhar decisivamente em sua dissipação. Essa 
compreensão necessariamente será apenas relativa, mas no decorrer dos próximos anos, 
o conhecimento que tiverem sobre o assunto e os métodos que permitem dissipar a 
miragem pode aumentar materialmente. Isso deve acontecer se vocês trabalharem o 
problema de maneira consciente em suas próprias vidas e também procurarem entender 
a teoria subjacente. 
 
Até o presente, pouco foi escrito ou ensinado sobre o tema da miragem, portanto será de 
grande interesse considerar este tema e tratar de suas causas, efeitos e também 
tratarmos da técnica pela qual pode ser dissipada e dispersada. É óbvio que não posso 
tratar do assunto adequadamente em uma só instrução, e levaremos os próximos dois ou 



11 

 

três anos, portanto, para discutir e estudar esse importante assunto que surge da 
necessidade do tempo presente e da maior sensibilidade da humanidade a impressões 
mais sutis. Não foi possível fazer isso até agora, pois o grupo estava incompleto e a 
coesão interna precisava ser fortalecida. Agora posso fazê-lo, pois os membros do grupo 
estão atuando juntos com uma relação interna muito maior, e um "espírito de amor" se 
disseminou entre vocês pela reação do grupo à necessidade um do outro no recente 
período de miragem.  
 
É minha intenção, portanto, mudar um pouco o trabalho de vocês, mantendo as frases 
simbólicas como um exercício para o seu insight intuicional, mas deixando de considerar 
os símbolos mais formais e visuais. Vocês não obtiveram com essas formas simbólicas o 
que se esperava, pois a mente concreta da maioria dos membros do grupo simplesmente 
aumentou o aspecto forma, e o restante não precisava desse método de instrução e 
desenvolvimento. Vamos mudar o foco da atenção para um estudo profundo da miragem. 
Aqui estará o seu serviço, pois ao pensarem verdadeiramente e usarem a inteligência 
iluminada (se conseguirem isso, meus irmãos) poderão ajudar, com o tempo, a fazer duas 
coisas: 
 
1. Esclarecer a mente do grupo sobre este assunto. Não me refiro aqui ao seu grupo 
particular, mas à consciência do mundo. 
 
2. Ajudar a destruir a grande ilusão que manteve e ainda mantém os filhos dos homens 
em escravidão. 
 
Peço, portanto, o serviço de vocês neste sentido, e também peço que dediquem mais 
atenção no contacto estabelecido comigo no momento de lua cheia. Este grupo deve ter 
uma aptidão especial para trabalhar ao longo da linha da dissipação da miragem no 
período da lua cheia. O contato se estabelece nos diferentes planos, de acordo com o 
foco dos corpos sutis do pessoal do grupo, e esse grupo faz seu contato comigo nos 
níveis mais elevados do plano astral. Daí a clareza de suas reações e a riqueza de seus 
registros detalhados. Além disso, aqui estará oportunamente o seu serviço, pois eles 
podem mais tarde (mas só daqui a muito tempo) utilizar os dias de contato e o "momento 
de entrada" (como às vezes é chamado) para um trabalho definido na dissipação de uma 
ilusão do mundo. Primeiro deve vir, porém, a aptidão em dissipá-la na vida pessoal de 
cada um de vocês. 
Outro grupo faz contato comigo em níveis mentais e aí estará seu campo de serviço. 
Outros grupos estão ainda em fase embrionária, ainda estão incompletos em termos de 
pessoal e a integração do grupo está apenas em processo de constituição.  
 
Por isso, peço a vocês que intensifiquem o esforço a cada mês no período de lua cheia e 
procurem fortalecer seu vínculo comigo mesmo e com seus companheiros de grupo. 
Darei só uma palavra de advertência. O êxito nessa linha trará suas recompensas e 
também suas dificuldades. Terão que observar com cuidado o estímulo indevido de sua 
natureza astral ou emocional, com a consequente miragem. Será preciso exercer a mais 
profunda vigilância no esforço de trabalhar assim no plano astral, mantendo 
simultaneamente a atitude do Observador no elevado plano da alma. Nenhum trabalho 
construtivo e nenhum serviço de importância vital podem ser prestados nesta difícil esfera 
de atividade se não houver uma atitude de desapego e de liberação. Estarão trabalhando 
em uma das esferas de atividade mais difíceis – talvez a mais difícil para a qual um 
discípulo pode ser chamado – e, portanto, a pertinência de trabalhar ali em formação do 
grupo. Não tenho como enfatizar ainda mais que devem trabalhar em grupo e não 
individualmente.  



12 

 

Três grandes fatos existem hoje na consciência do mundo: 
 
1. O crescimento e o entendimento do trabalho por telepatia. 
2. A compreensão e a pesquisa científica sobre a ilusão e a miragem do mundo. 
3. Um aumento dos corretos métodos de cura.  
 
Se assim for, podem ver como grupos de discípulos têm potencial para dar uma 
contribuição à revelação emergente e o quanto o nosso serviço consagrado pode ser útil. 
Digo “nosso” deliberadamente, porque estou trabalhando de maneira precisa para estes 
três fins como parte de meu serviço determinado (autodeterminado). Peço a sua 
cooperação e ajuda. O fime impacto do correto pensamento sobre a consciência humana 
por grupos de pensadores treinados é o método que se pode aplicar com mais êxito neste 
momento, e nisso estes grupos podem ajudar profundamente. 
 
Uma das coisas que surgirão definitivamente durante as próximas três ou quatro décadas 
é o trabalho que os grupos podem fazer em outros níveis que não o físico. O serviço em 
grupo e o esforço conjunto em prol do bem-estar do grupo há dois séculos são vistos na 
Terra em todos os campos do esforço humano – político, filantrópico e educacional. O 
serviço em grupo no plano astral também foi iniciado a partir de 1875, mas o esforço 
conjunto para dissipar a miragem mundial só agora está em processo de organização e 
este grupo pode fazer parte do esforço coletivo para este fim, e aumentar o número dos 
indivíduos comprometidos. Treinem-se, portanto, e aprendam a trabalhar. A sensibilidade 
telepática é necessariamente o objetivo de todos os grupos de discípulos, mas é o 
objetivo principal desse grupo que poderíamos chamar de Comunicadores Telepáticos; 
aqui eles podem prestar um serviço potente. Grupos de sensitivos dessa ordem podem 
constituir um corpo operante, mediador, e transmitir os novos conhecimentos e 
ensinamentos para a raça; podem moldar a opinião pública e mudar a corrente dos 
pensamentos dos homens. Todos os pequenos grupos de pessoas, natural e 
inevitavelmente, chegam a uma relação telepática entre si e entre o pessoal de grupos 
semelhantes, e isso deve ser desejado e fomentado e deve aumentar de maneira correta 
e constante. Mas, à medida que a sensibilidade telepática aumenta, cuidem para que não 
se desviem do principal objetivo de grupo, que é estudar e entender o significado da 
miragem e as leis para dissipá-la. 
 
Registrem e anotem todas as atividades e fenômenos telepáticos e aprendam a trabalhar 
dessa maneira, mas considerem isso como uma questão secundária para vocês neste 
momento. 
 
Uma das características marcantes do trabalho realizado na época da lua cheia será o 
grande número de fenômenos observados. Isso é de se esperar, pois esse serviço chama 
para o trabalho no plano astral. Mas fornecerá um campo para o uso sábio da faculdade 
da discriminação. Ainda é muito cedo para que trabalhem no problema de separar o real 
do irreal; a tarefa inicial será de registrar. Mantenham registros detalhados. Preservem a 
atitude científica de desapego e de reconhecimento e anotem tudo que for sentido, visto 
ou contatado. Esses registros servirão como base de análise se tudo correr bem, e a 
partir dessa análise poderemos reunir muitos elementos para ponderar. 
 
O que tenho a dizer com relação ao tema da miragem se enquadra em certas amplas 
generalizações, como: 
 
 
 



13 

 

I. A Natureza da Miragem. 
 
II. As Causas da Miragem. 
 
III. A Dissipação da Miragem. 
 
À medida que prosseguirmos, dividiremos nosso assunto em maiores detalhes, mas nesta 
instrução procuro apenas fixar certas linhas gerais em suas mentes para que o tema se 
enquadre nos lugares certos em seus pensamentos. 
 
Há quatro frases que há muito são difundidas entre os chamados ocultistas e esoteristas. 
São elas: miragem, ilusão, maya e a expressão morador do umbral. Todos elas 
representam o mesmo conceito geral ou alguma diferenciação desse conceito. Falando 
de modo geral, as interpretações têm sido as seguintes, e são apenas interpretações 
parciais, e são quase da natureza de distorções da verdade real, devido às limitações da 
consciência humana. 
 

A Miragem tem sido considerada, com frequência, como uma curiosa tentativa das 
chamadas "forças da escuridão" de enganar e ludibriar aspirantes bem-
intencionados. Muitas pessoas de bem se sentem quase lisonjeadas quando são 
"confrontadas" com algum aspeto da miragem, sentindo que sua demonstração de 
disciplina tem sido tão boa que as forças da escuridão estão interessadas o 
suficiente para tentar impedir seu belo trabalho, submergindo-as nas nuvens da 
miragem. Nada poderia estar mais longe da verdade. Essa ideia em si é parte da 
miragem dos nossos tempos e tem suas raízes no orgulho e na autossatisfação do 
homem. 

 
Maya é muitas vezes considerado como sendo da mesma natureza que o conceito 
promulgado pela Ciência Cristã, de que não existe essa coisa de matéria. Somos 
convidados a considerar os fenômenos do mundo inteiro como maya e a acreditar 
que sua existência é simplesmente um erro da mente mortal, e uma forma de 
autossugestão ou auto-hipnotismo. Por meio dessa crença induzida, nós nos 
forçamos a um estado mental que reconhece que o tangível e o objetivo são apenas 
invenções da mente imaginativa do homem. Isso, por sua vez, é também uma farsa 
da realidade. 
 
A Ilusão é vista da mesma forma, só que (como a definimos) enfatizamos a finitude 
da mente do homem. O mundo dos fenômenos não é negado, mas consideramos 
que a mente o interpreta mal e se recusa a vê-lo como ele é na realidade. 
Consideramos essa interpretação equivocada como parte constituinte da Grande 
Ilusão. 

 
O Morador do Umbral é considerado em geral como aquele que apresenta o teste 
final da coragem do homem, e que é da natureza de uma forma-pensamento 
gigantesca ou fator que tem que ser dissipado, antes de tomar a iniciação. O que é 
essa forma-pensamento, poucas pessoas sabem, mas a definição inclui a ideia de 
uma enorme forma elemental que barra o caminho para o portal sagrado, ou a ideia 
de uma forma fabricada, construída às vezes pelo Mestre do discípulo para testar 
sua sinceridade. Alguns o consideram como o somatório das faltas de um homem, 
sua natureza maligna, que impede que ele seja reconhecido como apto a trilhar o 
Caminho da Santidade. Nenhuma dessas definições, no entanto, dá uma ideia exata 
da realidade. 



14 

 

Destacaria aqui que (falando em termos gerais) essas quatro expressões são quatro 
aspectos de uma condição universal que é resultado da atividade – em tempo e espaço – 
da mente humana. A atividade da MENTES! Reflitam sobre essa frase, pois ela lhes dá 
uma pista para a verdade. 
 

O Problema da Ilusão reside no fato de ser uma atividade da alma e resultado do 
aspecto mente de todas as almas em manifestação. É a alma que está submersa na 
ilusão e é a alma que deixa de ver com clareza, até o momento em que aprende a 
verter sua própria luz na mente e no cérebro. 

 
O Problema da Miragem se manifesta quando a ilusão mental é intensificada pelo 
desejo. Aquilo que os teósofos chamam de “kama-manas” produz a miragem. É a 
ilusão no plano astral. 
 
O Problema do Maya é realmente o mesmo acima, acrescido da intensa atividade 
produzida quando miragem e ilusão se processam nos níveis etéricos. É aquela 
“bagunça” emocional, atordoada  e vital  (sim, irmão de outrora, é essa a palavra que 
procuro usar) em que a maioria dos seres humanos parece estar sempre vivendo. 
 
O Morador do Umbral é ilusão-miragem-maya, como entendido pelo cérebro físico e 
reconhecido como aquilo que deve ser superado. É a desconcertante forma-
pensamento que o discípulo enfrenta quando procura atravessar a miragem 
acumulada no transcurso das eras e encontrar seu verdadeiro lar no lugar de luz. 

 
O exposto acima é necessariamente uma generalização, e é também resultado da 
atividad e da mente analítica, porém serve para formular uma parte do problema em 
palavras e transmitir às mentes de vocês uma forma-pensamento precisa do que 
debateremos mais à frente em detalhes.  
 
Com relação às causas desta situação mundial, o que posso dizer, irmão meu, que 
signifique algo para as mentes de vocês? A causa reside no mais recôndito da 
consciência dos “Deuses imperfeitos”. Será que esta frase significa realmente alguma 
coisa para vocês? Temo que muito pouco. Devemos descer ao reino de uma maior 
praticabilidade e tratar do assunto somente no que diz respeito à humanidade. Mais 
adiante trataremos brevemente da ilusão planetária, mas o problema imediato diante do 
homem e a contribuição significativa do discípulo é a dissipação de grande parte da 
miragem em que a humanidade está imersa e que, durante a futura Era Aquariana, 
desaparecerá em grande medida no que diz respeito à vida astral da raça. Gostaria de 
chamar a atenção para o fato de que os pensadores do mundo começarão a abolir a 
ilusão do mundo pela meditação e pela técnica do controle mental. Daí o crescente 
interesse pela meditação, à medida que se compreende mais a força da miragem do 
mundo e, daí, a necessidade vital de compreender corretamente o método de controle da 
mente. 
 
Outro ponto a observar está em que na cristalização desta era materialista chega a 
grande oportunidade de desferir um golpe mortal no Morador do Umbral planetário. A 
reação neste momento, devido à tensão das circunstâncias, está fomentando uma 
compreensão espiritual maior e uma reorganização dos valores humanos, e isto é parte 
do processo que também permitirá dissipar uma parte vital da miragem mundial – 
pudessem todos os homens de boa vontade que se encontram na aura mundial aderir à 
tarefa que lhes foi designada. 
 



15 

 

Quando o Buda esteve na Terra e alcançou a iluminação, Ele “fez descer” um fluxo de luz 
sobre o problema mundial por meio da enunciação das Quatro Nobres Verdades. Seu 
corpo de discípulos e Seus novecentos arhats ergueram dessas quatro grandes verdades, 
a estrutura dogmática e doutrinária que – pelo poder do pensamento coletivo – tem 
ajudado enormemente a atacar a ilusão mundial. O Cristo está empreendendo hoje a 
mesma grande tarefa e, no significado espiritual de Sua iminente vinda (em linguagem 
simbólica), Ele e Seus nove mil arhats assestarão um segundo golpe na miragem 
mundial. É para isto que estamos nos preparando. Somente a intuição pode dispersar a 
ilusão, daí a necessidade de treinar intuitivos. O serviço que vocês podem prestar a esta 
causa geral é se oferecer para este treinamento. Se puderem vencer a miragem em suas 
próprias vidas e, portanto, compreender a natureza da ilusão, ajudarão a: 
 
a. destruir o morador do umbral, 
b. desvitalizar o maya geral, 
c. dissipar a miragem, 
d. dissipar a ilusão. 
 
É o que têm que fazer em suas próprias vidas e na relação grupal. Então a sua 
contribuição mais geral ajudará a solucionar os grandes assuntos humanos. Muito será 
realizado com a agudeza do intelecto e a iluminação da mente, além do amor e da 
intenção. Para este serviço, reitero meu apelo.  
 
Sugeriro que, nos próximos meses, vocês façam três coisas:  
 
1. Definam em suas próprias palavras e como resultado de meditação, o seu 
entendimento sobre as quatro expressões que acabo de tratar. Peço uma verdadeira 
análise e não apenas quatro sentenças contendo definições. Antes que eu me estenda no 
tema, gostaria que vocês organizassem as suas mentes em relação ao assunto, usando 
as definições como guias para o seu pensamento, mas expondo o problema tal como o 
veem, e procurando ver as diferenças entre esses quatro aspectos da miragem do 
mundo. 
 
2. Entoem diariamente, com atenção e reflexão,  uma oração muito conhecida, o Pai 
Nosso. Essa oração tem muitos significados, sendo que o significado cristão banal e 
habitual não é para vocês. Reflitam sobre essa muito antiga fórmula da verdade e a 
interpretem inteiramente em termos de uma fórmula para a dispersão da ilusão. Redijam 
uma exegese deste ponto de vista, tomando-o frase a frase e considerando-o como nos 
dando sete chaves para o segredo da eliminação da miragem. Esta fórmula (que não é 
essencialmente uma oração) pode se dividir da seguinte maneira: 
 
a. Invocação ao Senhor solar. 
b. Sete sentenças, que incorporam sete chaves para a dissipar a ilusão. 
c. Uma afirmação final da divindade. 
 
Usem a intuição e apliquem tudo isso ao tema da miragem e vejam a que conhecimento 
podem chegar. Em seguida, coloquem-no por escrito sob a forma de uma interpretação 
ou de um artigo, o que poderá ser muito proveitoso. 
 
3. Mantenham uma cópia dos seus registros do momento da lua cheia e, ao término de 
seis meses, submeta-os a uma cuidadosa análise e vejam o que ganharam com isso. 
Dividam a análise nos seguintes tópicos e expressem seu entendimento sobre os 
fenômenos percebidos: 



16 

 

a. em relação a qualquer contato real. 
b. em relação a qualquer contato com cor ou fenômenos. 
c. em relação a quaisquer outros fenômenos percebidos ou vistos ou ouvidos. 
 
Que todos nós avancemos para maior luz e maior entendimento, e que a luz brilhe no 
Caminho vertical do discípulo é minha oração e aspiração para vocês. 
 
 

CAPÍTULO 1 
 

A NATUREZA DA MIRAGEM 
 
Nas páginas precedentes examinamos certas definições para as palavras (muitas vezes 
usadas de maneira intercambiável) que tratam da ilusão e da miragem. Verificamos que:  
 
1. A ilusão é, principalmente, uma qualidade mental e característica da atitude mental das 
pessoas que são mais intelectuais do que emocionais, as quais transcenderam a 
miragem, tal como é geralmente interpretada. São culpadas de incompreensão de ideias 
e de formas-pensamento e de interpretações erradas. 
 
2. A miragem é de caráter astral e muito mais potente, nesse momento, do que a ilusão, 
posto que uma enorme maioria de pessoas atua sempre na natureza astral. 
 
3. O maya é de caráter vital, é uma qualidade da força. É essencialmente a energia do ser 
humano quando entra em atividade mediante a influência subjetiva da ilusão mental ou da 
miragem astral, ou de uma combinação dos dois. 
 
4. O Morador do Umbral, sempre presente, só entra em atividade no Caminho do 
Discipulado, quando o aspirante se torna ocultamente consciente de si mesmo e das 
condições induzidas dentro de si como resultado da sua ilusão interna, sua miragem 
astral e do maya que circundam toda a sua vida. Sendo agora uma personalidade 
integrada (e ninguém é discípulo, irmão meu, se não é tanto mental como emocional, algo 
de que o devoto muitas vezes se esquece), estas três condições (com um efeito 
preponderante em um ou outro dos corpos) são observadas como um todo, e a este todo 
é aplicado o termo “Morador do Umbral”. Trata-se, de fato, de uma forma-pensamento 
vitalizada – incorporando força mental, força astral e energia vital.  
 
O problema diante de todos vocês, membros desse grupo, é aprender, primeiramente: 
 
1. A distinguir entre esses três aspectos ilusórios internos. 
 
2. A descobrir que condições no ambiente ou na constituição individual induz a essas 
situações ou dificuldade. 
 
3. A descobrir que métodos são eficientes para provocar a eliminação das condições 
desconcertantes e enganosas.  
 
É preciso lembrar também que essas condições nas quais a realidade é deformada e que 
se encontra em todos vocês, são o meio pelo qual vocês se sintonizam com a miragem e 
a ilusão do mundo. O ensinamento esotérico acentuou o treinamento e a liberação do 
aspirante individual, o que certamente é necessário, pois a massa é composta de 
indivíduos e na liberação gradual do domínio das ilusões internas virá o esclarecimento da 



17 

 

humanidade. Portanto, cada um de vocês deste grupo deve necessariamente trabalhar 
separadamente sobre si mesmo, e deve aprender a estabelecer as condições de clareza 
e de verdade que vencerão os antigos ritmos e hábitos profundamente enraizados, desta 
maneira purificando a aura gradualmente. Mas agora é preciso fazer isso como grupo, e 
este grupo é um dos primeiros grupos exotéricos com os quais se pretende trabalhar na 
nova era. Pela atividade de grupos semelhantes a miragem do mundo será dissipada; 
porém, antes de tudo, o aspirante tem que aprender a tratar da miragem individual e 
grupal. É preciso se lembrar das três coisas a seguir. Serei breve e técnico no 
ensinamento a este grupo, pois meu tempo é limitado e vocês têm um conhecimento 
técnico adequado com o qual compreender o que estou falando. 
 
Primeiro, a união das auras dos membros do grupo determina sempre a condição, a 
atividade, a utilidade, o problema e a miragem do grupo. Daí a responsabilidade do 
grupo em si e a utilidade individual. Cada um de vocês entrava ou ajuda o grupo, 
segundo a condição da própria aura que ou está em uma situação de miragem ou 
ilusão ou está relativamente livre dessas condições. 
 
Segundo, a primeira tarefa de cada um de vocês é determinar o próprio problema 
particular. Ao lhes dar instruções individuais, indicarei a cada um de vocês qual é a sua 
tendência particular, se é à miragem, à ilusão ou ao maya que costumam sucumbir. 
Serei franco, pois testei sua sinceridade e acredito em sua disposição de ouvir a 
verdade. Quando cada um de vocês tiver determinado a natureza específica do próprio 
problema, poderá então trabalhar com deliberação em prol da solução – com 
deliberação, irmão de longa data, sem pressa mas com o devido cuidado e cautela e 
com o correto entendimento. 
 
Terceiro, devem se lembrar de que quando examino os indivíduos em qualquer um 
desses grupos posso ao mesmo tempo avaliar a qualidade do próprio grupo como um 
todo. Vejo a quantidade de luz interna que pode se manifestar e fazer sentir sua 
presença na aura de vocês, o que me indica a força, a eficácia e também e a potência 
da influência de cada um de vocês no grupo, pois as auras positivas prevalecem sobre 
as auras negativas. O que se requer é uma combinação de auras positivas, 
deliberadamente subordinadas ao trabalho grupal. À medida que vocês trabalham 
sobre a ilusão e liberam suas mentes de seus efeitos, e à medida que dissipam a 
miragem astral em que todos estão mais ou menos imersos, entrarão em maior 
liberdade de vida e de serviço. À medida que o maya das correntes de energia mal 
dirigidas deixar de os conduzir para linhas de atividades indesejáveis, a luz que está 
em vocês brilhará com mais clareza. Adicionalmente, o Morador do Umbral se 
desintegrará lenta e seguramente e deixará o seu caminho para o portal da Iniciação 
livre e desimpedido. 
 
Pessoas de tipo fortemente mental estão sujeitas à ilusão. Esta ilusão é na realidade um 
estado em que o aspirante se encontra inquestionavelmente dominado por: 
 
1. Uma forma-pensamento de tal potência que faz duas coisas: 
 
a. Domina a atividade ou as realizações da vida. 
 
b. Sintoniza o aspirante com as formas-pensamento da massa que são de natureza 
semelhante e que são construídas por outras pessoas dominadas por ilusão similar. 
 



18 

 

Isto, no seu pior aspecto, produz insanidade mental ou ideia fixa, mas no seu resultado 
menos perigoso e normal produz o fanático. O fanático é, em geral – quer ele o 
compreenda ou não – um homem desnorteado, com uma ideia potente de um ou outro 
tipo que ele não consegue integrar na imagem que tem do mundo; não consegue 
estabelecer os compromissos necessários e muitas vezes inspirados de fonte divina que 
ajudam profundamente a humanidade nem encontra o tempo e o lugar para as realidades 
que estão ao seu alcance.  
 
2. Quando um homem é altamente desenvolvido, a ilusão mental se constrói em torno de 
uma intuição bem precisa e esta intuição é concretizada pela mente até que sua 
aparência seja tão real que o homem acredita ver aquilo que deveria oferecer ao mundo 
ou fazer por ele tão clararamente que passa o tempo se esforçando, de maneira fanática 
para que outros o vejam também. Assim, a sua vida escapa nas asas da ilusão e a sua 
encarnação é relativamente inútil. Em casos raríssimos, esta combinação de intuição e 
atividade mental produz o gênio em um campo ou outro; neste caso porém, não se trata 
de ilusão, mas de um pensamento claro, acompanhado de um instrumental treinado 
naquele determinado campo de ativididade. 
 
3. Os tipos mentais mais comuns e mais fracos sucumbem ao campo geral da ilusão e da 
ilusão da massa. O plano mental manifesta um tipo de distorção diferente em relação ao 
plano astral e ao etérico. A faculdade de discriminação que está sendo desenvolvida 
produziu linhas de demarcação mais nítidas, e em vez das densas brumas e névoas do 
plano astral ou das marés turbulentas e correntes de energia do plano etérico, temos no 
plano mental massas de formas-pensamento claramente indicadas de uma qualidade, 
nota e tom particulares, em torno das quais estão agrupadas formas-pensamento 
menores, criadas por aqueles que respondem a essas formas, e à sua nota, qualidade e 
tom. Vê-se então que existem similaridades que constituem canais ou vias para o poder 
de atração magnética das formas-pensamento mais potentes. Teologias antigas em trajes 
modernos, apresentações fixas de meias verdades, as divagações de vários grupos 
mundiais e muitas fontes de emanação semelhantes produziram – ao longo das eras – o 
mundo da ilusão e daqueles estados mentais que mantiveram a humanidade prisioneira 
de conceitos e pensamentos errados. São tantas essas ilusões geradoras de pensamento 
que o efeito no mundo de hoje tem sido causar cisões da raça humana em diversas 
escolas de pensamento (filosofia, ciência, religião, sociologia, etc., etc.), em muitos 
partidos e, todos eles coloridos por uma ideia análoga, em grupos de idealistas que 
combatem entre si em nome de seus conceitos favoritos, e em milhares de participantes 
em atividades mentais de grupo. Hoje estão produzindo inúmeras publicações sobre as 
quais se baseiam os programas de ação no mundo. É por essa atividade que os líderes 
mundiais são inspirados; e eles são responsáveis, neste momento, pelo grande número 
de experiências no campo do governo, da educação e da religião que estão produzindo 
grande parte da instabilidade do mundo e, em consequência, grande parte da ilusão 
mundial. 
 
Atualmente são necessários pensadores que se treinem na atitude mental e no 
unidirecionamento que evitem o perigo de uma receptividade passiva e que respondam, 
ao mesmo tempo, à inspiração intuicional superior. Precisamos de mediadores que 
interpretem as ideias e não de médiuns.  
 
As pessoas de tipo emocional respondem com facilidade à miragem do mundo e à sua 
própria miragem, seja herdada ou autoinduzida. As pessoas são, na maior parte, 
puramente emocionais, com flashes ocasionais de real compreensão mental e, de 
maneira geral, nem isso. A miragem tem sido comparada a uma bruma ou névoa em que 



19 

 

o aspirante divaga, distorcendo tudo o que vê e tudo aquilo com que faz contato, 
impedindo-o de ver clara e realmente a vida ou as condições que o circundam como são 
essencialmente. O aspirante um tanto avançado tem consciência da miragem e, 
ocasionalmente, tem um vislumbre da direção em que encontrará a verdade. Então, 
novamente a miragem se instala, da qual não consegue se libertar nem fazer nada de 
construtivo. Seu problema se complica devido à consequente angústia e ao profundo 
desgosto consigo mesmo. Caminha sempre entre brumas e não vê as coisas como são. 
As aparências o enganam e ele se esquece do que ocultam. As reações astrais geradas 
pelos seres humanos o circundam e através dessa bruma e névoa ele vê um mundo 
deformado. Essas reações e a aura circundante que elas formam se fundem e misturam 
com a miragem do mundo, formando assim parte dos miasmas e emanações insalubres 
pelos quais as massas dos homens, durante milhões de anos, são responsáveis. 
 
Assinalaria para vocês que, nos dias da Lemúria, a miragem e a ilusão eram 
relativamente desconhecidas do ponto de vista humano. Não havia reações mentais e 
somente pouca resposta emocional ao ambiente. Os homens eram em grande parte 
animais instintivos. A miragem começou nos dias da Atlântida, e desde então tem se 
precipitado constantemente, até hoje, e quando a Hierarquia olha para a humanidade, ela 
parece estar caminhando em uma atmosfera densa, profunda e em constante mudança 
de correntes que ocultam e distorcem, que giram em torno dos filhos dos homens e os 
impedem de ver a LUZ como é. Isto é ainda mais óbvio quando lembramos que os outros 
reinos da natureza são relativamente isentos de miragem e ilusão. Na nossa raça, a 
Ariana, a ilusão do mundo está a ganhando peso e lentamente sendo reconhecida pela 
consciência humana, o que constitui um verdadeiro ganho, pois aquilo que é reconhecido 
pode ser tratado de maneira inteligente, se existir vontade para isso. Hoje a ilusão está 
tão potente que são poucas as pessoas de mentes de alguma maneira desenvolvidas que 
não estejam controladas por estas vastas formas-pensamento ilusórias, que têm raízes e 
extraem a sua vida da vida da personalidade inferior e da natureza do desejo das massas 
de homens. É interessante lembrar também, em relação à nossa raça ariana, que estas 
formas-pensamento extraem a sua vitalidade também do reino das ideias, mas de ideias 
intuídas erradamente e captadas e forçadas a servir aos propósitos egoístas dos homens. 
As suas formas foram postas em atividade pelo crescente poder criador da humanidade e 
se subordinaram aos desejos dos homens, por meio do uso da linguagem, com o seu 
poder de limitar e distorcer. A ilusão também se precipita de maneira mais potente do que 
seria de outra forma devido ao esforço de muitos homens idealistas devotados para impor 
essas formas-pensamento distorcidas nos corpos mentais das massas. Trata-se de um 
dos principais problemas com que a Hierarquia tem de se ocupar hoje em dia; é também 
um dos primeiros fatores que um Mestre tem de considerar em relação a qualquer 
aspirante e discípulo.  
 
A miragem, como vimos, é mais antiga e surgiu antes da ilusão. Tem pouco de qualidade 
mental e é o principal fator que controla a maioria. O objetivo de todo treinamento 
ministrado no Caminho do Discipulado e até a terceira iniciação é induzir aquele claro 
pensamento que tornará o discípulo livre da ilusão e que dará a ele aquela estabilidade 
emocional, aquele equilíbrio que não dá espaço para a entrada de nenhuma miragem do 
mundo. Estar assim livre só é possível quando não há no aspirante nenhuma miragem 
pessoal e nenhuma resposta deliberadamente autoinduzida aos fatores determinantes 
que produziram a miragem ao longo das eras. Trataremos desses fatores mais à frente. 
 
Maya é resultado tanto da miragem como da ilusão. Quando presente, denota uma 
personalidade integrada e, portanto, a capacidade de se sintonizar com a ilusão mental e 
com a miragem astral. Quando esta condição está presente, o problema do discípulo é 



20 

 

um dos maiores do mundo. O que constitui a principal dificuldade de qualquer discípulo é 
o fato de que o campo de batalha da sua vida envolve todos os aspectos da sua natureza. 
O homem como um todo está envolvido. Tecnicamente, a palavra MAYA só deve ser 
usada em dois casos: 
 
1. Em referência à miragem-ilusão unidas, às quais responde um homem que é uma 
personalidade integrada. 
 
2. Ao falar das limitações do Logos planetário do nosso planeta.  
 
Nas observações acima dei para vocês muito material para refletir – não apenas em 
relação aos seus próprios problemas pessoais (pois todos vocês estão sujeitos a essas 
condições), como também indiquei qual é a natureza da miragem. Esta palavra é usada 
em todos os livros e ensinamentos esotéricos para abranger as condições que são 
diferenciadas de acordo com as palavras maya, ilusão e miragem em si. Posteriormente, 
darei para vocês algum ensinamento sobre as causas da miragem e os métodos de 
dissipá-la. Mas já transmiti bastante para o momento, pois é meu desejo que vocês 
reflitam sobre essas ideias durante os próximos meses e aprendam um pouco do 
significado destas palavras que usam de maneira tão leviana. Observem-se e observem 
também a sua vida diária com discriminação, de maneira que aprendam a distinguir entre 
miragem, ilusão e maya. Vejam se são capazes de descobrir a forma que o seu Morador 
do Umbral individual mais provavelmente assumirá quando entrarem em conflito com ele; 
e, se fizerem o mesmo com seus irmãos de grupo e a necessidade imediata do mundo, 
não perderão mais tempo no trabalho de seu esclarecimento astral e liberação mental.  
 
Peço-lhes que estudem essas instruções com especial cuidado, pois estou dedicando 
tempo e esforço nestes dias tão atarefados para atender às suas necessidades e trazer o 
máximo de luz que puder, sem infringir o seu livre-arbítrio, para atender às suas 
necessidades e desobstruir a sua preparação para o serviço. 
 
Sugiro também que busquem tudo que puderem encontrar sobre o tema tão mal 
compreendido da aura: procurem o que disse em meus livros e em textos extraídos de 
qualquer boa biblioteca ocultista. Não se trata de copiar parágrafos, mas de formular o 
que sabem de maneira a estarem aptos a responder claramente às perguntas que 
possam ser colocadas. As três perguntas a seguir são fundamentais: 
1. O que é a aura e como vem à existência? 
 
2. Como a aura pode ser o meio da luz e como a luz que deveria brilhar por meio dela 
pode ser intensificada? 
 
3. Já observaram o efeito que a sua aura individual produz no seu ambiente? E como 
poderiam melhorar esse efeito? 
 
Esta investigação os habilitará a fazer uma aplicação prática do que procuro ensinar a 
vocês. Não se esqueçam de que quando vocês olham para o mundo e seu ambiente 
imediato, estão olhando através da sua aura e, portanto, estão lidando com a miragem e a 
ilusão. 
 
Há três outras perguntas que poderiam se colocar, examinando a questão à luz da sua 
alma: 
 
1. Estou sujeito principalmente à miragem ou à ilusão? 



21 

 

2. Sei qual é a qualidade ou caracterísitica em minha natureza que facilita minha 
sintonização com a miragem do mundo ou com a ilusão do mundo? 
 
3. Alcancei o ponto em que sou capaz de reconhecer meu Morador do Umbral e dizer a 
forma que ele toma? 
 
Que vocês possam, de fato, como indivíduos e também como grupo, aprender o 
significado do verdadeiro autoconhecimento e, assim, aprender a permanecer no ser 
espiritual, cada vez mais livres da miragem e da ilusão, é a oração do seu amigo e irmão 
que abriu caminho para uma medida maior de luz. 
 
Nos últimos seis meses, quatro membros deste grupo de estudantes têm lutado contra a 
miragem em suas vidas, e na maior parte com êxito. Faço referência a isto porque num 
grupo experimental como este é bom antecipar tal situação; naturalmente haverá lutas, 
porque somente aquilo que é conhecido experimentalmente se torna um verdadeiro 
conteúdo no instrumental do discípulo. Já mencionei o fato de que parte do plano da 
Hierarquia abrange a criação de pequenos grupos como este, que teriam o objetivo 
definido de fornecer os meios práticos que permitam dissipar a miragem mundial – tão 
potente e profunda hoje. 
 
Ainda não chegou a hora para tratar da ilusão do mundo em larga escala, pois a raça 
humana ainda não é suficientemente mental e a ilusão (que é, como já expus, 
principalmente resultado da má interpretação de ideias) ainda não atingiu seu apogeu. 
Mas chegou a hora de dar os primeiros passos para dissipar a miragem, e o domínio da 
miragem sobre a raça deve ser consideravelmente reduzido no futuro. Daí o treinamento 
prático dado atualmente aos membros deste grupo no que diz respeito às suas próprias 
vidas; daí também o ensinamento que se pretende dar posteriormente ao grupo – se 
estiverem à altura da oportunidade – que os habilitará a colaborar no ataque planejado e 
combinado à miragem do mundo. Portanto, meus irmãos, lutem com seus problemas 
pessoais de acordo com essas diretrizes, pois dessa forma vocês ganharão facilidade no 
discernimento, na ação clara e precisa e no fortalecimento do entendimento. 
 
No processo de dissipação da miragem, a ação mais eficaz é compreender a necessidade 
de atuar estritamente como canal para a energia da alma. Se o discípulo é capaz de fazer 
um alinhamento correto e o consequente contato com sua alma, os resultados se 
manifestarão como maior luz. Esta luz é vertida e ilumina não só a mente, mas também a 
consciência cerebral. O discípulo vê a situação com maior clareza, compreende os fatos 
comparando-os com suas “vãs imaginações”, e assim a “luz ilumina seu caminho”. Ele 
ainda não é realmente capaz de ver nas regiões mais amplas de consciência; a miragem 
grupal e também a miragem do mundo permanecem para ele como um mistério difícil e 
desconcertante, mas o seu caminho imediato começa a clarear, e ele fica relativamente 
livre das brumas dos antigos e distorcidos miasmas emocionais. Alinhamento, contato 
com a alma e também constância, são as notas-chave para o êxito. 
 
Ficará claro então para vocês que pequenos grupos como esse, se estabelecidos em  
diferentes países e cidades e se forem bem-sucedidos em suas atividades, poderiam 
exercer um papel dos mais úteis. A atividade desses grupos teria dois aspectos. Teriam 
que lutar contra a miragem de grupo que inevitavelmente se insinua na vida de grupo por 
meio dos seus membros. A união das miragens pessoais proporcionam uma porta aberta 
para a entrada da miragem do grupo. Temos um exemplo disso nesse grupo, quando a 
miragem entrou por meio de L.T.S-K. e arrastou a I.B.S. em seu vórtice de força. Esta 
miragem foi superada, felizmente, deixando todos mais ricos e mais unidos em razão da 



22 

 

firme e amorosa atitude adotada pelos outros membros do grupo. Permitam-me lembrar a 
L.T.S-K. e I.B.S. de seu profundo reconhecimento pelo amor de seus irmãos. O amor do 
grupo os protegeu. I.B.S. fez longos esforços para se liberar de certos aspectos da 
miragem. L.T.S-K. também está mais liberado do que era, mas ainda tem muito a 
trabalhar. A pessoa de terceiro raio tem sempre dificuldade em cultivar a intuição. A 
sabedoria aparentemente profunda da ciência manipuladora e tortuosa da inteligência 
inerente à matéria impede muitas vezes a entrada da verdadeira sabedoria da mente 
iluminada. Há seis meses atrás eu achava que provavelmente seria impossível para 
L.T.S-K. se liberar da miragem em que caminhava habitualmente. Hoje brilha um pouco 
mais de luz em seu caminho e ele pode se liberar ainda mais das suas formas-
pensamento autogeradas, e alcançar o objetivo necessário. 
 
Quando a miragem grupal estiver um pouco dissipada e o grupo puder percorrer 
livremente o “Caminho iluminado”, chegará o momento em que será possível treinar o 
grupo para estabelecer o alinhamento de grupo, o contato de grupo e a constância de 
grupo. Poderá ser iniciada então a tarefa definida e científica de ataque à miragem 
mundial. É do interesse deste grupo em particular ser lembrado de que isso é parte da 
atividade que está sendo agora empreendida por algumas pessoas do Novo Grupo de 
Servidores do Mundo. Ao acentuar certas ideias básicas, como a boa vontade e a mútua 
interdependência, muito está sendo feito para dissipar a miragem com que as pessoas do 
mundo estão caminhando. Não é função de todo servidor formar parte do ataque maciço 
sobre a miragem mundial que se inicia agora. Cada um deve se ocupar da miragem em 
sua própria vida pessoal, mas as funções e atividades diferem de pessoa para pessoa. O 
trabalho de vocês é o de observadores treinados, e referido treinamento toma bastante 
tempo. No momento presente, muitos de vocês não reconhecem a miragem quando se 
apresenta e os envolve. É somente por meio de seus efeitos que vocês acabam sabendo 
o que ela é. Deve chegar a hora em que seus processos de observação estejam tão 
aguçados que vocês a reconhecerão em sua verdadeira natureza antes que ela os 
submerja e produza as condições que lhe permitirão dizer mais tarde: "Por que me deixei 
levar pela miragem? Por que fui tão cego? 
 
Nesta altura, desejaria fazer duas coisas: desenvolver com ainda mais precisão este 
debate ou este curto tratado sobre a miragem, de maneira que as nossas ideias possam 
ser claramente formuladas e vocês disponham de um livro didático para referência futura 
que servirá de guia para o seu grupo e grupos similares para fins da correta atividade. Em 
seguida, desejaria recapitular o que já lhes ensinei para enriquecer o seu entendimento 
sobre as diversas fases da miragem do mundo. A mente analítica tem que diferenciar esta 
miragem do mundo em fases distintas, denominando-as de Ilusão, Miragem, Maya e a 
forma-pensamento sintética, encontrada no Caminho do Discipulado, que algumas 
escolas de esoterismo chamam de Morador do Umbral.  
 
Como podem ver, irmãos, estabelecemos para nós uma grande temática, que deve ser 
tratada com muito cuidado. Minha tarefa é difícil, porque estou escrevendo para pessoas 
que ainda se encontram sob o domínio de vários aspectos da miragem e em geral sob o 
controle da miragem secundária e do maya. A ilusão ainda não exerce de todo o seu 
papel e o Morador do Umbral raramente é reconhecido de maneira suficiente. Lembraria a 
vocês um fato oculto importante e lhes peço que se esforcem para compreender do que 
estou falando. O Morador do Umbral não emerge da névoa da ilusão e da miragem até 
que o discípulo esteja se aproximando das Portas da Vida. Somente quando ele é capaz 
de perceber vagamente o Portal da Iniciação e vê um flash ocasional de luz proveniente 
do Anjo da Presença que permanece perto daquela porta, pode ele enfrentar o princípio 
da dualidade, para ele encarnado no Morador e no Anjo. Estão entendendo o que quero 



23 

 

dizer? Minhas palavras só indicam para vocês uma situação e um acontecimento futuros, 
apresentados simbolicamente. Mas dia virá, com certeza, em que se encontrarão, em 
plena consciência, entre esses símbolos dos pares de opostos, com o Anjo à direita e o 
Morador à esquerda. Que então recebam a força que lhes permitirá seguir adiante entre 
esses dois oponentes, que por longas eras travaram uma guerra no campo da sua vida, e 
possam chegar diante daquela Presença em que os dois são um só e onde não 
conhecerão nada além de Vida e Divindade. 
 
Resumindo algumas instruções precedentes com relação aos quatro aspectos da 
miragem, peço que examinem cuidadosamente a tabulação a seguir. 
 
1. Um senso nascente de maya surgiu nos dias da Lemúria, mas não havia nenhuma 
miragem nem ilusão reais. 
 
2. A miragem surgiu nos primeiros tempos da Atlântida. 
 
3. A ilusão surgiu entre os seres humanos avançados nos dias finais da Atlântida e será 
um fator controlador em nossa raça ariana. 
 
4. O Morador do Umbral chegará à sua plena potência no final desta raça, a ariana, e nas 
vidas de todos os iniciados antes de tomarem a terceira iniciação. 
 
5. Os reinos subumanos da natureza desconhecem a miragem e a ilusão, mas estão 
imersos no maya do mundo. 
 
6. O Buda e Seus 900 arhats assestaram o primeiro golpe na miragem mundial quando 
Ele proclamou Suas Quatro Nobres Verdades. O Cristo assestou o segundo golpe ao 
ensinar a natureza da responsabilidade individual e da fraternidade. O próximo golpe será 
assestado pelo Novo Grupo de Servidores do Mundo, atuando sob a direção do Cristo e 
Seus discípulos, simbolicamente descritos como “Cristo e Seus 9.000 iniciados” 
 
7. As quatro notas-chave para a solução do problema da miragem são: 
    Intuição . . . Iluminação . . . Inspiração . . . O Anjo da Presença. 

 
ASPECTOS DA MIRAGEM 

 
Nome  Plano  Oposto  Objetivo  Campo de  

Batalha  
Técnica 

          
Ilusão  Mental  Intuição 

Percepção    
   espiritual 

 Dispersão  Caminho de 
   Iniciação 
Mundo das 
   Ideias 

Contemplação 
  pela Alma 

          
Miragem  Astral  Iluminação 

Lucidez 
Visão 

 Dissipação  Caminho do  
   Discipulado 

Meditação 
Manter a mente 
firme na luz 

          
Maya  Etérico  Inspiração  Desvitalização  Caminho de  

   Provação 
Purificação 

Ocultismo 
Manipulação 
da força 

          



24 

 

Morador 
do 
Umbral 

 Físico 
Consciência 
   cerebral 

 Anjo da 
Presença 

 Discriminação  Personalidade 
   integrada 

Unificação 
Fim da 
dualidade 

 
 
Chamaria a atenção para o fato de que todo o problema diz respeito ao uso ou ao abuso 
da força ou da energia, o que ficará claro em suas mentes se compreenderem três coisas: 
 
1. O homem comum, na vida do dia a dia, e o aspirante no Caminho de Provação ou 
Purificação trabalham com as forças da vida nos três planos do esforço humano, e mais o 
princípio de vida em si. 
 
2. O discípulo começa a discriminar entre forças e energia. No Caminho do Discipulado 
ele começa a trabalhar com a energia da alma, a qual, oportunamente, domina as forças. 
 
3. O iniciado trabalha no Caminho da Iniciação, com energia e aprende a distinguir entre a 
energia da vida, as energias da alma e as forças do mundo fenomênico. 
 
Outro ponto a enfatizar nesta altura é que a natureza dessas forças e energias, assim 
como o uso e controle sobre elas devem sempre ser compreendidos e realizados em 
plena consciência no plano físico. A teoria deve se tornar um fato e as batalhas nos níveis 
sutis do plano astral e do plano mental devem ser claramente compreendidas na 
consciência do cérebro, pois é ali onde se faz a aplicação. Quando tais entendimentos e 
atividades internas se tornarem partes práticas da vida do discípulo e suas consequências 
ficarem claras à sua percepção em plena consciência vigílica, elas formam, com o tempo, 
parte integrante do seu instrumental de qualidades. Na realidade ele integra e sintetiza 
experiência nos três mundos e está se tornando um Mestre em razão desse controle 
consciente. Ele capta o fato de que tudo que aparece e acontece se deve à circulação e à 
constante mutação de forças. Ele descobre então como essas forças interagem em suas 
próprias experiências e natureza, e capta o fato fundamental de que apenas aquelas 
forças que ele próprio pode usar e dominar em sua própria vida como indivíduo podem 
ser empregadas por ele na atividade grupal e usadas na dissipação da miragem do 
mundo. A título de ilustração, poderíamos expressar: 
 
1. Por meio do alinhamento e do contato que se segue, a intuição é evocada, despertada 
e usada. Trata-se do grande agente de dissipação, vertido do plano da intuição (o plano 
búdico) por meio da alma e do cérebro para o coração do discípulo.  
 
2. Por meio do alinhamento e do contato que se segue, a energia da alma é evocada, 
despertada e usada. Trata-se do grande agente de dissipação, vertido dos planos da alma   
(os níveis mais elevados do plano mental) por meio da mente para o cérebro do discípulo, 
transportando iluminação para o plano astral 
 
3. Esses dois tipos de energia espiritual atuam diferentemente sobre as forças da 
personalidade e seu objetivo e atividade têm que ser coompreendidos na consciência 
cerebral do discípulo, à medida que trabalha no plano físico. 
 
4. Então e somente então podem a luz da intuição e a luz da alma retornarem para o 
plano astral pelo esforço consciente e a vontade dinâmica inteligente do discípulo que 
serve. 
 
Reflitam sobre esses pontos, pois eles indicam o seu caminho e o seu serviço. 



25 

 

Organizei um tanto as nossas ideias e tracei o plano segundo o qual vamos abordar este 
tema. Já lhes dei certos conceitos básicos e as grandes linhas do tema como um todo. 
(Consultem o Índice). Hoje começaremos o nosso real estudo. Como sabem, não é minha 
intenção escrever uma tese longa e pesada sobre este tema. Os livros que serão 
compilados das instruções oferecidas a esses grupos de discípulos não serão volumes 
pesados como o Tratado sobre o Fogo Cósmico e o Tratado sobre a Magia Branca. Serão 
uma série de volumes relativamente curtos e devem, portanto, estar repletos de 
informações, não sendo de estilo discursivo.  
 
Acima de tudo, meus irmãos, estas instruções devem ser de um valor especialmente 
prático, deixando o estudante com a compreensão de que ele entende melhor o mundo 
sutil das correntes de pensamento e das forças no qual ele habita; e que ele sabe melhor 
os meios que deve empregar e a técnica que deve seguir para livrar o seu caminho da 
escuridão e da confusão e prosseguir até a luz e a harmonia. O nosso estudo também 
deve ser comparativo, e o leitor deve ter em mente que ele não vai ser capaz de distinguir 
a verdade nem de isolar aquele aspecto do ensinamento que é para ele de importância 
primordial, a menos que ele aplique aquilo que é útil, e se certifique claramente se ele é 
vítima de ilusão ou da miragem. Em última instância, ele deve saber onde se encontra, 
antes que possa dar o próximo passo necessário à frente. O discípulo é a vítima e, 
esperamos, o dissipador tanto da miragem como da ilusão, advindo daí a complexidade 
do seu problema e a sutilidade de suas dificuldades. Ele deve ter em mente também (para 
adquirir mais força e ânimo), que cada porção de miragem dissipada e cada ilusão 
reconhecida e superada “abre o caminho” para aqueles que os seguem, tornando mais 
fácil o caminho de seus companheiros de discipulado. Este é o Grande Serviço, por 
excelência, e é para este aspecto que chamo a sua atenção. Daí a razão do meu esforço 
para esclarecer este assunto, nestas instruções. 
 
Um dos problemas que se colocam diante do aspirante é saber como reconhecer 
realmente a miragem quando ela surge e como ser consciente das miragens que 
obstruem o seu caminho como também as ilusões que erguem um muro entre ele e a luz. 
Já é muito que vocês tenham reconhecido a existência da miragem e da ilusão. A maioria 
das pessoas não é consciente da sua presença. Muitas pessoas boas hoje em dia não as 
veem; elas endeusam suas miragens e consideram suas ilusões como bens valiosos e 
duramente conquistados. 
 
O próprio reconhecimento, por sua vez, traz consigo seus problemas, pois o discípulo 
comum é incapaz de se libertar das faculdades de criação de miragem desenvolvidas no 
passado, e acha muito difícil guardar a devida proporção e um senso adequado de 
valores em relação às verdades do plano mental. Uma verdade duramente conquistada e 
um princípio de realidade podem ser apreendidos e, então, em torno deles, o discípulo 
pode construir as ilusões facilmente formadas pela mente que está apenas começando a 
se descobrir. As miragens de natureza emocional podem surgir e se reunir em torno do 
ideal, pois este, ainda não estando claro, tende a atrair para si o que é considerado – 
emocional e sensivelmente – o que ele crê ser e ter. 
 
Ilustremos este ponto de dois ângulos diferentes, ambos inteiramente da fase do 
discipulado ou encontrados no Caminho de Provação. Vamos chamá-los de "ilusão de 
poder" e de "miragem de autoridade." Estes termos nos mostram que um se encontra no 
plano astral e o outro no plano mental. 
 
A Miragem de Autoridade é uma miragem de massa na maioria dos casos. Tem raízes na 
psicologia de massa e é um dos indicativos de que a humanidade ainda está no estágio 



26 

 

infantil, em que os homens são protegidos de si mesmos por determinadas regras, um 
corpo de leis, algum ditame autoritário, emanado do controle estatal, do governo de uma 
oligarquia ou da ditadura de algum indivíduo. Com isso reduz a humanidade, até onde se 
pode julgar, a formas definidas e padroniza as atividades dos homens, regulando de 
maneira estrita sua vida e seu trabalho. É imposto e ordenado pela exploração do 
complexo do medo, desenfreado na humanidade neste momento; e esse medo é uma das 
fontes mais férteis de miragem que temos. Poderíamos talvez, e com razão, considerar o 
medo como a semente de toda miragem no nosso planeta. O medo esteve na base das 
condições que viabilizaram a miragem do plano astral, mas não das ilusões dos níveis 
mentais de consciência. 
 
Quando a miragem da autoridade se transfere para a consciência espiritual do homem, 
temos um estado de coisas como o período da Inquisição em suas piores formas, de 
autoridade da Igreja com ênfase na organização, governo e penalidade, ou a autoridade 
inquestionável de algun instrutor. Em suas formas mais elevadas, temos o 
reconhecimento de reger do Anjo solar, da Alma ou Ego. Entre esses dois extremos, que 
expressam a infância da raça e a liberdade que surge quando a humanidade alcança sua 
maioridade e a liberdade que a alma concede, encontram-se  todos os tipos de reações 
intermediárias. Para ilustrar esse ponto e assim enfatizar o aspecto miragem à medida 
que afeta o discípulo e o problema com que ele se depara, o que encontramos? O 
discípulo se liberou um tanto do controle imposto de um instrutor ortodoxo e da autoridade 
de um instrutor. Ele se torna (até onde ele pode dizer) livre de referido controle. 
Conhecendo, porém, sua própria fraqueza essencial e a atração da personalidade, ele 
fica em guarda contra si mesmo e contra as antigas regras de controle, e aprende 
gradualmente a se manter sobre os próprios pés, a tomar as próprias decisões e a 
distinguir a verdade por si mesmo. Aprende a escolher seu caminho. Mas, como todas as 
pessoas que não tomaram algumas das iniciações superiores, ele pode (no devido tempo) 
se apaixonar por sua liberdade e, automaticamente, cair na miragem de seu ideal de 
liberdade – um ideal que ele criou. Torna-se prisioneiro da liberdade. Rejeita todas as 
regras, exceto aquela que ele chama de "regra de sua própria alma", esquecendo-se de 
que o contato com sua alma ainda é intermitente. Exige o direito de se manter sozinho. 
Ele se deleita com a nova liberdade que encontrou. Esquece-se de que, tendo renunciado 
à autoridade de um ensinamento e de um instrutor, ele tem que aprender a aceitar a 
autoridade da alma e do grupo de almas com o qual está afiliado pelo seu carma, seu tipo 
de raio, sua escolha e a inevitabilidade dos efeitos da unificação. Tendo renunciado à 
orientação de outra pessoa no Caminho, e tendo seus olhos  parcialmente abertos, ele 
agora procura trilhar o Caminho para a meta, esquecendo-se, porém, de que trilha o 
Caminho em uníssono com outros, e que há determinadas "Regras do Caminho " que ele 
deve aprender e deve aprender em uníssono com outros. Ele colocou a lei individual no 
lugar da lei de grupo, mas ainda não conhece a lei de grupo como deve ser conhecida. 
Caminha só, da melhor maneira que pode, glorificando-se por ter atingido a liberdade da 
autoridade que conseguiu alcançar. Promete a si mesmo que não aceitará nenhuma 
autoridade ou orientação. 
 
Aqueles de nós que o examinam e estão olhando para ele de um nível em que a visão é 
mais clara o veem se tornar cada vez mais obscurecido por névoas e por uma miragem 
que gradualmente vai crescendo ao seu redor, à medida que vai se tornando um 
"prisioneiro das névoas da liberdade" e se deleita com o que considera ser a realidade da 
sua independência. Quando sua visão tiver clareado e seu aspecto mental estiver mais 
desenvolvido e expandido, ele saberá que a Lei do Grupo deve se impor a ele, e vai se 
impor, e que a regência da natureza inferior só pode ser substituída pela regência da 
alma, que é a regência de grupo e que atua sob a lei de grupo. Ele lutou para sair da 



27 

 

massa dos que buscam o Caminho até chegar ao próprio Caminho. Portanto, avançou 
mais do que as massas, mas não está só, mesmo que ache que está. Descobrirá muitos 
outros que estão percorrendo o mesmo caminho com ele, e seu número cresce sem 
parar, à medida que ele avança. A regra da interação, da jornada, e do reconhecimento 
do trabalho e do serviço grupal preponderarão sobre ele, até que descubra que é um 
membro do Novo Grupo de Servidores do Mundo, trabalhando sob certas condições que 
são as regras que regem a atividade de grupo. À medida que aprende a trilhar o Caminho 
com eles, os incentivos e as técnicas que regem seu serviço escolhido penetrarão em sua 
consciência e ele começará a obedecer automática e naturalmente ao ritmo superior, 
aderindo às leis que controlam a vida e a consciência de grupo. Finalmente, penetrará 
nos lugares silenciosos onde os Mestres de Sabedoria habitam, e trabalhará com Eles em 
ritmo de grupo, obedecendo assim às leis do reino espiritual, que são as leis subjetivas de 
Deus. 
 
Repetidamente, ao longo do Caminho, o discípulo se rebelará contra o controle e cairá 
novamente na miragem de sua suposta liberdade. Pode se liberar do controle da 
personalidade. Há liberdade em relação ao controle das personalidades. Mas nunca há 
liberdade em relação à Lei do Serviço e à constante interação entre homem e homem, e 
alma e alma. Ser livre é permanecer na clara e límpida luz da alma, que é básica e 
intrinsecamente consciência grupal. 
 
Portanto, quando um de vocês for assolado por incertezas e inquietações, desejando e 
exigindo andar livremente e que nenhuma autoridade lhe seja imposta, que cuide para 
não se submeter à miragem de um desejo de se libertar dos impactos de seu grupo e 
certifique-se de que não está buscando – como uma alma sensível – uma via de escape. 
Estou usando esta frase no sentido da psicologia moderna. Não deixe de fazer a si 
mesmo a pergunta: O seu conforto e a sua paz de espírito são de importância tão 
definitiva para você e para os outros que justifiquem o sacrifício da integridade do grupo 
para tê-los? A sua própria satisfação interior é uma desculpa adequada para adiar o 
objetivo planejado do grupo? Pois certamente o atrasará. O que quer que decida será, por 
sua vez, uma decisão de cunho autoritário com todas as reações consequentes sobre o 
grupo.... 
 
O que é essa obediência ocultista, irmãos, da qual tanto ouvimos falar? Não é o que 
muitos grupos ocultistas fazem parecer. Não é o controle de uma organização externa, 
dedicada ao chamado trabalho ocultista. Não são as condições impostas por qualquer 
instrutor de qualquer nível. Não é a troca da prisão de um conjunto de ideias pelas de 
outro conjunto, talvez com maior alcance ou importância. Uma prisão é uma prisão, seja 
uma pequna célula ou uma extensa ilha isolada da qual é impossível escapar. 
 
A autoridade à qual nós, os instrutores no plano interno respondemos é dupla por 
natureza e a ela vocês estão apenas começando (como unidades em um grupo) a 
responder. A que vocês respondem? 
 
1. Ao entendimento que emerge lentamente da "luz do além", usando essa frase como 
símbolo. Essa luz é diferente em seu apelo ao indivíduo. No entanto, é UMA LUZ. 
Reconhecê-la revela novas leis, novas responsabilidades, novos deveres e obrigações e 
novas relações com os outros, e que constituem um controle autoritário. Ninguém pode 
escapar a essa autoridade, mas pode desobedecê-la no tempo e no espaço e por um 
período temporário. 
 



28 

 

2. À autoridade das Regras do Caminho que são impostas a uma pessoa quando passa 
do Caminho da Provação para o Caminho do Discipulado. No entanto, trata-se de UM 
ÚNICO CAMINHO. Nessa "senda estreita como o fio da navalha", a pessoa aprende a 
andar com disciplina e discrição e com ausência de desejo, o que vivencia em uníssono 
com seus condiscípulos. 
 
De maneira breve e sucinta, quais são estas regras do Caminho? Vou lhes dar seis entre 
as mais simples, pedindo com insistência que se lembrem de que elas não são impostas 
pela autoridade de um Conselho de Diretores arbitrário, tal como um instrutor ou 
instrutores de grupo (dos quais eu poderia ser um deles, é claro), mas são resultado das 
condições encontradas no próprio Caminho. Elas têm a garantia da própria alma de um 
homem e resultam da experiência de milhões de viajantes nesse Caminho. 
 
Vou lhes dar essas seis regras (mesmo já tendo dado para outro aspirante2) na forma 
antiga e simbólica, traduzindo-as o melhor que possa dos antigos registros, arquivados na 
Câmara de Sabedoria e disponibilizado a todos os discípulos sérios – como são vocês. 
 
 
As Seis Regras do Caminho 
(As Leis da Senda) 
 
I. O caminho é trilhado à plena luz do dia, vertida sobre o Caminho por Aqueles que 
sabem e dirigem. Nada pode ficar oculto e, em cada curva desse caminho, todo homem 
dá de frente consigo próprio. 
 
II. Neste caminho, o oculto é revelado. Cada um vê e reconhece a vilania3 do outro. No 
entanto, mesmo com essa grande revelação, não há volta, não há desprezo pelos outros, 
não há vacilação nesse caminho. O caminho segue para o dia. 
 
III. Neste caminho, ninguém anda só. Não há pressa, não há urgência. No entanto, não há 
tempo a perder. Todo peregrino, sabendo disso, adianta os passos e se vê cercado de 
companheiros. Alguns avançam, ele os segue. Alguns ficam atrás, ele dita o ritmo. Ele 
não viaja só. 
 
IV. Três coisas o peregrino deve evitar. Usar um capuz, um véu que esconda seu rosto 
dos outros; carregar uma jarra de água que só contenha o suficiente para as próprias 
necessidades; portar um cajado sem um gancho de pega. 
 
V. Todo peregrino no caminho deve levar o que ele precisa: um fogareiro para aquecer 
seus semelhantes; uma lanterna para projetar raios sobre seu coração e assim mostrar 
aos irmãos a natureza de sua vida oculta; uma bolsa com ouro, que ele não dissipa pelo 
caminho, mas partilha com os outros; um vaso lacrado no qual carrega toda a sua 
aspiração para depositar aos pés d’Aquele que espera para acolhê-lo no portal – um vaso 
lacrado. 
 
VI. O peregrino, ao trilhar o caminho, deve ter o ouvido atento, a mão dadivosa, a língua 
silenciosa, o coração purificado, a voz de ouro, o pé ligeiro e o olho aberto que vê a luz. 
Sabe que não viaja só. 

 
2 N. do T.: Discipulado na Nova Era, Volume I, para o discípulo H.S.D. 
3 Vilania: Não encontro outra palavra para traduzir a antiga frase que signifique estupidez inata, vileza ou crassa 

ignorância e autointeresse, particularidades que caracterizam o aspirante comum. (Mestre Tibetano) 

 



29 

 

A Ilusão do Poder é talvez uma das primeiras e mais sérias provas que se apresentam ao 
aspirante e também um dos melhores exemplos deste “grande erro”; portanto, peço-lhes 
que considerem como algo contra o qual devem se precaver cuidadosamente. Raras 
vezes o discípulo escapa aos efeitos deste erro da ilusão, pois se baseia, de forma 
curiosa, no êxito e na motivação correta. Daí a natureza enganosa do problema, que 
poderá se expressar da seguinte maneira: 
 
O aspirante consegue fazer contato com sua alma ou ego, por meio do esforço correto. 
Pela meditação, a boa intenção e a técnica correta, mais o desejo de servir e amar, obtém 
o alinhamento, tornando-se consciente dos resultados de seu trabalho bem-sucedido. Sua 
mente se ilumina e um senso de poder flui através de seus veículos. É consciente do 
Plano, pelo menos temporariamente. A necessidade do mundo e a capacidade da alma 
de enfrentar essa necessidade invade sua consciência. Sua dedicação, consagração e 
propósito correto aumentam a afluência de energia espiritual. Ele sabe. Ele ama. Ele 
procura servir, realizando as três coisas com maior ou menor êxito. O resultado de tudo 
isso é que o sentido de poder e o papel que deve desempenhar para ajudar a toda a 
humanidade o absorvem mais do que a compreensão do devido e adequado senso de 
proporção e de valores espirituais. Superestima a si mesmo e também a sua experiência. 
Em vez de redobrar esforços e assim estabelecer um contato mais estreito com o reino 
das almas e amar mais profundamente a todos os seres, começa a fazer alarde de si 
mesmo, da missão que tem a cumprir e da confiança que o Mestre, e até o Logos 
Planetário, aparentemente depositam nele. Fala de si mesmo, gesticula e atrai a atenção, 
exigindo reconhecimento. Assim fazendo, seu alinhamento é gradualmente prejudicado, 
seu contato diminui, unindo-se aos muitos daqueles que sucumbiram à ilusão do poder 
experimentado. Esta forma de ilusão prevalece cada vez mais entre os discípulos e 
aqueles que tomaram as duas primeiras iniciações. Há hoje no mundo muitas pessoas 
que tomaram a primeira iniciação em uma vida anterior.  Em algum período do atual ciclo 
de vida, que repete e recapitula os acontecimentos de seu desenvolvimento anterior, 
chegam novamente à etapa de realização que haviam alcançado antes. Percebem o 
significado de sua realização e o senso de sua responsabilidade e conhecimento. 
Novamente se superestimam, considerando a si mesmos e suas missões como algo 
excepcional entre os filhos dos homens. As demandas esotéricas e subjetivas para obter 
reconhecimento estragam aquilo que seria um serviço fecundo. Qualquer ênfase sobre a 
personalidade pode desfigurar facilmente a luz pura da alma, à medida que procura fluir 
para o eu inferior. Todo esforço para chamar a atenção para a missão ou tarefa que a 
personalidade tenha assumido desvirtua essa missão e restringe o homem em sua tarefa; 
isso leva a diferir o cumprimento até o momento em que o discípulo seja apenas um canal 
pelo qual o amor possa fluir e a luz brilhar. Esta afluência e brilho devem ser 
acontecimentos espontâneos, destituídos de toda referência à própria pessoa. 
 
Esses dois exemplos de miragem e de ilusão mostrarão a vocês não apenas como o 
problema é sutil, como também a necessidade urgente de reconhecê-lo. Há hoje muitas 
pessoas manifestando essas duas qualidades da natureza inferior. 
 
 
1. Miragem no Plano Mental – Ilusão. 
 
Nesta seção do nosso debate consagraremos menos tempo ao exame da ilusão do que à 
miragem ou ao maya. A ilusão não é confrontada abertamente nem superada até que o 
homem tenha: 
 
a. Mudado o foco de sua consciência para o plano mental. 



30 

 

 
b. Empreendido uma tarefa bem definida e de serviço inteligente. 
  
c. Realizado o alinhamento com a sua alma, de maneira consciente e com facilidade e 
tenha estabelecido com firmeza a técnica de contato com ela. 
 
d. Tomado a primeira iniciação. 
 
O termo ilusão é com frequência usado de maneira leviana para significar falta de 
conhecimento, opiniões instáveis, miragem, mal-entendidos, perplexidade psíquica, o 
domínio dos poderes psíquicos inferiores e muitas outras formas de ilusão do mundo. Mas 
chegou o momento em que a palavra deve ser usada com um senso discriminatório 
desenvolvido e em que o discípulo deve conhecer e compreender claramente a natureza 
desse miasma fenomênico no qual a humanidade se move. Para fins de clareza e para 
distinguir de maneira mais precisa e eficaz entre as formas de ilusão nas quais a alma se 
move e das quais deve se libertar, será necessário dividir a Grande Ilusão (em seus 
vários aspectos) em suas partes componentes no tempo e no espaço, e isso procurei 
fazer parcialmente quando defini para vocês as palavras Maya, Miragem, Ilusão e o 
Morador do Umbral. Quero que vocês mantenham muito claramente na mente essas 
distinções e estudem com cuidado a tabulação apresentada acima.  
 
A ilusão, para os fins do nosso estudo, pode significar a reação da mente indisciplinada 
ao recém-contatado mundo das ideias. Este contato é estabelecido no momento em que o 
homem realizou o alinhamento e colocou a natureza inferior em contato com a superior. 
As ideias vêm a nós do plano da intuição. A alma ilumina o plano da mente e o plano da 
intuição de maneira que eles se revelam um ao outro e sua relação mútua fica então 
aparente. A mente do homem (que está se tornando lentamente o centro da sua 
consciência e a principal realidade da sua existência) se torna consciente deste mundo 
das ideias, novo e até então inexplorado; e ele se apodera de alguma ideia ou grupo de 
ideias e se esforça para torná-las suas. De início, a maioria das pessoas e, em especial, a 
de tipo místico comum, só tem uma apreciação muito vaga e nebulosa das ideias, que 
lhes chegam com frequência de um ângulo de segunda mão. A iluminação obtida graças 
a um contato fracamente estabelecido com a alma parece, para o neófito inexperiente, 
uma maravilha suprema e de importância vital. As ideias com que entra em contato lhe 
parecem maravilhosas, extraordinariamente incomuns e de vital necessidade para a 
humanidade.  
 
Porém, a mente ainda é autocentrada, o contato fraco e o alinhamento incerto. Portanto, 
as ideias são percebidas apenas vagamente. Mas a singularidade da experiência 
realizada no conteúdo da mente do discípulo o leva às profundezas do reino da ilusão. A 
ideia, ou ideias que ele contatou são, pudesse ele compreender, apenas um fragmento de 
um Todo muito mais vasto e sua interpretação é inadequada. A ideia que emergiu em sua 
consciência, devido ao despertar parcial de sua intuição, será distorcida de várias 
maneiras em sua descida à consciência cerebral. O que ele traz para a materialização da 
ideia e para sua transformação em um esquema de trabalho prático ainda é totalmente 
inadequado. O instrumental que possui não é suficiente para garantir a precisão. As 
maneiras pelas quais essa distorção e essa atenuação da ideia ocorrem podem ser 
descritas da seguinte maneira: – A passagem de uma ideia do plano da intuição para o 
cérebro.   
 
I. A ideia é percebida pela mente, "mantida firme na luz da alma". 
 



31 

 

II. Ela desce aos níveis superiores do plano mental onde é revestida com substância 
desses níveis. Ela ainda é uma abstração, do ponto de vista da mente inferior, ponto que 
deve ser cuidadosamente observado pelo pretenso intuitivo. 
 
III. A alma projeta sua luz para o alto e para o exterior e a ideia, nebulosa e tênue, emerge 
na consciência do homem. Ela é revelada tal como um objeto é revelado quando o feixe 
luminoso de um potente holofote é lançado sobre ele. A mente, se esforçando para 
permanecer em contato consciente, firme e constante com a alma, capaz de ver no 
mundo superior por meio do "olho da alma amplamente aberto" registra a ideia com 
clareza cada vez maior.  
 
IV. Revelada, a ideia se torna então um ideal para a mente atenta e, oportunamente, algo 
a ser desejado e materializado. A faculdade da mente de construir formas-pensamento 
entra então em ação; a energia da ideia atua sobre a "substância mental" vitalizada pelo 
reconhecimento da alma, e a ideia dá seus primeiro passos reais para a manifestação 
concreta. Um ideal é apenas uma ideia encarnada. 
 
São estes os primeiros passos para a materialização. A manifestação concreta se torna 
possível. E assim a ilusão é produzida. 
 
V. A distorção agora se produz, provocada por várias causas, que se enumeram como 
segue: 
 
1. O tipo de raio do ego colore a interpretação que o homem dá à ideia. Colore a forma-
pensamento emergente. Falando em termos simbólicos, a pura luz é transformada em luz 
colorida. A ideia é então "revestida de cor e com isso desce o primeiro véu." 
 
2. O ponto de evolução que o homem alcançou também exerce seu efeito, além da 
qualidade da integração existente entre os três aspectos da personalidade e o 
alinhamento estabelecido entre alma-mente-cérebro. Esses elementos, sendo 
necessariamente imperfeitos, produzem uma imprecisão nas linhas gerais e, em 
consequência, na forma final. Portanto, temos: 
a. A integração imperfeita da personalidade. 
b. A imprecisão da forma-pensamento proposta. 
c. O material inadequado atraído, em consequência, para a construção da forma-
pensamento. 
d. Um deslocamento do centro de atenção, devido ao caráter vago do ideal percebido. 
e. A instabilidade da relação entre a mente e a ideia percebida. 
 
3. A qualidade do desenvolvimento do corpo mental do discípulo produz o “véu” seguinte 
que desce sobre a ideia. A ideia mudou sob a influência da cor do raio da alma e agora a 
mudança que a deforma ainda mais é proveniente do tipo de raio do próprio corpo mental, 
que em geral é diferente do raio da alma. 
 
São esses os segundos passos para a materialização. A forma da manifestação 
concretizada reveste uma determinada qualidade. Assim se produz a ilusão. 
 
VI. A ilusão geralmente se manifesta de sete maneiras:  
 
1. Pela percepção errada de uma ideia. O discípulo não é capaz de distinguir entre uma 
ideia e um ideal, entre uma ideia e uma forma-pensamento ou entre um conceito intuitivo 
e um conceito mental. Esta é uma das maneiras mais comuns de produzir ilusão entre os 



32 

 

aspirantes. A atmosfera mental em que todos vivemos é uma atmosfera de ilusão. É 
também uma atmosfera ou área de contato consciente em que se encontram formas-
pensamento de todo tipo. Algumas foram postas ali pela Hierarquia para que o homem as 
descubra; outras são formas-pensamento construídas em torno de ideias; outras ainda 
são ideais muito antigos já descartados, mas que ainda persistem como formas-
pensamento; algumas são totalmente novas e, portanto, ainda não são potentes, mas são 
atrativas. Todas foram criadas pelo homem em uma ou outra etapa de seu 
desenvolvimento individual ou racial. Muitas delas são envoltórios de conceitos há muito 
descartados, outras são embrionárias e algumas estáticas e estáveis; muitas estão em 
processo de descer dos níveis intuicionais; poucas estão iluminadas pela clara luz da 
alma e prontas para se manifestar. Um grande número de outras formas-pensamento está 
em processo de desintegração. Algumas delas ou ideias encarnadas são de natureza 
destruidora, devido ao tipo de matéria de que são formadas. Outras são construtivas. 
Todas são matizadas por alguma energia de raio. Grande parte delas é necessariamente 
construída pela atividade no mundo da personalidade; outras estão em processo de 
construção pela alma, como também pela atividade conjunta de alma e personalidade. 
Portanto, a percepção correta é essencial para toda mente que funcione corretamente. Os 
aspirantes devem aprender a distinguir entre: 
 
a. Uma ideia e um ideal. 
 
b. Entre o que tomou forma e o que está em processo de tomar forma e o que está 
aguardando desintegração.  
 
c. Entre o que é construtivo e o que é destrutivo. 
 
d. Entre as formas e ideias antigas e novas. 
 
e. Entre as ideias e as formas de raio, à medida que colorem as apresentações 
superiores.  
 
f. Entre as ideias e as formas-pensamento e entre as que são criadas propositalmente 
pela Hierarquia e as que são criadas pela humanidade. 
 
g. Entre as formas-pensamento raciais e as ideias de grupo. 
 
Seria possível enumerar muitas outras diferenciações, mas as mencionadas acima 
bastarão para demonstrar a necessidade de perceber corretamente e indicar as raízes do 
predomínio da ilusão mundial, produzido pela percepção errada. 
 
A causa reside na mente não treinada e não iluminada. 
 
A solução se encontra no treinamento segundo a técnica da Raja Yoga. Referido 
treinamento resulta na capacidade de manter a mente firme na luz, em alcançar uma 
percepção correta, obter uma perspectiva correta e chegar à atitude mental correta. O 
Buda se referiu a estas atitudes corretas quando descreveu o Nobre Caminho Óctuplo. 
Implica em alcançar uma altitude mental correta. Digo altitude, irmão meu, não atitude. 
 
2. Pela interpretação errada. A ideia, uma entidade vital ou um germe vivo em potência é 
considerada por meio de uma visão parcial, distorcida pela inadequação do instrumental 
mental e muitas vezes reduz-se em inutilidade. O mecanismo para a correta compreensão 
está ausente, e embora o homem possa dar de si o mais elevado e o melhor e embora 



33 

 

possa manter a mente firme na luz em certa medida, o que oferece à ideia é ineficaz, na 
melhor das hipóteses. Isto leva à ilusão devido à má interpretação 
 
A causa se deve à sobreavaliação dos próprios poderes mentais. O pecado por 
excelência do indivíduo mental é o orgulho, que colore todas as atividades nas primeiras 
etapas. 
 
A solução é o desenvolvimento de uma disposição prudente. 
 
3. Pela apropriação errada das ideias. A indevida apropriação de uma ideia se baseia na 
faculdade de dramatizar e na tendência da personalidade de impor seu pequeno eu. Isto 
leva um homem a se apropriar de uma ideia como se fosse sua, a creditar a si mesmo a 
formulação de tal ideia e a dar a ela, portanto, uma importância indevida porque a 
considera própria. Passa a construir a vida em torno da sua ideia, dá muita importância a 
seus objetivos e intenções, e espera que os demais reconheçam o seu direito de 
propriedade sobre a ideia. Esquece-se de que as ideias não pertencem a ninguém, mas, 
sendo provenientes do plano da intuição, são dom e posse universais e não propriedade 
de determinada mente. Sua vida como personalidade fica subordinada ao conceito que 
ele tem de uma ideia e ao seu ideal de uma ideia. A ideia se torna o agente decisivo do 
propósito autoimposto da sua vida, impulsionando-o de um extremo a outro. Isto produz 
ilusão pela indevida apropriação 
 
A causa se deve à sobreavaliação da personalidade e à indevida impressão das reações 
da personalidade sobre a ideia percebida e sobre aqueles que procuram entrar em 
contato com a mesma ideia. 
 
A solução consiste em procurar firmemente descentralizar a vida da personalidade e 
centrá-la na alma. 
 
Há um ponto que gostaria de esclarecer. Raras vezes as ideias penetram na consciência 
mundial e na mente humana diretamente dos níveis intuicionais. A etapa atual do 
desenvolvimento humano ainda não o permite. Elas só podem provir dos níveis 
intuicionais quando há um contato com a alma altamente desenvolvido, um potente 
controle mental, uma inteligência treinada, um corpo emocional purificado e um bom 
instrumental glandular, conquistados como resultado dos requisitos acima. Reflitam sobre 
este conceito. 
 
A maioria das ideias, quando de ordem muito elevada, é introduzida na consciência de um 
discípulo por seu Mestre e transmitida a ele por telepatia mental, como resultado de sua 
sensibilidade às "ondas de dons psíquicos", como esta faculdade é chamada nos 
ensinamentos tibetanos. As ideias também são percebidas na interação entre discípulos. 
Muitas vezes, quando discípulos se reunem e assim estimulam reciprocamente as suas 
mentes, e centralizam a atenção concentrada de cada um, eles podem, juntos, fazer um 
contato com o mundo das ideias que, de outra forma, seria impossível, e trazer à tona os 
conceitos mais novos. Além disso, certas grandes ideias existem como correntes de 
energia no plano mental. Os discípulos podem entrar em contato com elas e forçá-las a se 
manifestar, graças à sua atenção treinada. Essas correntes de energia mental, coloridas 
por uma ideia básica, são colocadas ali pela Hierarquia. Quando então são descobertas e 
contatadas, o neófito tende a considerar este fato de maneira pessoal e a atribuir a ideia à 
sua própria sabedoria e poder. Vocês observarão a grande necessidade de correto 
entendimento e de correta interpretação do que é contatado.  
 



34 

 

4. Por um direcionamento errado das ideias. Deve-se ao fato de que o discípulo ainda não 
vê as coisas como são. Seu horizonte é limitado, sua visão é míope. Uma fração ou um 
fragmento de alguma ideia básica entra em sua consciência e ele a interpreta como 
pertencente a uma série de atividades com as quais pode não ter absolutamente 
nenhuma relação. Ele começa então a trabalhar com essa ideia, enviando-a para direções 
onde ela é totalmente inútil; começa a revesti-la de uma forma que não lhe convém em 
absoluto, corporificando-a de uma maneira em que sua utilidade é suprimida. Assim, 
desde o primeiro contato, o discípulo está sujeito à ilusão e, enquanto persiste nela, 
fortalece a ilusão coletiva. Esta é uma as formas mais comuns de ilusão e uma das 
primeiras maneiras como o orgulho mental do discípulo pode ser quebrado. Trata-se de 
uma ilusão por má aplicação inicial, que leva ao uso errado, ou ao direcionmento errado 
da ideia. 
 
A causa é uma mente limitada e não inclusiva.  
 
A solução é o treinamento da mente para torná-la inclusiva, bem abastecida e bem 
desenvolvida do ponto de vista da inteligência moderna. 
 
5. Pela integração errada de uma ideia. Todo discípulo tem um plano para sua vida, um 
campo de serviço que ele escolheu. Do contrário, não é um discípulo. Pode ser o lar, a 
escola ou um campo maior, mas é um lugar definido onde expressa o que há nele. Em 
sua vida  de meditação e por meio de seus contatos com os companheiros discípulos, ele 
toca alguma ideia importante, talvez para o mundo. Imediatamente ele se agarra a ela e 
procura integrá-la ao seu propósito e plano de vida. Talvez não tenha nenhuma utilidade 
definida para ele e não seja uma ideia com a qual ele deveria estar trabalhando. A 
atividade excessiva de sua mente provavelmente é responsável por ele ter se apoderado 
dessa ideia. Os discípulos não devem necessariamente trabalhar com todas as ideias que 
percebem e entram em contato, nem sempre as compreendem. O discípulo se apodera 
da ideia e procura integrá-la em seus planos, ele procura trabalhar com energias para as 
quais o seu temperamento não está preparado. Ele impõe uma corrente de energia ao 
seu corpo mental com a qual não é capaz de enfrentar e segue-se o desastre. Muitos 
bons discípulos demonstram uma mente super ativa e super fértil e não chegam a 
nenhum objetivo construtivo, a nenhuma atividade construtiva em sua vida. Apoderam-se 
de toda ideia que lhes chega, sem qualquer discriminação. Trata-se de ilusão oriunda do 
desejo de aquisição. 
 
A causa é o apego egoísta ao pequeno, mesmo que não veja isso e o discípulo esteja sob 
a miragem da ideia de seus próprios interesses altruístas. 
 
A solução é um espírito de humildade. 
 
6. Pela errada corporificação das ideias. Trata-se sobretudo das dificuldades encontradas 
pelas almas evoluídas que realmente tocam o mundo da intuição, que intuem grandes 
ideias espirituais e que têm a responsabilidade de materializá-las em alguma forma, de 
maneira automática e espontânea, por meio de uma atividade treinada e rítmica da alma e 
da mente, atuando sempre em estreita colaboração. A ideia é contatada, mas é 
incorretamente revestida de matéria mental e, portanto, não inicia da maneira correta seu 
caminho para a materialização. Ela se encontra, por exemplo integrada a uma forma-
pensamento de grupo cuja cor, nota fundamental e substância são inadequadas à sua 
correta expressão. Isso acontece com muito mais frequência do que podem imaginar. É a 
aplicação, em um plano elevado, do aforismo hindu: “Melhor vale o próprio dharma do que 
o dharma de outro”. 



35 

 

Trata-se da ilusão proveniente de uma discriminação errada no que diz respeito à 
substância. 
 
A causa é a falta de treinamento esotérico na atividade criadora. 
 
A solução é a aplicação dos métodos de quinto raio, que são os métodos do plano mental. 
Este tipo de erro raramente se aplica ao aspirante comum, pois diz respeito a uma ilusão 
que é o teste aplicado a muitos iniciados de grau bastante elevado. O discípulo comum, 
como você e outros membros deste grupo, raramente tocam uma ideia pura e, portanto, 
raramente precisam lhe dar uma forma. 
 
7. Por uma aplicação errada das ideias. Quantas vezes o discípulo cai nesta forma de 
ilusão! Ele entra em contato com uma ideia pela intuição e também pela inteligência 
(observemos a distinção entre esses dois termos) e a aplica de maneira errada. Trata-se, 
talvez, de um aspecto da ilusão sintética ou ilusão do todo do plano mental, com a qual o 
homem moderno entra em contato. A ilusão varia de era para era, segundo o que a 
Hierarquia está procurando fazer ou segundo a tendência geral dos pensamentos dos 
homens. O discípulo, portanto, pode ser levado a uma atividade errada e a uma aplicação 
errada das ideias porque a ilusão geral (produzida pelos seis tipos de ilusão aos quais me 
referi acima) predomina em sua mente. 
 
Eu poderia continuar me estendendo sobre as maneiras pelas quais a ilusão armadilha o 
discípulo incauto, mas bastará despertar em vocês a análise construtiva que conduz do 
conhecimento para a sabedoria. Observamos que as sete vias principais da ilusão são: 
 
1. A via da percepção errada. 
2. A via da interpretação errada. 
3. A via da apropriação errada. 
4. A via do direcionamento errado. 
5. A via da integração errada. 
6. A via da corporificação errada. 
7. A via da aplicação errada. 
 
Trata-se do terceiro estágio para a expressão. A forma da expressão também é 
qualificada. Assim se apresentam as sete vias da ilusão.  
 
Delineei para vocês as causas e os vários tipos de ilusão aos quais o discípulo está 
sujeito. Em sua forma pura, esta ilusão tem que ser enfrentada e, algum dia, superada; 
tem que ser isolada e dissipada pelo iniciado. Foi esse o esforço final e bem-sucedido que 
levou Jesus na Cruz a dizer palavras de aparente angústia. Ele então, finalmente havia 
dissipado a ilusão da Divindade pessoal, objetiva. Naquele momento, Ele tomou 
consciência de que Ele próprio era Deus, e nada mais; que a teoria da unidade exposta 
por Ele no Evangelho de São João, no capítulo XVII, era, na verdade, um fato inalterável 
em Sua própria consciência. No entanto, nesse entendimento infinito e supremo, houve 
por um momento uma sensação de perda e negação, forçando Sua Personalidade 
moribunda a proferir aquela tremenda fala que deixou tantos perplexos e, ao mesmo 
tempo, confortados. Significou a superação da ilusão sintética última. Quando for 
dissipada, a ilusão, tal como a família humana a compreende, desaparecerá. O homem 
estará livre. A ilusão do plano mental não mais o induzirá em erro. Sua mente será um 
instrumento puro que refletirá a luz e a verdade. As miragens do plano astral não mais o 
dominarão e o próprio corpo astral se desvanecerá.  
 



36 

 

Vocês se lembrarão que no Tratado sobre a Magia Branca indiquei que o próprio corpo 
astral é uma ilusão. É a definição dada pela mente ilusória no plano mental do que 
chamamos de somatório dos desejos do homem em encarnação. Quando a ilusão e a 
miragem forem ambas superadas, o corpo astral se desvanece da consciência humana, 
pois não resta mais nenhum desejo para o eu separado. Kama-manas desaparece e o 
homem então é considerado como composto essenciamente de alma-mente-cérebro na 
natureza corpórea. Trata-se de um grande mistério e seu significado só pode ser 
compreendido quando o homem tiver controlado a sua personalidade e eliminado todos 
os aspectos da miragem e da ilusão. Isto se faz, fazendo. Esta maestria se alcança pela 
prática da maestria. Esta eliminação do desejo é impulsionada pela eliminação 
consciente. Ao trabalho, meus irmãos, e o esclarecimento do problema será inevitável.  
 
O polo oposto da ilusão, como bem sabem, é a intuição. A intuição é o reconhecimento da 
realidade que se torna possível quando a miragem e a ilusão desaparecem. Ocorrerá uma 
reação intuitiva à verdade quando – em determinada linha de abordagem à verdade – o 
discípulo conseguiu aquietar as tendências da mente de criar formas-pensamento, para 
que a luz possa fluir diretamente e sem se desviar, dos mundos espirituais superiores. A 
intuição pode começar a fazer sentir sua presença quando a miragem não mais domina o 
homem inferior e os desejos do homem, baixos ou elevados, interpretados de maneira 
emocional ou autocentrada, não mais se interpõem entre sua consciência cerebral e a 
alma. Os verdadeiros aspirantes, durante a luta pela vida, têm esses momentos fugazes 
de liberdade elevada. Têm então um clarão intuitivo de entendimento. O esquema do 
futuro e a natureza da verdade irrompem, passando momentaneamente através de sua 
consciência, e a vida nunca mais volta a ser a mesma. Tiveram a garantia de que toda 
luta se justifica e que evocará sua adequada recompensa. 
 
Como indicado na tabulação já apresentada, o que dissipa a ilusão e a substitui por uma 
real percepção espiritual e infalível é a contemplação – uma contemplação 
necessariamente realizada pela alma. Talvez possam compreender a sequência do 
desenvolvimento se entenderem que todo o processo de meditação (em suas três 
divisões principais) pode se dividir como segue: 
 
1. O Aspirant e  Caminho de Provação Concentração Maya. 
2. O Discípulo  Caminho do Discipulado  Meditação  Miragem. 
3. O Iniciado  Caminho da Iniciação Contemplação Ilusão. 
 
A tabulação acima bastará para mostrar a conexão entre o processo de meditação, 
conforme delineado e ensinado na Escola Arcana e o problema que todos vocês têm de 
enfrentar. 
  
A técnica de disipação da ilusão, como o iniciado a usa, é a da contemplação. Mas qual é 
a utilidade de examinar isso com vocês, se não são iniciados? Vocês se beneficiariam 
com isso ou apenas satisfariam a curiosidade, se exponho os processos particulares 
empregados por uma alma em contemplação para penetrar e (por um ato da vontade 
treinada e por meio de algumas fórmulas de primeiro raio) dissipar a ilusão? Não vejo 
interesse para vocês. 
 
Concluirei minhas observações sobre este ponto referente à ilusão do ângulo da sua 
condição evolutiva. A miragem é o seu problema, como é o problema do mundo nos dias 
de hoje. Alguns de vocês, cujo corpo mental está em processo de se organizar, poderão 
sofrer de ilusão em pequena medida, mas o seu principal problema – como grupo e como 
indivíduos – é a miragem. O seu campo de experiência diária se encontra nos níveis 



37 

 

superiores do plano astral. A sua tarefa é superar a miragem, cada um em sua vida 
individual e, como grupo, abordar a árdua tarefa de ajudar na dissipação da miragem do 
mundo. Isso poderão fazer mais tarde, se vocês se submeterem ao treinamento e, como 
indivíduos, entenderem e dominarem suas miragens pessoais. Assim que começarem a 
fazer isso, posso começar a usá-los, como grupo. Antes, porém, que possam trabalhar 
como grupo, e antes que possam cooperar na dissipação da miragem do mundo, vocês 
têm que entender melhor e dominar de maneira mais precisa as miragens e ilusões da 
sua personalidade. Chegou a hora para mim de ajudá-los a lidar de maneira mais drástica 
com esse problema da miragem, visando o serviço destinado ao grupo e não a sua 
liberação pessoal.... 
 
Peço que se ponham ao trabalho, portanto, com coragem renovada, com determinação e 
com nova compreensão, e que continuem por mais um ano. Vocês se esforçarão para 
cumprir a tarefa? Pois é de fato uma tarefa.  
 
 
2. Miragem no Plano Astral – Miragem 
 
Tratei do problema da ilusão ou miragem no plano mental. Tratei-o de maneira sucinta e 
breve, assinalando que não é o principal problema deste grupo de aspirantes, mas que – 
junto com o aspirante mundial, a humanidade – estão ocupados sobretudo com a 
miragem. Os aspirantes que se encontram na vanguarda da humanidade e aqueles cuja 
tarefa é enfrentar a miragem do mundo e forjar um caminho através dela têm a tarefa de 
liberar a energia da alma e a potência da mente. Entre essas almas pioneiras, você deve 
assumir sua posição, percebendo a magnitude da oportunidade e a iminência da hora da 
libertação. 
 
Vocês estão à beira do discipulado aceito. Vale dizer que, muito em breve, terão que 
juntar à batalha contra a miragem a batalha contra a ilusão. São vocês fortes o suficiente 
para isso? Não se esqueçam de que um discípulo que está lidando com a aspiração de 
sua natureza e que também está lutando com os problemas que resultam da polarização 
mental e da conscientização, e com as energias que se tornam ativas por meio do contato 
com a alma, está rapidamente se tornando uma personalidade integrada. A tarefa não é 
fácil e exige uma atividade concentrada do melhor de si mesmo. Com esta frase quero 
dizer a alma e a personalidade animada pela aspiração. 
 
Vocês já estão lutando de alguma maneira com a ilusão das ideias, tema de que tratei em 
minha última instrução. Portanto, estão começando a desenvolver aquela discriminação 
que os levará à escolha correta dos temas da vida. Nesta instrução, procuro lançar 
alguma luz sobre a miragem com que se depara o discípulo como indivíduo e também 
considerar o aspecto da miragem com o qual deve se ocupar como servidor mundial em 
treinamento. 
 
Em termos simbólicos, diria que o corpo astral planetário (visto dos níveis da alma) está 
perdido nas névoas profundas que o circundam. Quando, à noite, olhamos para um céu 
claro, vemos as estrelas, os sóis e os planetas brilhando com um brilho frio e claro e com 
uma luz cintilante que penetra por muitos milhões de quilômetros (ou anos-luz, como são 
chamados) até que o olho humano os registre e grave a existência dessas estrelas 
brilhantes. Porém, se olhassem para o corpo astral do planeta, não veriam nenhuma luz 
clara e brilhante, mas simplesmente uma massa esférica turva de aparente vapor, neblina 
e névoa. Esta névoa é de tal densidade e espessura que parece não apenas impenetrável 
como também hostil à vida. E no entanto nós, os Instrutores do lado interno, entramos e 



38 

 

saímos e nesta névoa – vendo todas as coisas deformadas e distorcidas – trabalham os 
filhos dos homens. Alguns estão tão habituados à névoa e à densidade que permanecem 
alheios à sua existência, considerando-a correta e boa e o lugar imutável de sua vida 
diária. Outros tiveram vislumbres tênues de um mundo mais claro, onde formas e 
formatos mais perfeitos podem ser vistos e onde a névoa não esconde uma realidade 
pouco perceptível – embora não saibam o que essa realidade possa ser. Outros ainda, 
como vocês, veem diante de si um caminho aberto que leva à clara luz do dia. No 
entanto, vocês ainda não sabem que, ao trilharem o Caminho, devem, no próprio 
Caminho, trabalhar ativa e inteligentemente com a miragem circundante, seguindo uma 
trilha traçada por aqueles que se libertaram das brumas circundantes e passaram para 
um mundo de horizontes claros. Uma grande parte do tempo passado no Caminho pelos 
discípulos consiste em um processo de imersão praticamente cíclica na miragem e na 
névoa, que se alterna com horas de clareza e visão. 
 
Há quatro coisas que vocês que procuram trabalhar com a miragem precisam entender; 
quatro reconhecimentos básicos que, quando compreendidos, servirão para clarear e 
iluminar e, portanto, para retificar seu caminho: 
 
1. Cada ser humano se encontra em um mundo circundante de miragem que é resultado: 
 
a. De seu próprio passado, com sua maneira errada de pensar, seus desejos egoistas, a 
interpretação inadequada dos propósitos da vida. Ele não compreende, ou não 
compreendeu o propósito da vida como a alma a vê e não compreenderá até haver uma 
organização definida do corpo mental. 
 
b. Da "vida de desejos" de sua família, tanto no passado quanto no presente. Isso se 
torna cada vez mais potente à medida que a evolução prossegue e a vida de desejos da 
unidade familiar se torna mais marcada e enfatizada, constituindo então tendências e 
características psicológicas herdadas. 
c. Da miragem nacional, que é o somatório da vida de desejos, mais as ilusões, de 
qualquer nação. Chamamos isso de características nacionais e elas são tão persistentes 
e marcantes que normalmente são reconhecidas como incorporando traços psicológicos 
nacionais. Elas se baseiam, é claro, nas tendências de raio, na história passada e nas 
inter-relações mundiais, mas constituem, por si só, uma condição de miragem da qual 
toda nação deve se livrar à medida que avança em direção à realização da realidade (e 
sua identificação com esta realidade). 
 
d. Do prolongamento da ideia acima no que chamamos de miragem racial, usando a 
palavra raça para significar a raça humana. Isso constitui uma miragem muito antiga ou 
quase uma série de miragens, de desejos arraigados, de aspirações potentes de algum 
tipo e formas definidamente criadas pelo homem que – fluídicas, envolventes e pulsantes 
com vida dinâmica – procuram manter a consciência da humanidade no plano astral. O 
dinheiro e seu valor material é um conceito, uma miragem deste tipo. Esse desejo que é 
uma miragem é como uma névoa densa e amplamente distribuída, cortando a visão da 
verdade e distorcendo um grande número de valores humanos.   
 
2. Esta névoa, esta miragem que envolve a humanidade neste momento deve ser 
compreendida como algo substancial e definido, e como tal deve ser tratada. O discípulo 
ou aspirante que esteja procurando dissipar a miragem, seja em sua própria vida ou como 
um serviço prestado ao mundo, deve reconhecer que está trabalhando com substância, 
com a ruptura das formas que ela assumiu, e com a dissipação de uma substância 
material que a tudo envolve – material no mesmo sentido como as formas-pensamento 



39 

 

são coisas substanciais, mas (e aqui temos um ponto importante) de uma natureza menos 
substancial que as formas da miragem encontradas no plano astral. Estamos bastante 
dispostos a lembrar que “pensamentos são coisas” e que eles têm uma forma de vida e 
um propósito próprio. Mas eles têm uma existência de caráter mais específico e mais 
separativo, e são definidos mais claramente e têm contornos mais nítidos. As formas da 
miragem no plano astral são ainda mais substanciais, porém menos claramente definidas. 
As formas-pensamento são dinâmicas, penetrantes, bem definidas e delineadas. As 
miragens são sufocantes, vagas e envolventes. Nelas a pessoa fica imersa como em um 
oceano ou em um "mar de névoas." Com as formas-pensamento, o indivíduo se vê 
confrontado ou diante delas, mas não imerso. Seria possível dizer quase que o corpo 
astral de uma pessoa passa a existir como parte da miragem geral do mundo; é difícil 
para ela diferenciar entre seu próprio corpo astral e as miragens que a afetam e a 
submergem. Seu problema no plano mental é definido de maneira mais clara, embora 
seja igualmente difícil.  
 
3. A miragem astral é uma forma de energia, e de uma energia de grante potência em 
razão de três fatores: 
 
a. É de ritmo tão antigo, inerente à própria substância astral, que fica muito difícil para um 
ser humano tomar consciência dela ou compreendê-la; é resultado de atividades 
imemoriais do desejo humano. 
 
b. É uma parte intrínseca da própria natureza energética do homem e, portanto, constitui 
para ele a linha de menor resistência; faz parte de um grande processo mundial e, 
portanto, também faz parte do processo de vida individual que, em si, não é errado, mas 
que é apenas um aspecto da realidade. Essa percepção necessariamente complica o 
pensamento do homem sobre o assunto.  
 
c. Da mesma maneira, é definidamente de natureza atlante, tendo sido levada a um ponto 
muito alto de desenvolvimento nessa raça. Portanto, só pode ser finalmente dissipada 
pela raça ariana usando a técnica correta. O indivíduo que está aprendendo a dissipar a 
miragem precisa fazer duas coisas: 
 
1. Permanecer em um estado espiritual. 
2. Manter a mente firme na luz.  
 
Com isso ficará evidente que a energia do plano astral que se exprime na vida de desejo 
da raça produz as grandes miragens da humanidade e tal energia só pode ser dissipada, 
dispersada e combatida pela introdução da energia superior da mente, motivada pela 
alma. 
 
4. As miragens que mantêm a humanidade em cativeiro são: 
 
a. A miragem do materialismo. 
b. A miragem do sentimento. 
c. A miragem da devoção. 
d. A miragem dos pares de opostos.  
e. As miragens do Caminho. 
 
Permitam-me esclarecer agora essas miragens para vocês um pouco mais 
detalhadamente. 
 



40 

 

A miragem do materialismo é a causa de toda a angústia mundial atual, pois o que 
chamamos de problema econômico é simplesmente o resultado dessa miragem 
específica. Ao longo das eras, esta miragem manteve a raça cada vez mais interessada, 
ao ponto em que hoje o mundo inteiro foi arrastado pelo ritmo do interesse pelo dinheiro. 
Um ritmo que emana dos níveis da alma sempre existiu, tendo sido estabelecido por 
Aqueles que se liberaram do controle dos requisitos materiais, da escravidão do dinheiro 
e do amor pelas posses. Hoje este ritmo superior é proporcional à miragem rítmica 
inferior, o que explica que o mundo inteiro esteja em busca de um meio de sair do 
presente impasse material. As almas que se mantêm na luz no alto da montanha da 
liberação e aquelas que estão avançando, se elevando sobre as névoas das coisas 
materiais são agora em número suficiente para realizar um trabalho definido no sentido da 
dissipação desta miragem. A influência de seus pensamentos, de suas palavras e de suas 
vidas pode produzir e produzirá um reajuste dos valores e um novo padrão de vida para a 
raça, com base na clara visão, no correto senso de proporção e no entendimento da 
verdadeira natureza da relação que existe entre alma e forma, entre espírito e matéria. 
Aquilo que atenderá a uma necessidade que é vital e real está sempre presente no plano 
divino. Aquilo que é desnecessário à correta expressão da divindade e a uma vida plena e 
rica pode ser alcançado e possuído, mas somente sacrificando o que é mais real e 
renunciando ao essencial. 
 
É preciso, porém, que os estudantes se lembrem de que o que é necessário varia de 
acordo com a etapa da evolução alcançada por um indivíduo. Para algumas pessoas, por 
exemplo, a posse daquilo que é material pode ser uma experiência espiritual tão grande e 
um instrutor tão potente na expressão da vida quanto as exigências mais elevadas e 
menos materiais do místico ou eremita. Somos avaliados em relação à ação e ao ponto 
de vista pela nossa posição na escada da evolução. Somos avaliados realmente pelo 
nosso ponto de vista e não pela exigência que fazemos da vida. O homem de orientação 
espiritual e o homem que colocou os pés no Caminho de Provação e que deixa de 
expressar aquilo em que acredita, será julgado de maneira tão rigorosa e pagará um 
preço tão alto como o materialista puro – o homem cujos desejos se centralizam em torno 
dos bens materiais. Tenham isso em mente e procurem não julgar nem desdenhar. 
 
Em nossos dias a miragem do materialismo está diminuindo de maneira muito perceptível. 
Os povos do mundo estão entrando na experiência do deserto e descobrirão no deserto 
como é pouco o que é necessário para uma vida plena, uma experiência verdadeira e 
uma felicidade real. O desejo voraz pelas posses já não é considerado um desejo tão 
respeitável como antigamente, e o desejo por riquezas não está produzindo a mesma 
ganância como antes na história da humanidade. Bens e posses deslizam das mãos que 
antes os seguravam com firmeza e somente quando os homens estiverem com as mãos 
vazias e chegarem a uma nova ordem de valores poderão adquirir novamente o direito de 
ter e possuir. Quando não mais houver desejo e o homem não procurar nada para o eu 
separado, a responsibilidade das riquezas materiais podem novamente ser entregues a 
ele, mas o seu ponto de vista será então livre desta miragem particular, e as névoas do 
desejo astral estarão bem diminuídas. A ilusão, em muitas formas, ainda pode ser 
dominante, mas a miragem da materialidade terá desaparecido; será a primeira destinada 
a desaparecer.  
 
Os estudantes bem fariam de se lembrar que todas as formas de posse e de todos os 
objetos materiais, sejam dinheiro, casa, quadros ou automóvel, têm uma vida intrínseca 
própria, uma emanação própria e uma atividade que é essencialmente a de sua própria 
estrutura atômica inerente (pois um átomo é uma unidade de energia ativa). Esta 
estrutura produz sua contraparte no mundo da vida etérica e astral, mas não no mundo 



41 

 

mental. Essas formas mais sutis e essas emanações particulares aumentam a potência 
do desejo mundial; contribuem para a miragem do mundo e são parte de um grande e 
poderoso mundo miasmático, que está no arco involutivo mas no qual a humanidade, no 
arco ascendente, está, no entanto, imersa. Por isso, os Guias da Raça sentiram a 
necessidade de aguardar sem intervir, enquanto as forças criadas pelo próprio homem se 
põem a despojá-lo e, assim, a libertá-lo para caminhar no deserto. Ali, naquilo que é 
chamado de circunstâncias difíceis, ele pode reajustar sua vida e mudar seu modo de 
viver, descobrindo que a liberdade das coisas materiais traz consigo sua própria beleza e 
recompensa, sua própria alegria e glória. Assim ele é liberado para viver a vida da mente. 
 
A miragem do sentimento mantém as pessoas boas do mundo na escravidão e em uma 
densa névoa de reações emocionais. A raça alcançou um ponto em que os homens de 
boas intenções, de algum real entendimento e uma certa medida de emancipação do 
amor pelo ouro (maneira simbólica de falar sobre a miragem do materialismo), estão 
revertendo o desejo para o dever, as responsabilidades, o efeito que exercem sobre os 
outros e a compreensão sentimental da natureza do amor. O amor, para muitas pessoas, 
para a maioria, de fato, não é amor realmente, mas uma mescla de desejo de amar e 
desejo de ser amado, mais a disposição de realizar qualquer coisa para demonstrar e 
evocar este sentimento e, em consequência, para se sentir mais confortável em sua 
própria vida interna. O egoísmo das pessoas que desejam ser altruístas é grande. 
Portanto, diversos sentimentos se convergem em torno do sentimento ou desejo de 
demonstrar características amáveis e agradáveis, que evocarão a reciprocidade 
correspondente para o pretenso doador de amor ou servidor, que ainda está 
completamente envolto pela miragem do sentimento. 
 
É aquele pretenso amor, baseado maiormente em uma teoria de amor e serviço, que 
caracteriza tantas relações humanas, como as que existem, por exemplo, entre marido e 
mulher e pais e filhos. Sob a miragem do sentimento por eles, e pouco sabendo do amor 
da alma, que é livre e também deixa os outros livres, vagueiam em uma densa bruma, 
muitas vezes arrastando com eles aqueles que desejam servir, esperando receber afeto 
recíproco. Estudem a palavra “afeto”, irmãos, e verão seu verdadeiro significado. Afeto 
não é amor. É aquele desejo que expressamos pela atividade do corpo astral, e essa 
atividade afeta nossos contatos; não é a ausência de desejo espontânea da alma que não 
pede nada para o eu separado. Esta miragem do sentimento aprisiona e confunde toda 
gente boa do mundo, impondo-lhes obrigações que não existem e produzindo uma 
miragem que oportunamente deve ser dissipada pela entrega do amor verdadeiro e 
desinteressado.  
 
Estou falando apenas brevemente sobre essas miragens, pois cada um de vocês pode 
elaborá-las por si mesmo e, assim fazendo, descobrir onde se encontram no mundo da 
névoa e da miragem. Assim, com conhecimento, poderão começar a se liberar da 
miragem do mundo.   
 
A miragem da devoção faz com que muitos discípulos probacionários vagueiem 
tortuosamente pelo mundo do desejo. Trata-se em essência de uma miragem que afeta 
sobretudo as pessoas de sexto raio e está especialmente potente neste momento, devido 
à longa atividade do sexto Raio da Devoção durante a Era de Peixes, que está passando 
rapidamente. É hoje uma das potentes miragens dos aspirantes realmente devotados. 
São devotados a uma causa, a um instrutor, a um credo, a uma pessoa, a um dever ou a 
uma responsabilidade. Reflitam sobre isso. Este desejo inofensivo, ligado a alguma linha 
do idealismo que os confronta, torna-se prejudicial tanto para eles mesmos como para os 
outros porque, por meio dessa miragem da devoção, eles entram no ritmo da miragem do 



42 

 

mundo, que é essencialmente a névoa do desejo. Um desejo potente, de qualquer 
natureza, quando bloqueia a visão mais ampla e fecha o homem em um círculo minúsculo 
de seu próprio desejo de satisfazer seu sentimento de devoção, é tão prejudicial quanto 
qualquer outra miragem, e é ainda mais perigoso por causa da bela coloração que a 
névoa resultante assume. O homem se perde em uma névoa sedutora criada por ele 
mesmo, que emana de seu corpo astral e que é feita do sentimentalismo de sua própria 
natureza sobre seu próprio desejo, sua devoção pelo objeto que atraiu a sua atenção. 
 
Em todos os verdadeiros aspirantes, devido ao aumento da potência de suas vibrações, 
esse sentimento devocional pode ser particularmente difícil e causar um longo 
aprisionamento. Ilustra isso o sentimento de devoção que os discípulos probacionários, 
completamente enlevados, vertem sobre os Mestres de Sabedoria. Esses discípulos 
criam, em torno dos nomes dos Membros da Hierarquia e em torno de Sua obra e da obra 
dos iniciados e dos discípulos disciplinados (observem esta frase) uma densa miragem 
que impede os Mestres de chegar aos discípulos ou esses aos Mestres. Não é possível 
penentrar na densa miragem da devoção, que vibra da vida de êxtase dinâmica que 
emana da energia concentrada dos discípulo, ainda trabalhando por meio do plexo solar. 
 
Para esta miragem, há regras muito antigas: Entrar em contato com o Eu maior por meio 
do Eu superior e, assim, perder de vista o pequeno eu, suas reações, seus desejos e 
suas intenções. Ou então: O puro amor da alma que não é personalizado de nenhuma 
maneira e que não busca reconhecimento pode ser então vertido no mundo da miragem 
que circunda o devoto, e as brumas de sua devoção (da qual ele se orgulha) se 
extinguirão.  
 
No Caminho Probacionário, ocorre uma mudança dinâmica, registrada conscientemente, 
entre os pares de opostos, até que o caminho do meio seja avistado, até que apareça. 
Esta atividade produz a miragem dos pares de opostos, que é de natureza densa e 
nebulosa, às vezes colorida com alegria e bem-aventurança e às vezes colorida com 
tristeza e depressão, à medida que o discípulo oscila entre as dualidades. Esta condição 
se mantém enquanto a ênfase recai no sentimento – sentimento esse que pode variar 
entre uma alegria intensa, quando o homem procura se identificar com o objeto de sua 
devoção ou aspiração, ou quando não consegue fazê-lo e, portanto, sucumbe ao 
desespero mais sombrio e à sensação de fracasso. Tudo isso, porém, é de natureza 
astral, do mundo da sensibilidade e não tem nada a ver com a alma. Os aspirantes ficam 
anos, e às vezes muitas vidas, aprisionados por esta miragem. A liberação do mundo dos 
sentimentos e a polarização do discípulo no mundo da mente iluminada dissiparão esta 
miragem, que é parte da grande heresia da separatividade. No momento em que o 
homem divide a sua vida em triplicidades (o que inevitavelmente deve fazer quando trata 
dos pares de opostos e se identifica com um deles) ele sucumbe à miragem da 
separação. Talvez esse ponto de vista ajude, talvez permaneça um mistério, pois o 
segrdo da miragem do mundo está oculto no pensamento de que esta tríplice 
diferenciação encobre o segredo da criação. O próprio Deus produziu os pares de 
opostos – espírito e matéria – e também produziu o caminho do meio que é aquele do 
aspecto consciência ou aspecto alma. Reflitam profundamente sobre este pensamento. 
 
A triplicidade formada pelos pares de opostos e o estreito caminho do equilíbrio entre os 
dois, o nobre caminho do meio, é o reflexo no plano astral da atividade de espírito, alma e 
corpo; da vida, consciência e forma, os três aspectos da divindade – todos igualmente 
divinos. 
 



43 

 

Quando o aspirante aprende a se liberar das miragens que acabamos de tratar, ele 
descobre outro mundo de névoas e brumas pelo qual o Caminho parece atravessar e no 
qual ele deve penetrar e assim se liberar das miragens do Caminho. Que miragens são 
essas, irmãos? Estudem as três tentações de Jesus, se quiserem saber com clareza 
quais são elas. Estudem o efeito que as escolas que pregam a repetição de afirmações 
positivas, que enfatizam a divindade (empregadas no sentido material) exercem sobre o 
pensamento do mundo; estudem as falhas dos dicípulos por meio do orgulho, do 
complexo de salvador do mundo, do complexo do serviço e todas as diversas distorções 
da realidade que o homem encontra no Caminho, que impedem seu progresso e 
corrompem o serviço que ele deveria estar prestando aos outros. Insistam, em suas 
mentes, na espontaneidade da vida da alma e não a debilitem com a miragem da alta 
aspiração interpretada de maneira egoísta, o egocentrismo, a autoimolação, a 
autoagressividade, a autoafirmação no trabalho espiritual – que são algumas das 
miragens do Caminho. 
 
A seguir vamos analisar a miragem no plano etérico e o tema do Morador do Umbral e, 
assim, concluir as grandes linhas do nosso problema que a primeira parte destes 
ensinamentos pretendia transmitir. 
 
Antes de abordar esse assunto em detalhes, gostaria de acrescentar algo à nossa 
consideração anterior sobre o problema da miragem. Na última instrução que lhes passei4 
discorri um pouco sobre o tema dos vários tipos de miragem e deixei com vocês o 
conceito da grande importância que elas exercem em suas vidas individuais. O campo de 
batalha (para o homem que está se aproximando do discipulado aceito ou que está no 
caminho do discipulado, no sentido acadêmico) é principalmente o da miragem. É este o 
principal problema, cuja solução é iminente e urgente para todos os discípulos e 
aspirantes seniores. Portanto, ficará evidente para vocês porque foi enfatizada, na era 
ariana, a necessidade do estudo da Raja Yoga e de se submeter à disciplina que ela 
estipula. Somente por meio da Raja Yoga pode um homem se manter firme na luz, e 
somente por meio da iluminação e pela obtenção de uma clara visão podem se dissipar, 
finalmente, as névoas e os miasmas da miragem.  Somente quando o discípulo aprender 
a manter a mente “firme na luz”, quando os raios da luz pura forem vertidos de sua alma, 
a miragem poderá ser descoberta, discernida e reconhecida pelo que essencialmente é, e 
assim fazer com que desapareça, da mesma maneira como as névoas da Terra se 
dissolvem ante os raios do Sol nascente. Portanto, aconselho-os a prestar mais atenção à 
meditação, a cultivar sempre a capacidade de refletir e a assumir a atitude de reflexão – 
mantendo-a firmemente durante todo o dia. 
 
Vocês descobrirão todo o mérito de uma reflexão profunda sobre os propósitos pelos 
quais a intuição deve ser cultivada e a mente Iluminada desenvolvida, perguntando-se se 
esses propósitos têm o mesmo objetivo e se devem ser realizados ao mesmo tempo. 
Descobrirão, então, que seus objetivos diferem e que os efeitos de seu pronunciado 
desenvolvimento sobre a vida da personalidade também são diferentes. A miragem não é 
dissolvida por meio da intuição, nem a ilusão é eliminada pelo uso da mente Iluminada. 
 
A intuição é um poder superior ao da mente e uma faculdade latente na Tríade espiritual; 
é o poder da razão pura, uma expressão do princípio búdico, e se encontra além do 
mundo do ego e da forma. Somente quando o homem se torna um iniciado, é possível 
para ele exercer normalmente a verdadeira intuição. Com isto quero dizer que a intuição 

 
4 N. do T.: O Mestre faz referência a determinada instrução transmitida aos seus discípulos. Consulte o Discipulado na 

Nova Era. 



44 

 

poderá atuar tão facilmente quanto o princípio mental no caso de uma pessoa que possua 
a inteligência ativa. No entanto, a intuição se fará sentir muito antes em casos extremos 
ou de demanda urgente. 
 
Iluminação é o que a maioria dos aspirantes, como os que fazem parte deste grupo, deve 
buscar. Devem cultivar o poder de usar a mente como um refletor da luz da alma, 
dirigindo-a aos níveis da miragem e, portanto, dissipando-a. A dificuldade está, irmãos, 
em fazê-lo em meio às agonias e aos engodos produzidos pela miragem. É preciso ser 
capaz de se retirar calmamente no mental e ali manter os pensamentos e os desejos ao 
abrigo do mundo onde a personalidade atua normalmente; é preciso centrar a consciência 
no mundo da alma, para ali aguardar os desenvolvimentos, silenciosa e pacientemente, 
sabendo que a luz brilhará e que a iluminação virá, oportunamente.  
 
Quando as reações à própria vida e condições ambientes provocam a crítica, o espírito de 
separatividade ou o orgulho, é importante adotar em relação a elas uma atitude de 
extrema desconfiança. As qualidades enumeradas acima são definidamente geradoras de 
miragem. Em linguagem oculta, são "as características da miragem". Reflitam sobre isso. 
Se um homem conseguir se libertar dessas três características, ele estará no caminho 
certo para renunciar e dissipar toda a miragem. Estou escolhendo minhas palavras com 
cuidado, em um esforço para prender sua atenção. 
 
A ilusão é dispersada, rejeitada e eliminada por meio do uso consciente da intuição. O 
iniciado se isola do mundo da illusão, das formas ilusórias e dos impulsos da atração da 
personalidade. Assim – por meio da incomunicação – entra em contato com a realidade 
em todas as formas, oculta até então pelo véu da ilusão. Temos nisso um dos paradoxos 
do Caminho. Isolamento e incomunicação do tipo certo levam às relações corretas e aos 
contatos certos com o real; produzem a oportuna identificação com a realidade, por meio 
do isolamento de si mesmo em relação ao irreal. É esta a ideia que está por trás dos 
ensinamentos dados no último livro nos Yoga Sutras de Patanjali. Esses Sutras foram 
muitas vezes interprestados erradamente, seu significado foi distorcido, vendo neles, 
aqueles de tendências separatistas e que buscam fins egoístas, uma tese em favor do 
tipo errado de isolamento. 
 
É a própria alma que dispersa a ilusão, pelo uso da faculdade da intuição. É a mente 
iluminada que dissipa a miragem. 
 
Gostaria de assinalar que muitos aspirantes bem intencionados fracassam neste ponto, 
em razão de dois erros: 
 
1. Eles deixam de discriminar entre a ilusão e a miragem. 
 
2. Eles se esforçam para dissipar a miragem pelo que acham que é o método correto – 
isto é, apelando para a alma quando, na realidade, precisam usar a mente corretamente. 
 
Para aquela pessoa que se encontra em meio a névoas e miragens, é muito mais fácil 
sentar-se e fazer crer a si mesmo, por autossugestão, que está "apelando para a alma" e 
não submeter a própria natureza astral e emocional aos efeitos diretos e penosos da 
reflexão, usando a mente como o instrumento que permite dissipar a miragem. Pode 
parecer estranho, mas "fazer apelo à alma" para agir diretamente sobre a miragem pode 
levar (e leva com frequência) a uma intensificação da dificuldade. A mente é o meio pelo 
qual a luz pode ser aplicada em todas as condições de miragem, e os etudantes bem 
fariam em manter esse pensamento constantemente em sua consciência. O processo 



45 

 

consiste em vincular a mente com a alma e, em seguida, se focalizar conscientemente e 
com precisão na natureza mental, isto é, no corpo mental e não na naturreza alma, na 
forma egoica. Em seguida, por meio da análise, da discriminação e do correto pensar, 
passar a tratar do problema da miragem. O problema é que os discípulos geralmente não 
reconhecem a condição como sendo miragem e é difícil dar uma regra clara e infalível 
que traga esse reconhecimento. É possível afirmar, porém, que sempre há miragem 
quando encontramos: 
 
1. Críticas, quando uma análise cuidadosa mostraria que nenhuma crítica realmente se 
justifica. 
2. Críticas, onde não há responsabilidade pessoal envolvida. Com isso quero dizer que 
não é o lugar nem o dever do homem criticar. 
 
3. Orgulho do que alcançou, ou satisfação de ser um discípulo. 
 
4. Todo senso de superioridade ou tendência separatista. 
 
Poderíamos dar muitas outras indicações que permitam reconhecer a miragem, mas se 
todos vocês prestarem ateção nas quatro sugestões acima, liberariam a vida de maneira 
bastante perceptível da influência da miragem e em consequência poderiam servir melhor 
aos seus semelhantes. Procurei aqui lhes dar uma ajuda prática nesta difícil batalha entre 
os pares de opostos, que é a principal causa da miragem. 
 
 
3. Miragem nos Níveis Etéricos – Maya  
 
Chegamos agora ao exame dos meios pelos quais é possível pôr fim ao maya e o 
discípulo se liberar da influência da força do plano físico. Na afirmação acima, podemos 
encontrar toda a história do maya. E podemos acrescentar também (de maneira talvez 
não inteiramente correta, mas suficiente para justificar referida afirmação) de que o maya, 
como efeito reconhecido, só é vivenciado por alguém que esteja no Caminho, no início do 
Caminho de Provação ou de Purificação. A pessoa está sempre em meio a forças. Porém, 
maya só começa a se tornar um problema quando é reconhecido como tal, 
reconhecimento que não é possível nas primeiras etapas da evolução. No Caminho, o 
indivíduo começa a observar e a descobrir os efeitos da força; ele se vê conscientemente 
vítima das correntes de força; o indivíduo é levado a algum tipo de atividade por forças 
descontroladas, e o mundo da força se torna uma realidade percebida conscientemente 
pelo aspirante que luta. Por esta razão disse que o maya é uma dificuldade 
predominantemente do corpo etérico, pois em relação ao maya estamos tratando com 
forças que são vertidas pelos sete centros do corpo (por todos ou por alguns), provocando 
reações e efeitos que são desejáveis ou desastrosos. 
 
Naturalmente é necessário compreender que toda manifestação em todos os níveis é 
uma expressão de força, mas as forças a que me refiro aqui sob o termo maya são as 
energias não controladas, aqueles impulsos não direcionados que emanam do mundo do 
prana e da força latente na própria matéria. Eles levam o homem a atuar de maneira 
errada e o envolvem em um turbilhão de efeitos e de condições em que ele fica 
totalmente indefeso. Ele é vítima da uma força coletiva, de massa, oculta na natureza 
animal ou no mundo e em circunstâncias ambientais em que se encontra. Quando ao 
poder de maya se somam as condições de miragem e também as ilusões do discípulo 
avançado, é necessário haver uma perfeita diferenciação entre os três tipos de 
“deturpação”. Devemos lembrar que ao usar o termo deturpação queremos dizer 



46 

 

deturpação do ângulo da alma. O aspirante tem que aprender a permanecer livre da 
ilusão, da miragem e do maya; para isto tem que compreender os meios de se liberar, que 
são: Intuição, Iluminação e Inspiração.  
 
O problema de maya é complicado dado o fato de que no plano físico (como no plano 
astral, embora isto ainda seja pouco compreendido) é travada a batalha dos pares de 
opostos. Referidos pares de opostos são de natureza um tanto diferentes em alguns 
aspectos em relação aos que se encontram no plano astral. No plano físico (e com isso 
me refiro aos níveis etéricos do plano físico, no qual o poder enganador de maya se faz 
sentir) se congregam as forças do mundo subjetivo da personalidade e as antigas 
energias da própria matéria, trazidas como sementes latentes de um sistema solar 
anterior. 
 
Talvez fique mais claro para sua percepção se eu formular a verdade sobre maya da 
seguinte maneira: 
 
Os impulsos latentes da vida da personalidade quando estão separados da alma, e não 
sob o controle dela, se mesclam com os fluidos prânicos que se encontram na periferia da 
esfera de influência da personalidade, e se tornam então potentes correntes de forças 
dirigidas, que procuram vir à manifestação física por intermédio dos sete centros do corpo 
físico. Tais forças ou impulsos, e mais o prana disponível, constituem o corpo etérico do 
homem não evoluído e, muitas vezes, do homem comum. Ficará evidente, pois, o quanto 
o homem não evoluído é vítima da energia de massa de tipo inferior, porque seu corpo 
etérico responde e extrai energia de um tipo de prana geral ambiental, até chegar o 
momento em que uma definida direção e um controle mais elevado – seja por meio da 
aspiração orientada e da disciplina mental ou, posteriormente, como resultado do 
condicionamento da alma, para usar uma frase de cunho psicológico. 
 
Esta energia etérica, enfocada no corpo etérico de um indivíduo passa por duas etapas 
antes do período do discipulado: 
 
1. A etapa em que assimila a segunda força a que fiz referência – a força latente na forma 
física densa, a energia da substância atômica, dessa maneira produzindo uma definida 
mescla e fusão. Isto faz com que a natureza animal responda inteiramente aos impulsos 
internos que emanam do mundo de prana, no que diz respeito ao homem não 
desenvolvido, ou do astral inferior, no que diz respeito ao homem um tanto mais 
desenvolvido ou homem comum. 
 
2. Contudo, no momento em que ocorre a orientação interna para o mundo dos valores 
superiores, a força etérica ou vital entra em conflito com o aspecto mais inferior do 
homem, o corpo físico denso, e é travada a batalha dos pares de opostos inferiores. 
 
É interessante observar que, durante esta etapa, a ênfase recai sobre as disciplinas 
físicas e fatores de controle, tais como total abstinência, celibato, vegetarianismo, higiene 
e exercícios físicos. Por meio deles, o controle da vida da matéria, a expressão inferior do 
terceiro aspecto da divindade, pode ser contrabalançado e o homem é liberado para a 
verdadeira batalha dos pares de opostos. Esta segunda batalha é o verdadeiro 
Kurukshetra e é travada na natureza astral, entre os pares de opostos característicos do 
nosso sistema solar, assim como os pares de opostos físicos são característicos do 
sistema solar anterior. De um ângulo interessante, a batalha entre os opostos que é 
empreendida em uma volta inferior da espiral, no que diz respeito ao corpo físico em seus 
dois aspectos, pode ser visto em desenvolvimento no reino animal. Neste processo, os 



47 

 

seres humanos atuam como os agentes disciplinadores, e os animais domesticados, 
forçados a se adaptarem ao controle humano, estão lutando (embora inconscientemente 
do nosso ponto de vista) com o problema dos pares de opostos inferiores. A batalha é 
travada por meio do corpo físico denso e das forças etéricas, e dessa maneira uma 
aspiração superior é trazida à expressão. Isto produz neles a experiência que 
denominamos “individualização”, em que é semeada a semente da personalidade. No 
campo de batalha humano, o Kurukshetra, o aspecto superior da alma começa a dominar, 
produzindo o processo da integração humano-divina que chamamos de “iniciação”. 
Reflitam sobre isto.  
 
Quando um aspirante alcança o ponto na sua evolução em que se torna necessário e 
urgente o controle da natureza física, ele recapitula em sua própria vida a batalha anterior 
com os pares de opostos inferiores, e começa a disciplinar a sua natureza física densa. 
 
Fazendo uma ampla e completa generalização, seria possível dizer que para a família 
humana como um todo, este conflito do corpo físico denso-etérico foi travado na Guerra 
Mundial, que foi a imposição de uma tremenda prova e disciplina. Vamos lembrar que os 
nossos testes e disciplinas são autoimpostos e surgem das nossas limitações e 
oportunidades. O resultado desse teste foi a entrada no Caminho de Provação de um 
grande número de seres humanos, devido à depuração e purificação a que foram 
submetidos. Este processo de purificação os preparou, em certa medida, para o 
prolongado conflito no plano astral que os aspirantes têm pela frente antes da conquista 
da iniciação. É a “experiência de Arjuna”. É um ponto interessante sobre o qual refletir, e 
explica grande parte do mistério e das dificuldades que se apresentam no 
desenvolvimento humano. O aspirante individual é propenso a pensar apenas em termos 
de si mesmo e em suas provas e testes individuais. Ele precisa aprender a pensar nos 
acontecimentos em termos coletivos e no efeito preparatório no que diz respeito à 
humanidade. A Guerra Mundial foi o ponto culminante do processo de “desvitalização” do 
maya mundial. Muita força foi liberada e esgotada e muita energia foi exaurida. Em 
consequência, muito foi aclarado. 
 
Muitas pessoas hoje estão ocupadas, em suas próprias vidas, com exatamente o mesmo 
processo e o mesmo conflito. Em escala reduzida, o que ocorreu na Guerra Mundial está 
ocorrendo em suas vidas. Estão ocupadas com o problema de maya e por isso vemos 
hoje uma crescente ênfase nas culturas físicas, disciplinas e treinamentos físicos, tais 
como são impostos no mundo dos esportes, nos exercícios atléticos e no treinamento 
militar. Apesar de todas as motivações erradas e dos terríveis e malignos efeitos 
(generalizando amplamente), o treinamento do corpo e a direção física organizada da 
juventude do mundo de hoje em todos os países, em especial nos países militarizados de 
Europa, estão preparando a via para que milhões de seres entrem no Caminho de 
Purificação. É uma verdade muito dura, meus irmãos? A humanidade está na direção 
certa, embora (durante um breve interlúdio) possa não compreender bem o processo e 
aplicar motivos errados a atividades corretas. 
 
Todos esses pontos serão abordados com mais detalhes quando chegarmos à terceira 
seção e começarmos a estudar os modos de acabar com a miragem, a ilusão e o maya. 
No momento, estou tratando apenas em lhes dar uma visão geral e uma pequena 
formulação da tabulação encontrada na página 23. Estude-a com cuidado e, se possível, 
memorize-a, pois a correta compreensão dessa tabulação lhe trará muita utilidade real. 
 
Com relação ao problema de maya, gostaria de assinalar que um dos primeiros passos a 
dar para tratá-lo corretamente é alcançar uma boa coordenação física; é esta a razão da 



48 

 

ênfase hoje na educação das crianças e a aplicação e uso de um processo similar 
denominado “alinhamento” quando tratamos do trabalho de meditação e do esforço para 
induzir um controle crescente da alma. Os estudantes bem fariam em manter isto em 
mente e refletir sobre as seguintes frases: 
 
1. Coordenação física. 
2. Orientação astral. 
3. Direção mental. 
4. Alinhamento da personalidade 
 
São todos eles esforços para expressar o processo de “correta atividade no Caminho de 
Retorno”. Este retorno é o objetivo da família humana e a meta culminante dos quatro 
reinos da natureza. Poderíamos ampliar o conceito expressando a verdade da seguinte 
maneira: 
 

Processo   Correspondência Obstáculo 

1. Coordenação física   Reino mineral       Maya 

2. Orientação astral   Reino vegetal       Miragem 

3. Direção mental   Reino animal       Ilusão 

4. Alinhamento da personalidade   Reino humano       O Morador do Umbral 
 
Estes processos têm, portanto, equivalentes em todos os reinos e levam: 
 
1. Ao desabrochar da consciência divina, o que começa no reino mineral.  

2. À expressão da alma, o que está tipificado no reino vegetal, com sua utilidade e beleza. 
3. À manifestação do Cristo, que é a meta reconhecida do reino animal que trabalha por 
sua individualização.  

4. À revelação da glória de Deus, que é o objetivo que a humanidade tem diante de si. 
 
 
4. Miragem nos planos mentais superiores – O Morador do Umbral. 
 
Vamos agora tratar sucintamente do problema do Morador do Umbral. O Morador é 
considerado com frequência como um horror a ser evitado e um mal último que chega ao 
seu ponto culminante. Entretanto, lembraria que o Morador é “aquele que está diante do 
portal de Deus”, que mora na sombra do portal da iniciação e enfrenta o Anjo da Presença 
com os olhos abertos, como diz a antiga escritura. O Morador pode ser definido como o 
somatório das forças da natureza inferior, segundo se expressam na personalidade, antes 
da iluminação, da inspiração e da iniciação. A personalidade, nesta etapa, é muito potente 
e o Morador personifica todas as forças psíquicas e mentais que, no transcurso das eras, 
o homem desenvolveu e nutriu com cuidado. Pode ser considerado como a potência da 
tríplice forma material antes de se consagrar e se dedicar à vida da alma e ao serviço à 
Hierarquia, a Deus e à humanidade. 
 
O Morador do Umbral é tudo o que um homem é, fora do seu Eu espiritual superior; é o 
terceiro aspecto da divindade, segundo se expressa por meio do mecanismo humano. 
Este terceiro aspecto, com o tempo, deve ficar subordinado ao segundo aspecto, a alma. 
 
As duas grandes forças que se opoem, o ANJO e o MORADOR, se encontram frente a 
frente e tem lugar o conflito final. Além disso, vocês observarão que se trata de um 



49 

 

encontro e uma batalha entre outro par de opostos mais elevado. O aspirante, então, tem 
que tratar de três pares de opostos, à medida que vai avançando para a luz e a liberação. 
 
Os Pares de Opostos 
 
1.   No Plano Físico . . . O denso e o etérico.   
Conflito travado no Caminho da Purificação. 
 
2.   No Plano Astral  . . . As bem conhecidas dualidades.   
Conflito travado no Caminho do Discipulado 
 
3.   No Plano Mental . . . O Anjo e o Morador.   
Conflito travado no Caminho da Iniciação. 
 
Entendo que já lhes dei o suficiente para refletir; concluiria, porém, assinalando a vocês o 
lado muito prático do que lhes comuniquei e aconselharia a descobrirem em sua própria 
experiência prática a natureza da batalha que cada um de vocês tem que travar. Nesse 
sentido, vou ajudá-los de maneira bem precisa. 
 
Será útil para vocês se eu lhes indicar – a cada um de vocês – os raios que regem a sua 
tríplice personalidade. Assim vocês ficarão em posição de conduzir a si próprio com mais 
sabedoria, de identificar mais facilmente as causas das dificuldades e de estudar de 
maneira mais inteligente o efeito que podem exercer uns sobre os outros e sobre as 
pessoas com as quais têm contato na vida diária. Abordarei em detalhes o treinamento 
que deve ser dado a cada um dos três corpos, tomando um dos veículos de cada vez e 
explicando o problema que cada um de vocês enfrenta em relação àquele veículo 
específico, e alocando uma meditação que lhes permitirá lidar (com maior facilidade) com 
a personalidade a partir desse ângulo específico. 
 
Do exposto acima, observarão que minha intenção é lhes dar um treinamento mais 
cuidadoso e intensivo. Vocês vão se beneficiar com isso? Nesse ínterim, e para que 
possam captar a verdade do que lhes direi mais à frente, queiram se estudar com cuidado 
durante os próximos seis meses para que vejam se o que sugerirei mais tarde não é 
verdade. Nesta autoanálise, como guia, usem as informações dadas no Tratado sobre os 
Sete Raios. Lembraria a vocês que os raios regem os três corpos na seguinte ordem: 
 
1. Raios que regem o corpo mental  Raios 1, 4, 5. 
2. Raios que regem o corpo astral Raios 2, 6. 
3. Raios que regem o corpo físico Raios 3, 7. 
 
Observarão que todos os raios exercem seu papel no mecanismo do homem, fazendo de 
todas as circunstâncias oportunidades e de todas as condições, meios de 
desenvolvimento. Esta formulação sobre os raios regentes é uma formulação de uma 
regra infalível, salvo no caso dos discípulos aceitos. 
 
Durante a leitura e o estudo, será muito útil refletir sobre as seguintes perguntas e 
responder a elas:  
 
1. Qual é a relação da intuição com o problema da ilusão? 
2. De que maneira a iluminação pode dissipar a miragem e como isso pode ser 
viabilizado? 



50 

 

3. Defina maya e formule o seu entendimento sobre a inspiração como um fator para 
dissipá-lo. 
 
Propositadamente, não elucidei essa técnica, pois queria que extraissem suas próprias 
ideias. Recomendo que continuem com a meditação de grupo, com todo cuidado, que é 
de profunda importância para o grupo no interesse da integração e da real cooperação 
espiritual. O trabalho de Lua Cheia também aumentará de importância. Mais tardes vocês 
reconhecerão e registrarão com mais facilidade a natureza da miragem a dissipar e terão 
mais habilidade para perceber o processo de distribuição de luz. 
 
 
 

CAPÍTULO 2 
 

AS CAUSAS DA MIRAGEM 
 
 
1. O Desenvolvimento da Miragem na Raça e no Indivíduo  
 
Agora vamos empregar este termo "miragem" para designar todos os aspectos das 
aparências enganosas, ilusões, mal-entendidos e interpretações erradas que se colocam 
diante do aspirante a cada passo do caminho, até que ele chegue à unidade. Gostaria 
que obervassem este termo "unidade," pois ele contém o segredo da eliminação da 
ilusão, como este processo de liberação da miragem foi denominado em termos 
ocultistas. Ficará claro para vocês (se tiverem estudado com atenção essas instruções) 
que a causa da miragem tem como base principal o senso de dualidade. Se referida 
dualidade não existisse, não haveria miragem alguma; e essa percepção da natureza dual 
de toda manifestação está na raiz do problema ou problemas com os quais a humanidade 
se depara – em tempo e espaço. Esta percepção passa por várias etapas e é o grande 
problema da entidade consciente. Trata-se de uma condição que é uma dificuldade no 
reino da consciência em si, não é inerente à substância ou à matéria. O morador no corpo 
percebe de maneira errada: ele interpreta incorretamente o que é percebido; ele passa a 
se identificar com aquilo que não é ele mesmo; ele transfere sua consciência para um 
reino de fenômenos que o envolve, ilude e aprisiona até o momento em que fica inquieto 
e infeliz com a sensação de que alguma coisa está errada. Acaba por reconhecer que ele 
não é o que parece ser e que o mundo fenomênico da aparência não é idêntico à 
realidade como havia suposto até então. A partir desse momento, ele chega ao senso de 
dualidade, ao reconhecimento da "alteridade" e à percepção de que seu senso de 
dualismo deve ser encerrado e que um processo de unificação e uma tentativa de 
alcançar a unificação devem ser empreendidos. A partir desse momento, os problemas do 
homem em evolução começam a ser observados por ele e confrontados 
conscientemente, e ele enfrenta um longo período de "extirpação da miragem e a entrada 
naquele mundo em que somente a unidade é conhecida". As etapas a partir de então 
podem ser enumerados da seguinte maneira: 
 
Primeira: A etapa em que o mundo material é reconhecido e avaliado. Temporariamente, 
torna-se a meta de toda atividade e o homem, recusando-se a reconhecer a diferença que 
existe entre ele e o mundo material e natural, procura se identificar com ele e encontrar 
satisfação em prazeres e atividades puramente físicos. Esta etapa se divide em duas 
partes: 
 



51 

 

a. A etapa em que o homem busca satisfação na reação quase automática aos instintos 
físicos, ao sexo, alimento e calor, aspectos que se sobressaem em sua consciência. A 
natureza animal do homem se torna o centro da tentativa de produzir algum senso de 
unidade. Como o homem interno e sutil ainda exerce um "impacto fraco" (como se diz em 
termos esotéricos), ocorre temporariamente uma unificação física, que serve para 
aprofundar a miragem e retardar o progresso para a liberação. 
 
b. A etapa em que busca satisfação e senso de unidade no reino das posses materiais, no 
estabelecimento de um centro de beleza e conforto na vida do plano físico. Ali ele pode 
estar em casa e alheio a um crescente senso de dualismo que, dia após dia, fica cada vez 
mais forte. Essa estapa só ocorre muito tempo depois, quando o aspirante está prestes a 
se reorientar para a verdade e a dar os primeiros passos rumo ao Caminho Probacionário. 
É a que corresponde entre o final do Caminho da Evolução e a etapa mencionada acima, 
mas o homem que a experimenta é uma pessoa muito diferente daquela que agora busca 
a síntese na materialização da beleza no plano externo. O homem sutil está agora se 
tornando dominante. 
 
Segunda: A etapa em que o homem, antes de tudo, se torna consciente da dualidade que 
pode ser expressa pelas palavras "o homem e as forças". Ele desperta para o fato de que 
ele e toda a humanidade são vítimas de forças e energias sobre as quais não exercem 
controle algum e que levam os homens para lá e para cá. Torna-se também consciente de 
forças e energias dentro de si mesmo sobre as quais igualmente não exerce controle e 
que o forçam a agir de várias maneiras, tornando-o muitas vezes vítima de suas próprias 
desordens, seus próprios atos e energias dirigidas de maneira egoísta. Nesta altura o 
homem descobre (inconscientemente no início e depois de maneira consciente) a 
dualidade inicial – o corpo físico e o corpo vital ou etérico. Um é o mecanismo de contato 
no plano físico, o outro é o mecanismo de contato com as forças internas, energias e 
mundos do ser. Esse corpo vital controla e galvaniza o corpo físico em uma atividade 
quase automática. Fiz referência a esta dualidade em uma instrução anterior. Esta etapa 
é de grandes dificuldades para o homem, como indivíduo, e para a humanidade como um 
todo. Os homens ainda são tão ignorantes da "realidade que brilha sob o envelope que a 
envolve" – como diz o Antigo Comentário – que uma percepção real é difícil e, no início, 
quase impossível. De maneira cega e ignorante, os homens têm de lidar com esse 
primeiro par de opostos. É isso que estamos vendo acontecer no mundo neste momento. 
As massas estão despertando para a percepção de que são vítimas e intérpretes de 
forças sobre as quais não têm controle e não compreendem. Gostariam de assumir o 
controle sobre elas e estão determinadas a fazê-lo sempre que possível. É esse o maior 
problema hoje no campo econômico e no campo da vida diária e do governo. 
 
A tensão mundial atual se deve ao fato de que a força física e a energia etérica estão em 
conflito. Não nos esqueçamos do que disse anteriormente, de que a força etérica está 
estreitamente relacionada com a Mônada, o aspecto espiritual mais elevado. É a própria 
vida que está a ponto de se exteriorizar. Daí a ênfase hoje sobre o espírito da 
humanidade, sobre o espírito de uma nação e sobre o espírito de um grupo. Tudo isso é 
resultado da batalha que é travada entre esse par de opostos, no campo dos assuntos 
humanos e no campo da vida humana individual comum. No entanto, é esse conflito – 
travado até o ponto da síntese e da unificação – que produz a reorientação da raça e do 
indivíduo para os valores mais verdadeiros e para o mundo da realidade. É esse conflito – 
travado com sucesso – que coloca o homem, como indivíduo, e a massa, como um todo, 
no Caminho da Purificação. Quando há a unificação dessas energias no plano físico, 
temos então uma atividade unidirecionada e uma determinação de seguir em uma direção 



52 

 

específica. Segue-se a recombinação5 (observemos essa palavra e seu uso) da dualidade 
em uma unidade.  
 
No estágios iniciais, essa recombinação resulta (no que diz respeito ao aspirante comum), 
em uma unidade astral temporária e, em seguida, emerge o devoto unidirecionado. Nós o 
encontramos em todos os campos – da religião, da ciência, da política ou em qualquer 
outro departamento da vida. Sua unidade etérica, que produz a reorientação – cujo 
resultado é uma clara visão, uma compreensão da verdade e uma imagem do caminho 
imediato a seguir – serve temporariamente para produzir no homem o espelhismo por 
meio da sensação de realização, de segurança, de poder e de destino.  
.  
Ele segue em frente de maneira cega, furiosa e implacável até que, de repente, se depara 
com uma mudança das condições e reconhece outra situação muito mais difícil. Os pares 
de opostos no plano astral o confrontam, e ele se torna Arjuna no campo de batalha. Todo 
o seu senso de unificação, de direção, de satisfação segura e, muitas vezes, presunçosa 
desaparece e ele se vê perdido nas brumas e miragens do plano astral. É essa a situação 
de muitos discípulos bem-intencionados neste momento, e é sobre ela que devo me deter 
por um momento, porque esse grupo, quando consegue trabalhar como grupo, tem como 
tarefa a dissolução de uma parte da miragem mundial. Algum dia (e esperemos que isso 
ocorra em breve) esse grupo e outros grupos semelhantes devem trabalhar, como grupo 
e sob a direção de seus respectivos Mestres, para romper a miragem do mundo e deixar 
entrar um pouco de luz e de iluminação para que os homens possam, a partir de então, 
trilhar mais verdadeiramente o Caminho com toda segurança.  
 
Portanto, escolhi para participar deste trabalho vários aspirantes cuja tendência é 
sucumbir à miragem, embora dois deles sejam menos propensos a isso do que os outros. 
Sua relativa liberdade em relação à miragem foi um dos motivos pelos quais os escolhi. 
São eles D.L.R. e D.P.R. Que esses dois mantenham suas vidas livres de qualquer 
tendência à miragem se quiserem servir corretamente a seus irmãos, conforme desejo. 
Darei indicações de sua tendência nessa direção em suas instruções pessoais. Os outros 
membros do grupo são prontamente propensos à miragem, o que é um sofrimento para 
eles. No entanto, isso  pode se transformar rapidamente em um trunfo. Como a miragem 
do mundo pode ser dissipada, a não ser por aqueles que a reconhecem pelo que é e que 
já lutaram contra ela em sua vida diária? Como pode haver sucesso na remoção da 
miragem do mundo por meio da iluminação, a menos que essa iluminação seja promovida 
por aqueles que aprenderam a lançar o projetor da alma nos lugares escuros e na 
miragem que os rodeia, como indivíduos, e depois vê-los desaparecer? Não desaminem 
com essa "fraqueza que vem da miragem", mas considerem seu esforço para entender o 
problema e sua capacidade de chegar à solução em suas próprias vidas como parte da 
contribuição que podem dar a esse que é o mais assombroso dos problemas mundiais. 
Resolva sua miragem habitando na luz e mantendo a mente firme nessa luz e 
aprendendo a lançar essa luz nas névoas da miragem no plano astral. Não tentem 
resolvê-lo, como alguns aspirantes fazem com tanta frequência, dizendo: "Agora eu 
entendo", enquanto tudo o que fazem (e muitos de vocês fazem o mesmo) é reagir a um 
lugar comum ocultista evidente. 
 
Terceira: Esta etapa da miragem é muitas vezes chamada de Experiência de Arjuna. Hoje 
o Arjuna mundial está enfrentando os pares de opostos, como também o discípulo 
individual, que estará pronto – quando esses pares tiverem sido transmutados em uma 
unidade – a trilhar o Caminho do Discipulado. 

 
5 N. do T.: no original em inglês a palavra é “resolution” 



53 

 

 
É possível destacar que: 

1. Em todos os países, as massas estão lutando contra o primeiro par de opostos, aquele 
no plano físico. Quando a "recombinação" ocorrer, essas massas entrarão no Caminho da 
Purificação. Isso está se produzindo rapidamente. Poderíamos acrescentar que se trata 
de um processo longo e lento porque a consciência, nesta etapa, não é a percepção 
inteligente do homem que pensa, mas a consciência cega do homem físico, mais as 
próprias forças da natureza.  

 
2. O cidadão educado comum de todas as terras está enfrentando hoje a experiência de 
Arjuna e os pares de opostos no plano astral. Daí o intenso sentimento que existe no 
mundo; daí também a busca pela iluminação por meio da educação, da religião e das 
muitas agências de instrução mental, com o consequente crescimento do conhecimento, 
da sabedoria e das corretas relações. Essas pessoas normalmente se enquadram em 
duas classes: 
 
a. Aquelas que estão cientes da necessidade de decisão e discriminação no pensamento 
e na escolha, mas que ainda não estão verdadeiramente cientes das implicações nem 
das indicações. É a chamada "fase de perplexidade do dilema de Arjuna" e, à miragem 
racial, nacional e individual, acrescentaram uma miragem espiritual que intensifica a 
névoa. 
 
b. Aquelas que saíram dessa condição e estão se conscientizando de seu problema. 
Veem os pares de opostos e estão entrando na "estapa de reconhecimento da libertação 
de Arjuna". Veem a Forma de Deus e a Realidade que mora dentro dessa Forma e estão 
chegando à decisão de deixar o Guerreiro dar continuidade à luta. Elas então (quando a 
decisão e a escolha corretas tiverem sido feitas) "se levantarão e lutarão" e se 
encontrarão não mais no Caminho da Purificação, mas no Caminho do Discipulado. 
 
Todos vocês estão familiarizados com esse estágio, e aspirantes como os encontrados 
nesse grupo de estudantes não precisam de instruções minhas sobre como trilhar o 
caminho da miragem para a luz. As regras são bem conhecidas: as miragens às quais 
vocês são suscetíveis são igualmente bem conhecidas; as miragens às quais a 
humanidade é propensa, vocês as reconhecem bem. Resta a vocês seguir o antigo 
caminho da Raja Yoga e trazer a mente como uma agência de dissipação e, assim, 
aprender a permanecer na "luz" entre os pares de opostos e, por meio dessa "luz", 
alcançar a liberdade trilhando o nobre caminho do meio. Às vezes, meus irmãos, sinto 
que vocês sabem tanto teoricamente, mas que trabalharam relativamente tão pouco. Eu 
me pergunto se não estou assumindo uma responsabilidade excessiva ao lhes dar mais 
instruções. Mas lembro-me de que escrevo para outros, assim como para vocês, e que 
meu tempo é curto para esse serviço específico. 
 
A recombinação dessas dualidades ocorre quando a alma, o verdadeiro homem espiritual, 
não mais se identifica com nenhum dos opostos, mas permanece livre nesse caminho do 
meio; o discípulo então vê o "Caminho iluminado à frente", ao longo do qual aprende a 
seguir sem ser arrastado para os mundos da miragem que se estendem de cada lado. Ele 
caminha direto para a sua meta. 
 
3. A etapa em que o homem inteligente e que pensa, seja ele discípulo ou aspirante bem-
intencionado, ou um iniciado do primeiro e segundo graus, precisa aprender a distinguir 
entre a verdade e as verdades, entre o conhecimento e a sabedoria, entre a realidade e a 



54 

 

ilusão. Quando essa etapa é ultrapassada, leva à terceira iniciação, na qual a 
personalidade (que é propensa a maya, miragem e ilusão) fica livre. Mais uma vez 
experimenta um senso de unificação, o que se devve ao desenvolvimento do senso da 
intuição que coloca nas mãos do discípulo um instrumento infalível com o qual discriminar 
e discernir. Sua percepção vai se tornando precisa e ele fica relativamente livre de 
enganos, identificações e interpretações erradas. 
Vocês devem ter notado como a carreira do homem passou, pois, de uma crise de 
dualidade para uma de relativa unidade, apenas para ter esse senso de unificação 
perturbado por um novo reconhecimento de uma dualidade mais elevada e mais 
profunda. Essa dualidade produz temporariamente outra cisão na vida de um homem e, 
assim, reinicia um processo torturante de transpor ou de "curar ocultamente" essa ruptura 
na continuidade da consciência espiritual. Lembraria a vocês que essa sensação de paz 
ou percepção de cisão é, por si só, uma ilusão e tem a natureza de miragem, e se baseia 
no senso ilusório de identificação com aquilo que não é o eu, a alma. Todo o problema 
pode ser solucionado se a consciência desviar a identificação com as formas inferiores de 
experiência para a identificação com o homem real e verdadeiro. 
 
4. Etapa por etapa, o homem avançou de um estado de ilusão ou miragem para outro 
similar, de um ponto de oportunidade e de discernimento para outro, até desenvolver em 
si mesmo três capacidades principais: 
 
1. A capacidade de manejar força. 
2. A capacidade de trilhar o caminho do meio entre os pares de opostos. 
3. A capacidade de usar a intuição. 
 
Ele desenvolveu essas capacidades pela recombinação dos pares de opostos nos planos 
físico, astral e mental inferior. Agora ele enfrenta sua solução culminante, dotado desses 
poderes. Ele toma consciência dessas duas grandes entidades aparentemente opostas 
(com as quais ele se identifica conscientemente) – o Anjo da Presença e o Morador do 
Umbral. Por trás do Anjo ele sente vagamente, não outra dualidade, mas uma grande 
Identidade, uma Unidade viva, que – por falta de uma palavra melhor – chamamos de 
PRESENÇA. 
 
Ele então descobre que a saída, nesse caso, não está no método de manejar força ou de 
deixar para trás os dois pares de opostos, nem do reconhecimento correto por meio da 
intuição, mas que esse Morador e esse Anjo devem ser reunidos; a entidade inferior deve 
ser "apagada" na "luz" ou "forçada a desaparecer na radiância". É essa a tarefa da mais 
elevada das duas entidades, com a qual a discípulo ou o iniciado, consciente e 
deliberadamente, se identifica. Trataremos desse processo mais à frente. Esse é o 
problema que o iniciado enfrenta antes de tomar as três últimas iniciações. 
 
É preciso ter em mente que nenhuma dessas três etapas é, na realidade, separada uma 
da outra por linhas claras de demarcação, nem que se seguem em uma sequência clara. 
Elas ocorrem com muita sobreposição e, muitas vezes, com uma simultaneidade parcial. 
Somente quando o discípulo enfrenta certas iniciações ele desperta para o fato dessas 
distinções. Portanto, podemos afirmar que: 
 
1. Na primeira iniciação o discípulo prova que recombinou as dualidades do plano físico e 
pode impor corretamente a energia etérica (a mais elevada das duas) à energia física. 
 
2. Na segunda iniciação, o iniciado demonstra que é capaz de escolher entre os pares de 
opostos e prosseguir com decisão no seu “caminho do meio”. 



55 

 

3. Na terceira iniciação, o iniciado é capaz de empregar a intuição para a correta 
percepção da verdade; e nesta iniciação ele tem o primeiro vislumbre real do Morador do 
Umbral e do Anjo da Presença. 
 
4. Na quarta iniciação, o iniciado demonstra sua capacidade de estabelecer uma 
unificação completa entre o aspecto superior e o aspecto inferior da alma em 
manifestação e vê o Morador do Umbral se fusionar com o Anjo da Presença. 
 
5. Na quinta iniciação – e aqui as palavras não conseguem expressar a verdade – ele vê 
o Morador do Umbral e o Anjo da Presença se fusionarem em uma síntese divina. 
 
Surge a pergunta sobre o que produz essa miragem e essa ilusão. O tema é tão vasto 
(abrangendo todo o campo da história planetária) que pouco mais posso fazer além de 
indicar algumas das causas. Até agora, poucas delas foram passíveis de correção, exceto 
no caso de indivíduos. Isso significa que, quando os indivíduos atingem o ponto evolutivo 
em que podem se identificar com seu aspecto superior, a alma, e podem então trazer a 
energia da alma para compensar, subjugar e dominar as forças inferiores da 
personalidade, a correção se torna então possível e ocorre inevitavelmente. Portanto, 
quando chegar o momento em que um número muito grande de pessoas se conscientizar 
da condição da miragem mundial (descobrindo-a e lidando com ela em suas próprias 
vidas), teremos uma abordagem grupal para o problema. Teremos então um ataque 
definitivo à miragem do mundo e, quando isso acontecer – falando em termos esotéricos  
– "será feita uma abertura que deixará passar a luz do orbe solar. As névoas 
desaparecerão lentamente, vencidas pela radiância  solar, e os peregrinos encontrarão o 
CAMINHO iluminado que leva do coração da névoa diretamente para a porta da luz". 
 
É com a intenção de descobrir até onde os aspirantes e discípulos do mundo chegaram 
em seu entendimento e em sua maneira de lidar com esse problema que um experimento 
como o que está sendo realizado nesses grupos foi empreendido e permitido. 
 
 
2. As Causas que Produzem a Miragem Mundial 
 
As causas que produzem a miragem mundial podem ser divididas em três grupos: 
 
A. Causas planetárias. 
B. Causas iniciadas pela própria humanidade. 
C. Causas provocadas por indivíduos que, no entanto, são fundadas e baseadas nos dois 
grupos de fatores condicionantes acima. 
 
A. Causas planetárias. São duas em número e estão além da compreensão finita de 
vocês. Eu apenas as apresento, pedindo que as aceitem como especulações razoáveis e 
hipóteses possivelmente exatas: 
 
1. Causas inerentes à própria substância. Os átomos dos quais todas as formas são feitas 
foram herdados de um universo ou sistema solar anterior e, portanto, estão tingidos ou 
coloridos pelos resultados dessa grande manifestação criadora. Os efeitos produzidos 
nesta expressão de existência divina constituem fatores predisponentes ou causas 
iniciadoras neste sistema solar e vida planetária. Esses fatores condicionantes e herdados 
não podem ser evitados. Eles determinam a natureza do impulso vital, a tendência do 
desenvolvimento evolutivo e as tendências inatas que todas as formas possuem, como a 
capacidade de crescer e se desenvolver, de orientar a espécie e de expressar no tempo e 



56 

 

no espaço o arquétipo ou modelo, e de delinear e determinar a estrutura dos reinos em 
que a ciência divide o mundo natural. São essas apenas algumas das características 
inatas e inerentes da própria substância, herdadas e condicionantes da nossa atual 
manifestação de vida divina. 
 
2. A vida ou manifestação do Logos planetário, "Aquele em que vivemos, nos movemos e 
temos o nosso ser" é determinada por Sua própria Natureza. Para nós, esta grande Vida 
encarna a perfeição e as qualidades que O distinguem são aquelas para as quais 
direcionamos a nossa aspiração mais elevada. Porém, do ângulo Daquelas Vidas Que 
estão mais avançadas do que Ele no caminho cósmico (estou falando em termos 
simbólicos e da experiência humana) Ele está entre os "Deuses imperfeitos". Essas  
imperfeições entravam o desenvolvimento ou a perfeita expressão da energia divina 
quando combinadas com as qualidades e tendências herdadas das substâncias por meio 
das quais Ele deve expressar Sua vida, Seus propósitos e intenções, produzem as 
"sementes da morte e da decadência" que caracterizam a nossa evolução planetária em 
todos os quatro reinos da natureza. Elas criam obstáculos, obstruções e entraves contra 
os quais a alma em todas as formas criadas deve lutar, assim adquirindo força e 
entendimento e alcançando, afinal, a liberação. 
 
São essas as duas grandes causas planetárias. Elas não podem finalmente impedir a 
alma de se emancipar, mas podem atrapalhar e atrasar. É inútil que os homens 
especulem sobre essas hipóteses dado seu atual instrumental e tipo de cérebro 
inadequados. Não chegariam a nada e não ficariam mais sábios. 
 
B. Causas iniciadas pela própria humanidade. Pouco a pouco, passo a passo, a 
humanidade criou e intensificou aquela condição de consciência nascida da miragem que 
chamamos de plano astral. Toda a miragem é produzida pela junção de uma ou mais 
correntes de energia que produzem um redemoinho temporário de energias e, do ponto 
de vista do homem – o observador e participante – produzem uma condição de escuridão, 
um estado de perplexidade que dificulta a escolha clara e a discriminação correta e, nos 
estágios iniciais, faz com que sejam impossíveis. Cria uma aura que hoje é de natureza 
tão geral e tão abrangente que todos estão, falando em termos figurados, imersos nela. 
Essa aura, na infância da raça, envolvia apenas as pessoas mais avançadas. Para 
entender o que quero dizer com essa afirmação, gostaria de chamar sua atenção para o 
fato de que pessoas pouco inteligentes, aquelas que estão entre os tipos humanos mais 
baixos e aquelas que são pouco mais do que animais ativos, governadas principalmente 
pelos instintos, são capazes de lidar de forma muito simples e direta com os fatos da 
existência com os quais se deparam e que, para elas, são de suma ou única importância 
– os fatos da fome, do nascimento e da morte, da autoproteção e da perpetuação. Há 
pouca miragem real em sua reação à vida e ao viver, e sua simplicidade, como a de uma 
criança, as salva e protege de muitos dos males mais sutis. Suas emoções não são sutis 
e suas mentes não estão despertas. Mas, à medida que a humanidade evoluiu e os níveis 
mais elevados da consciência racial se tornaram mais sutis e o fator mente lentamente se 
tornou mais ativo, a miragem e a ilusão se desenvolveram muito rapidamente.  
 
Os primeiros indícios da miragem surgiram quando os discípulos e os aspirantes do 
mundo lemuriano (cujo problema era a correta compreensão, o correto funcionamento e o 
controle do corpo físico) começaram a se diferenciar entre eles próprios como seres 
autoconscientes e as forças físicas e vitais. Isso imediatamente estabeleceu uma 
tremenda atividade no centro da garganta, que é o aspecto superior do centro sacro (o 
centro do sexo) levando assim ao início da miragem e ao primeiro reconhecimento e 
consideração bem definidos do impulso sexual, da atração sexual e – para o iniciado 



57 

 

daquele período – da necessária transmutação do sexo. Isso se produziu em paralelo 
com a Yoga mais antiga, ou o culto ao corpo físico com o objetivo de seu controle pela 
alma e a consequente fusão de consciente e subconsciente. 
 
Em torno dos aspirantes daquela época era possível ver as primeiras nuvens e névoas de 
miragem se acumulando, embora a ilusão ainda não estivesse presente. O primeiro 
reconhecimento do plano das emoções, do plano astral, foi evocado na consciência dos 
grupos em preparação para a primeira iniciação, que era a iniciação mais elevada 
possível naquela época. A razão do lento despertar da consciência astral no aspirante 
daquela época, polarizado fisicamente, deveu-se ao fato de que um dos segredos da 
iniciação consiste na compreensão e no uso corretos da consciência que está ciente e é 
capaz de atuar em um plano mais elevado do que aquele em que a humanidade como um 
todo está vivendo em um determinado momento. Portanto, nos tempos lemurianos, o 
homem centrado fisicamente que estava prestes a ser admitido no Caminho era 
consciente do seguinte: 
 
1. Da dualidade física em que sua consciência estava acostumada a atuar normalmente e 
do conflito entre o corpo físico em si e o corpo etérico vital. 
 
2. De uma consciência mais elevada vagamente percebida, que se distinguia pela 
qualidade e senciência. Isso era tudo o que ele podia contatar naquele momento no plano 
mais familiar para nós hoje, o plano astral. 
 
3. De um crescente senso de identidade própria que era a alma ou o eu que despertava, 
do Mestre que o conduziria da consciência puramente física para a etapa divina seguinte, 
a consciência astral. Não nos esqueçamos, devido à familiaridade e ao cansaço que o 
conflito produz, que cada etapa do desenvolvimento é divino. 
 
Assim, se o que foi dito acima reflete de fato a verdade, ficará claro que a miragem teve 
origem no reconhecimento desses fatores na consciência e que foi o resultado das 
reações do homem às complexidades de sua própria constituição e à energia de sua 
própria alma.  
 
Com o passar do tempo, toda a família humana se conscientizou do novo dualismo 
emergente que existia entre a constituição física e o plano astral, além da atividade do 
centro no próprio homem, centro que, nessa etapa, apareceu como consciência e 
percepção inata – e naquela época sem faculdade de raciocínio – de um impulso para 
uma vida mais elevada ou de uma tendência para uma atividade inferior. Esta consciência 
nebulosa se desenvolveu a certa altura no que chamamos de Voz da Consciência. 
Quando isso aconteceu, a complexidade e as dificuldades da vida aumentaram muito e a 
miragem ficou definidamente estabelecida na Terra. Era aquilo que envolvia e enfatizava 
demais o inferior em detrimento do superior e servia para desviar a atenção do aspirante 
da realidade. Deveria eu enfatizar novamente que, nessa etapa inicial, a miragem só era 
produzida e reconhecida pelas pessoas altamente evoluídas daquele período? 
 
Depois a raça lemuriana foi se extinguindo lentamente e a raça atlante passou a existir. 
Durante os milhões de anos em que essa raça floresceu na Terra, houve um grande 
número de pessoas que ainda tinham a consciência lemuriana, assim como hoje, nesta 
moderna raça ariana, há muitos, muitos milhões de pessoas que expressam a 
consciência atlante e são polarizadas em seus corpos astrais, vítimas das emoções e da 
consequente miragem. 
 



58 

 

Na raça atlante, a dualidade física foi então recombinada, e o corpo físico e o corpo 
etérico constituíram uma unidade e, na pessoa saudável, ainda assim é. O senso de 
dualidade mudou então para um crescente reconhecimento do conflito no reino da 
qualidade e para o campo do que hoje chamamos de "pares de opostos" – o bem e o mal, 
a dor e o prazer, o certo e o errado, o que tem sentido e o absurdo, e a multiplicidade de 
opostos com os quais o aspirante se depara hoje. 
 
Cada um desses períodos históricos da raça vê o estabelecimento de um senso de 
unidade temporário nas etapas iniciais, quando a cisão anterior é curada e a dualidade 
inicial é dissolvida em uma unidade. Em seguida, há um reconhecimento crescente de um 
novo campo de escolha, com base no surgimento de valores mais elevados e, finalmente, 
um período de conflito na consciência do indivíduo e da humanidade como um todo, à 
medida que é feita a tentativa de resolver essa dualidade mais elevada com a qual o 
homem ou a raça se confronta. 
 
Essa solução é obtida quando um aspecto mais elevado da consciência é vagamente 
percebido e os homens se tornam conscientes de si mesmos como seres mentais. Há, 
então, uma demanda crescente para que essa natureza mental seja desenvolvida e 
colocada em ação no esforço de resolver o problema dessa categoria de opostos no 
plano astral. 
 
Ao mesmo tempo, o senso de autoidentidade ou a consciência de que "eu sou" vai 
crescendo constantemente, e o iniciado desta época enfrenta o esforço de se libertar da 
escravidão dos sentidos no plano astral, da densa miragem em que sua percepção 
sensória o lançou, e de estabelecer sua liberdade por meio de um controle completo do 
corpo astral. Por fim, ele faz isso desenvolvendo o poder de passar entre os pares de 
opostos, sem ser afetado por nenhum deles, e assim deixá-los para trás. Ele consegue 
isso usando a mente como um distribuidor da luz que revela o "caminho do meio" e que 
dissipa a miragem com seu brilho e radiância. 
 
Essa miragem tem se aprofundado e intensificado regularmente, à medida que mais e 
mais pessoas conseguem resolver a cisão física inicial e se centralizam na consciência 
astral. Hoje, a magnitude dessa miragem e o sucesso do processo evolutivo são tão 
grandes que a humanidade, como um todo, está vagando nas névoas e nos miasmas do 
mundo da consciência senciente. Quando uso a palavra "senciente", não estou me 
referindo ao mecanismo sensorial do sistema nervoso físico, mas à consciência senciente 
do Eu, que hoje está tão imerso na miragem que a maioria dos homens está inteiramente 
identificada com o mundo do sentimento, da qualidade, das interações afetivas e das 
reações emocionais, com suas simpatias e antipatias e sua autopiedade dominante. A 
autopiedade é uma das principais miragens do homem avançado e sensível. São as 
pessoas avançadas que mais contribuem para a miragem do mundo. A principal miragem 
é a reação do aspirante à verdade, à realidade, quando ele se torna consciente do que 
está além do plano astral. Ele interpreta tudo o que sente e vê em termos de miragem, de 
compreensão emocional, de um fanatismo sentimental. Ele se esquece de que a verdade 
está totalmente além do mundo dos sentimentos, não é afetada por ele e só pode ser 
percebida em sua pureza quando o sentimento é transcendido e transmutado. A segunda 
principal miragem é a autopiedade. 
 
O mundo de hoje está dividido em três grupos, todos eles sujeitos a certos aspectos da 
miragem: 
 
 



59 

 

1. Aqueles que são de consciência atlante e, portanto, estão completamente sob a 
miragem de:  
 
a. O que é material e objeto do desejo. 
b. O que sentem em todo tipo de relações 
c. O que acreditam ser o ideal, verdadeiro ou justo, baseados nas reações que neles 
despertam os pensadores da época, mas que não compreendem mentalmente. 
d. O que exigem de beleza e conforto emocional. 
e. O que lhes produz bem-estar espiritual no campo da religião e da aspiração religiosa. 
Observem esta frase. 

 
2. Aqueles que são de consciência mais definidamente ariana. Significa que o fator mente 
está despertando, constituindo assim uma dificuldade, e que as ilusões do plano mental 
agora se agregam às miragens do plano astral. Estas ilusões são de natureza teórica e 
intelectual. 
 
3. Um grupo que está se liberando desse grupo submetido à miragem e à ilusão, e que 
está atento à Voz do Silêncio e às demandas da alma. 
 
A complexidade do problema psicológico moderno reside no fato de que a nossa raça e 
época vislumbram a síntese de todas as miragens e o aparecimento das ilusões no plano 
mental. Atualmente temos aspirantes em todas as etapas de desenvolvimento, e as 
massas estão recapitulando as distintas etapas do caminho evolutivo, sendo o estrato 
mais inferior da raça humana definidamente de consciência lemuriana, embora, em 
termos relativos, sejam muito poucos. 
 
A ilusão está aumentando rapidamente, à medida que o poder mental da raça se 
desenvolve, pois ilusão é sucumbir às potentes formas-pensamento que os pensadores 
da época e da era imediatamente anterior formularam e que, no momento de sua criação, 
constituíam a esperança da raça. Elas incorporavam as ideias novas e emergentes por 
meio das quais a raça pretendia progredir. Essas formas, quando velhas e cristalizadas, 
tornam-se uma ameaça e um obstáculo para a vida em expansão. Somente dentro de 
alguns séculos a ilusão será realmente entendida, quando a raça tiver se liberado da 
miragem, quando haverá poucas pessoas com mentalidade atlante no planeta e quando 
não haverá pessoas com a consciência lemuriana. Entretanto, à medida que a evolução 
avança, as coisas se aceleram muito, e o momento em que a humanidade será 
predominantemente caracterizada pela consciência ariana não está tão distante quanto se 
supõe. Consultem a Tabela abaixo. Não estou falando em termos de raça ariana como ela 
é geralmente entendida hoje nem em suas implicações germânicas. 
 
Raça Dualidade Problema Método  Objetivo 
 
Lemuriana 

 
Força física 
contra energia 
vital 

 
Maya 

 
Controle do 
astral 
 
Hatha Yoga: 
Aspirantes 
 
Laya Yoga: 
Discípulos 
 

 
1ª iniciação 
 
 
Inspiração 

     



60 

 

Atlante Pares de 
Opostos 
 
Qualidade 
 
 
Sensibilidade 

Miragem Controle do 
mental 
 
Bhakti Yoga: 
Aspirantes 
 
Raja Yoga: 
Discípulos 

2ª iniciação 
 
 
Iluminação 

 
Ariana 

 
Morador do 
Umbral 
 
Anjo da 
Presença 

 
Ilusão 

 
Controle da 
alma 
 
Raja Yoga: 
Aspirantes 
 
Agni Yoga: 
Discípulos 

 
3ª iniciação 
 
 
Intuição 

 
 
C. Causas provocadas pelo indivíduo. Se vocês estudaram o exposto acima com o 
cuidado necessário, ficará claro que o homem individual entra na encarnação já 
prejudicado pela miragem existente de origem muito antiga e totalmente além de seu 
poder de controle nessa etapa. Ela é de grande potência. Uso a palavra "prejudicado" 
deliberadamente, por falta de um termo melhor. Gostaria, no entanto, de salientar que o 
verdadeiro significado da situação está no fato de que essas condições oferecem ao 
homem a oportunidade de evocar o entendimento e o ponto de vista da alma, pois 
oferecem os meios pelos quais adquirir uma certa experiência. Essa experiência levará a 
alma, por fim, a assumir o controle do mecanismo, a personalidade e, assim, dar a essa 
alma um campo definido de serviço. Os veículos por meio dos quais a alma está 
buscando experiência e expressão são normal e naturalmente sujeitos às miragens 
mundiais e às miragens e à ilusão da humanidade. O fato de que a alma, nas primeiras 
etapas da experiência, seja dominada por maya, pela miragem e, a certa altura, pela 
ilusão, deve-se a que a alma se identifica com essas formas e, portanto, com a miragem 
circundante, não conseguindo se identificar consigo mesma. À medida que a evolução 
prossegue, a natureza do problema torna-se evidente para a alma em encarnação, 
iniciando-se então um processo pelo qual a alma se libera das consequências da 
identificação errada. Toda alma encarnada que consegue liberar sua consciência do 
mundo da ilusão e da miragem está certamente servindo à raça e ajudando a liberar a 
humanidade do seu antigo e potente cativeiro. 
 
É preciso ter em conta que quando o homem se aproxima da etapa de consciência em 
que tanto o corpo astral como o corpo mental estão ativos e atuantes, ele próprio se 
converte em criador de miragem. Luta contra as forças que se encontram dentro de si 
mesmo e do mundo em que vive, e o crescente poder da afluente energia da alma (que 
entra em conflito com as forças da personalidade) produz gradualmente em torno dele um 
campo de miragem e um ambiente de ilusão, que ativa plenamente esta terceira categoria 
de miragem. 
 
Tais miragens dependem da forma em que se expressam as diferentes forças que 
constituem a natureza inferior do homem, das quais ele se torna cada vez mais 
consciente; elas atravessam as etapas em que são reconhecidas e se expressam 
poderosamente, chegando a ser violentas quando estão em conflito, até que a alma que 



61 

 

luta se detém – como fez Arjuna – em meio às duas forças antagônicas (as forças da 
personalidade e a energia da alma) perguntando-se: 

1. O que é o correto, isto ou aquilo? 

2. Como posso saber qual é meu dever ou minha responsabilidade? 

3. Como posso sair desta situação desconcertante? 

4. O que posso fazer para que o Guerreiro controle, de maneira que os dois grupos de 

forças que estimo possam se converter em uma unidade? 

5. Como posso sair deste impasse? 

6. Por que devo ferir o que estimo, através do qual me expressei durante eras? 

7. Como posso me tornar consciente dessa iluminação mental que revelará o 

“caminho do meio” entre os pares de opostos? 

8. Como posso ver a Deus, ou pelo menos a Forma de Deus? 

 
Muitas perguntas semelhantes se colocam na mente do aspirante. Indicam dilema, 
perplexidade, consciência da miragem circundante, uma etapa de ilusão e uma condição 
de impotência. Todas as forças de sua natureza, como também as de toda a humanidade 
e as planetárias, lutam contra o discípulo. Sente-se perdido, inerte, frágil e 
desesperançado. Sequer consegue ver o caminho de saída. Resta apenas uma realidade 
clara, a realidade da Alma, da Identidade imortal, o Guerreiro por trás das cenas, o 
Auriga, Krishna, o Cristo interno. 
 
A Bhagavad Gita pode ser lida inteiramente do ponto de vista da luta que o discípulo trava 
contra a miragem, e assim os estudantes sensatos deveriam estudá-la. 
 
As miragens individuais das quais o discípulo se torna consciente se caracterizam por 
cinco tipos de força. Quando entram em atividade simultaneamente, produzem as 
miragens que o próprio homem inicia e cria. São elas: 
 

1. As forças de sua natureza física densa e do corpo vital que, mais tarde, atuando 
através da natureza física densa, produzem uma condição de maya ou de energia 
descontrolada. 

2. As forças da natureza astral, baseadas no desejo e nas sensações que, nesta etapa, 
se dividem em dois grupos denominados pares de opostos. Sua potência é acentuada 
neste período da história individual porque o discípulo, na maioria dos casos, está 
polarizado em seu corpo astral e, portanto, sujeito às miragens produzidas pela interação 
dos opostos, além da condição de maya mencionada acima. 

3. As forças da natureza mental inferior, chitta ou substância mental que compõem o 
corpo mental, estando matizadas por atividades passadas, como também está a 
substância de que são compostos todos os veículos. Isto agrega ilusão ao maya e à 
miragem. 

4. Surge em seguida o raio da personalidade, que intensifica esses três aspectos em 
que se expressa a força, produzindo oportunamente seu trabalho de síntese. Temos 
depois a condição chamada de “tríplice estado de miragem”, que se reduz a uma só 
miragem importante. 



62 

 

5. O raio ou energia da alma durante todo este tempo está incrementando 
constantemente sua potência rítmica, procurando impor seu propósito e vontade sobre a 
personalidade. Esta relação unida e sua interação é o que impulsiona o homem – quando 
chegou a um ponto de equilíbrio – para o Caminho Probacionário ou para o Caminho do 
Discipulado e até o portal da Iniciação. Ali, ante o Portal, reconhece a última dualidade 
que aguarda combinação, o Morador do Umbral e o Anjo da PRESENÇA.” 
 
A natureza dessas miragens difere de pessoa para pessoa, pois a qualidade de raio 
determina o tipo de miragem ou ilusão ao qual um homem sucumbirá facilmente e o tipo 
de miragem que ele criará com mais facilidade. Os discípulos precisam aprender a 
diferenciar entre: 
 
1. A miragem ou as miragens já existentes no seu ambiente, aquelas às quais é atraído 
mais facilmente ou que atrai com facilidade, pois são a linha de menor resistência. 
 
2. A miragem que ele cria à medida que aborda a vida por meio de um tipos particular de 
instrumental, que é colorido pelas experiências das encarnações passadas e pela 
qualidade do raio sob o qual veio à existência.  
 
Esse tema é tão complexo que não será útil entrar em detalhes minuciosos. Posso indicar 
as principais miragens (e sob esse termo incluo os vários mayas e ilusões) aos quais os 
tipos de raios predispõem o homem. Se vocês aplicarem isso aos três veículos de 
manifestação, bem como à personalidade e à alma, observarão como o problema é 
complicado. No entanto, lembrem-se disso: 
 
A questão é certa e determinada, pois, nesse sistema solar, o triunfo da alma e seu 
domínio e controle finais são uma conclusão inevitável, não importa o quanto a miragem 
seja grande ou o quanto feroz seja a luta. Portanto, a verificação (pelo aspirante) da 
influência de seu raio é um dos primeiros passos para compreender a natureza de seu 
problema e o método de liberação. A psicologia do futuro direcionará a atenção para a 
descoberta dos dois raios que regem a alma e a personalidade. Depois de fazer isso por 
meio de um estudo do tipo físico, das reações emocionais e das tendências mentais, a 
atenção será direcionada para a descoberta dos raios que regem os veículos 
especializados. Quando esses cinco raios (egoico, personalidade, físico, astral e mental) 
tiverem sido aproximadamente determinados, os seguintes fatores precisarão ser 
considerados: 
 
1. A natureza, a qualidade e a estabilidade do sistema glandular. 
 
2. O ponto de evolução alcançado. Isso será feito por meio de uma análise cuidadosa dos 
centros e das glândulas e das relações entre eles. 
 
3. O reconhecimento dos pontos de cisão ou de separação que possam existir na 
personalidade. Podem se encontrar: 
 
a. Entre os corpos etérico e físico, que provoca uma falta de vitalidade, uma fraqueza 
física, obsessões e muitas formas de dificuldades. 
 
b. No corpo astral sensível, que leva a um grande número de problemas e de 
complicações psicológicas causadas por uma sensibiliade exagerada, pela reação às 
miragens do ambiente, pelas tendências inatas à miragem no instrumental ou resultantes 
de sensibilidade às miragens de outras pessoas. 



63 

 

c. No corpo mental, a imposição de ilusões mentais de vários tipos, como o controle por 
formas-pensamento autocriadas, a sensibilidade às formas-pensamento existentes no 
mundo, no país ou no ambiente de qualquer escola de pensamento, a ideia fixa, o senso 
do dramático ou da importância, ou uma adesão fanática a grupos de ideias herdadas do 
passado, ou reações mentais de natureza puramente pessoal. 
d. Entre quaisquer desses grupos de forças que chamamos de corpos: 
 
Entre o corpo etérico e o corpo astral. 
Entre o corpo astral e o corpo mental.  
 
Há, por exemplo, uma correspondência definida entre a condição de negatividade em 
relação à vida no plano físico, que é o resultado de uma falta de integração entre os 
corpos físico e etérico, e a falta de interesse e a incapacidade de lidar com a vida no 
plano físico que o pensador em níveis abstratos e científicos evidencia com tanta 
frequência. Esses dois grupos não conseguem se manifestar de maneira definida e 
decisiva no plano físico, ambos falham ao lidar com os problemas da vida no plano físico 
de maneira clara e satisfatória, ambos são não-positivos fisicamente, mas as causas que 
produzem essas condições relativamente semelhantes são totalmente diferentes – 
embora similares em seus efeitos. 
 
4. A compreensão do Caminho da Vida de um indivíduo, por meio de um estudo de suas 
indicações astrológicas. Nesse contexto, é necessário examinar o signo solar no qual um 
homem nasceu como indicativo das tendências de sua personalidade e como o que 
incorpora as características que ele herdou do passado. Também convém considerar o 
signo ascendente como indicativo do caminho que a alma deste homem gostaria que ele 
seguisse. 
 
Muitos outros fatores merecem cuidadosa atenção. O problema do indivíduo se complica 
devido a certas tendências herdadas, de natureza familiar, nacional e racial que 
influenciam fortemente o corpo físico nos dois aspectos e produzem miragens de vários 
tipos. Certas ideias herdadas de abordagem à verdade que são as formas-pensamento 
incorporadas da família, do ambiente nacional e racial também exercem efeito, elas 
produzem potentes ilusões, às quais o homem sucumbe com facilidade. Há também 
forças convergentes oriundas do signo em que o sol possa estar passando, como as 
condições que encontramos no mundo hoje, devidas ao fato de que o nosso sol está 
passando para um novo signo do zodíaco. Portanto, energias novas e potentes estão 
atuando sobre a humanidade, produzindo efeitos em todos os três corpos. Elas estão 
evocando miragens na natureza emocional e ilusões na natureza mental. Aqueles que se 
sujeitam facilmente à miragem tornam-se, nesse momento, conscientes de uma dualidade 
aumentada. O assunto, como poderão constatar, é vasto, e a ciência das influências 
psicológicas e dos resultados de seu impacto sobre o mecanismo humano ainda está nos 
primeiros passos. Entretanto, indiquei o suficiente para despertar o interesse e iniciar a 
investigação nesse novo campo de atividade psicológica.. 
 
Voltemos à consideração das muitas miragens que são produzidas e relacionadas a 
determinados tipos de raios: 
 
RAIO I 
A miragem da força física. 
A miragem do magnetismo pessoal.  
A miragem da autocentralização e da potência pessoal. 
A miragem do "um no centro". 



64 

 

A miragem da ambição pessoal egoísta. 
A miragem do líder, do ditador e do controle ilimitado. 
A miragem do complexo messiânico no campo da política. 
A miragem do destino egoísta, do direito divino que os reis exigem de forma pessoal. 
A miragem da destruição. 
A miragem do isolamento, da solidão, do distanciamento. 
A miragem da vontade imposta – sobre outros e sobre grupos. 
 
RAIO II 
A miragem do amor de ser amado. 
A miragem da popularidade. 
A miragem da sabedoria pessoal. 
A miragem da responsabilidade egoísta. 
A miragem de uma compreensão muito completa, que impede a ação correta. 
A miragem da autopiedade, a miragem básica deste raio. 
A miragem do complexo messiânico, no mundo da religião e da necessidade mundial. 
A miragem do medo, baseado em uma sensibilidade indevida. 
A miragem do autossacrifício. 
A miragem do altruísmo egoísta. 
A miragem da autossatisfação. 
A miragem do serviço egoísta. 
 
RAIO III 
A miragem de estar ocupado. 
A miragem da colaboração com o Plano em forma individual e não grupal. 
A miragem do planejamento ativo. 
A miragem do trabalho criador, sem motivo verdadeiro. 
A miragem das boas intenções, que são basicamente egoístas. 
A miragem da “aranha o centro”.  
A miragem do “Deus na máquina”. 
A miragem da manipulação dissimulada e contínua. 
A miragem da própria importância, do ponto de vista do conhecimento e da eficiência. 
 
RAIO IV 
A miragem da harmonia, buscando conforto e satisfação pessoais. 
A miragem da guerra. 
A miragem do conflito, com o objetivo de impor a retidão e a paz. 
A miragem de uma vaga percepção artística. 
A miragem da percepção psíquica em vez da intuição. 
A miragem da percepção musical. 
A miragem dos pares de opostos, em seu sentido superior. 
 
RAIO V 
A miragem da materialidade, do excesso de ênfase na forma. 
A miragem do intelecto. 
A miragem do conhecimento e da definição. 
A miragem de estar totalmente certo, com base em um ponto de vista estreito. 
A miragem da forma que oculta a realidade. 
A miragem da organização. 
A miragem do externo, que oculta o interno. 

 
 



65 

 

RAIO VI 
A miragem da devoção. 
A miragem da adesão às formas e às pessoas. 
A miragem do idealismo. 
A miragem das lealdades e dos credos. 
A miragem da resposta emocional. 
A miragem do sentimentalismo. 
A miragem da interferência. 
A miragem dos pares de opostos inferiores. 
A miragem de Salvadores e Instrutores do Mundo. 
A miragem da visão estreita. 
A miragem do fanatismo. 
 
RAIO VII 
A miragem do trabalho mágico. 
A miragem da relação dos opostos. 
A miragem dos poderes subterrâneos. 
A miragem daquilo que une. 
A miragem do corpo físico. 
A miragem do misterioso e secreto. 
A miragem da magia sexual. 
A miragem do surgimento de forças manifestadas”. 
 
Enumerei aqui muitas miragens. Mas elas são muitas, e de modo algum esgotei as 
possibilidades ou o campo da miragem. 
 
Um dos grupos com os quais trabalhei tinha certas características e dificuldades, e talvez 
fosse útil mencioná-las aqui. 
 
Esse grupo teve uma história curiosa em relação a outros grupos, porque seu pessoal 
mudou várias vezes. Em todas as vezes, a pessoa que deixou o grupo estava nele por 
direito cármico e antiga relação comigo ou com os membros do grupo e, portanto, tinha 
merecido a oportunidade de participar dessa atividade. Em todas as vezes, elas falharam, 
e em todas elas por motivos de personalidade. Faltava-lhes a compreensão grupal e 
estavam enfaticamente ocupadas consigo mesmas. Faltava-lhes a visão nova e mais 
ampla. Assim, eliminaram a si próprias dessa atividade inicial da nova era. Estou 
explicando isso, pois é importante que os discípulos compreendam o fato de que a 
relação cármica não pode ser ignorada e que a oportunidade grupal deve ser oferecida, 
mesmo que isso atrase o funcionamento do serviço grupal. 
 
Vários membros do grupo ainda estavam lutando contra a miragem e seria necessário um 
período de tempo mais longo para que se ajustassem a reconhecê-la quando encontrada. 
A principal tarefa desse grupo era dissipar parte da miragem universal por meio de uma 
meditação unida indicada. Alguns dos membros do grupo também estavam enfrentando 
ou tiveram grandes ajustes em suas vidas, e levou um pouco de tempo para que o ritmo 
subjetivo necessário fosse estabelecido. Mas todos trabalharam com compreensão, 
perseverança e entusiasmo, e não demorou muito para que o trabalho em grupo fosse 
iniciado. 
 
Seria útil considerar as seguintes perguntas: 
 



66 

 

1. Qual é o método pelo qual as ideias são desenvolvidas a partir do momento em que há 
impressão na mente de algum intuitivo? 
 
Em termos gerais, elas passam pelas seguintes etapas, como já lhes foi dito muitas 
vezes: 
 
a. A ideia . . . baseda na percepção intuitiva. 
b. O ideal . . . basedo na formulação mental e na distribuição. 
c. O ídolo . . . basedo na tendência da manifestação física a concretizar. 
 
2. Que miragens vocês acham que são particularmente dominantes no mundo atual e por 
quê?  
 
3. Falei muitas vezes sobre o trabalho que este grupo e alguns outros grupos pretendem 
fazer para dissipar a miragem mundial. Vocês têm alguma ideia de como isso deve ser 
feito ou o que será exigido de vocês? 
 
 
3. Os Contrastes entre as Miragens Superiores e as Miragens Inferiores. 
 
Na parte anterior desta seção, consideramos (de maneira breve e muito superficial) 
algumas das causas da densa miragem que envolve a humanidade. O fato de essa 
miragem ser muito antiga, poderosamente organizada e ser a característica dominante do 
plano astral ficou muito claro, assim como o fato das três principais causas subsidiárias 
que são predisponentes: 
 
1. As miragens induzidas pela vida planetária e inerentes à própria substância. 
 
2. As miragens iniciadas pela humanidade, como um todo e intensificadas em um 
longuíssimo passado. 
 
3. A miragem gerada pelo próprio indivíduo, seja no passado, em razão da sua 
participação na miragem mundial, seja iniciada nesta vida. 
 
Todo ser humano está propenso a elas e durante muitas vidas é vítima inerte daquilo que, 
em determinado ponto, descobre como falso e enganoso. Aprende que não deve ser 
dominado indolentemente pelo passado – astral, emocional e ilusório – mas que está 
adequadamente equipado para superá-lo e que existem métodos e técnicas por meio dos 
quais pode vencer a ilusão, dissipar o espelhismo e dominar maya. Trata-se da revelação 
inicial e quando compreende as implicações disso e se propõe a dominar a condição 
indesejável é que ele chega, mais tarde, ao reconhecimento de uma dualidade essencial 
que não é, por ora, uma ilusão. Descobre a relação que existe entre ele mesmo, como 
personalidade, o verdadeiro Morador do Umbral e o Anjo da PRESENÇA – que guardam 
o portal da iniciação. Isso marca um momento crítico na vida do discípulo, pois indica o 
momento em que ele pode começar a trilhar o Caminho da Iniciação, se assim desejar e 
possuir a resistência necessária.  
 
Em última análise, a subjugação parcial da miragem e a liberação da completa escravidão 
da ilusão são indicações para a Hierarquia observadora de que um homem está pronto 
para os processos de iniciação. Até que ele não esteja mais completamente enganado e 
até que esteja mentalmente um tanto livre, não é possível que ele se coloque diante do 
Anjo que o aguarda e passe pelo portal. Uma coisa que eu gostaria de salientar: depois 



67 

 

de passar pelo portal da iniciação, o discípulo retorna sempre de novo para assumir suas 
tarefas nos três mundos de atividade; ele reconstitui os processos anteriores – 
brevemente e com compreensão – e depois disso passa a dominar os fundamentos da 
lição iniciática seguinte. Estou colocando aqui uma grande quantidade de informações em 
uma forma muito condensada, mas isso é tudo o que é possível neste momento. 
 
Por muito tempo, o senso de dualismo permeia o ser do discípulo e faz com que sua vida 
pareça ser um conflito incessante entre os pares de opostos. A batalha dos contrários é 
travada conscientemente na vida do discípulo. Ele alterna entre as experiências do 
passado e uma imagem mental muito viva da experiência de iniciação pela qual passou, 
com ênfase, em primeiro lugar, nas experiências anteriores; mais tarde, na grande 
experiência final que está colorindo tão profundamente sua vida interna. Ele tem 
momentos prolongados em que é o discípulo perplexo, lutando contra a miragem, e 
breves momentos em que é o iniciado triunfante. Descobre em si mesmo as fontes da 
miragem e da ilusão e a sedução de maya, até que chega o momento em que novamente 
se coloca diante do portal e enfrenta a maior dualidade em seu pequeno cosmo particular 
– o Morador e o Anjo. No início, ele teme o Anjo e teme a luz que flui do semblante do 
Anjo, porque ela revela a natureza do Morador, que é ele mesmo. Ele percebe, como 
nunca antes, a formidável tarefa que tem pela frente e o verdadeiro significado do 
empreendimento com o qual se comprometeu. Pouco a pouco, duas coisas emergem com 
surpreendente clareza em sua mente: 
 
1. A significação de sua própria natureza, com seu dualismo essencial. 
 
2. O reconhecimento da relação entre os pares de opostos que ele, como discípulo, tem 
que trabalhar. 
 
Quando ele compreende a relação da principal dualidade inferior (entre a personalidade e 
a alma), ele está então preparado para passar para a realidade superior, a do Eu 
integrado (personalidade e alma) e sua relação com a PRESENÇA. Nessa declaração, 
vocês encontrarão, em poucas e concisas palavras, o resultado das três primeiras 
iniciações e das duas finais. Reflitam sobre isso. 
 
Creio que será de real valor relatar, para seu benefício, as várias características 
contrastantes do homem inteligente e do discípulo, usando a palavra "discípulo" para 
abranger todas as etapas de desenvolvimento, daquela do discípulo aceito até a do 
Mestre. Nada mais existe além da Hierarquia, termo que denota um progresso contínuo 
de um estado de ser e de consciência inferior para um superior. Esse é, em todos os 
casos, o estado de consciência de um certo Ser, limitado, confinado e controlado pela 
substância. Observem que digo "substância" e não "forma", pois na realidade é a 
substância que controla o espírito por um longo, muito longo, ciclo de expressão; não é a 
matéria que controla, pois a matéria grosseira é sempre controlada pelas forças que são 
esotericamente consideradas de natureza etérica e, portanto, como substância, não 
forma. Tenham isso sempre em mente, pois contém a pista para o verdadeiro 
entendimento da natureza inferior. 
 
Estudaremos, portanto, os contrastes essenciais básicos que o discípulo deve captar 
intuitivamente e com os quais deve se familiarizar. Dividiremos o que temos a dizer em 
quatro partes, abordando cada uma delas de maneira sucinta, mas acredito que útil: 
 
a. O Contraste entre Ilusão e seu oposto, Intuição. 
b. O Contraste entre Miragem e seu oposto, Iluminação. 



68 

 

c. O Contraste entre Maya e seu oposto, Inspiração. 
d. O Contraste entre o Morador do Umbral e seu oposto, o Anjo da PRESENÇA. 
. 
Vocês perceberão que se trata de um assunto extenso e que aborda o principal problema 
do discípulo. Neste ponto, eu os remeteria ao que já disse sobre esses quatro aspectos 
da miragem e pediria que consultassem com atenção os vários gráficos e tabulações que 
lhes foram apresentados periodicamente. 
 
a. O Contraste entre Ilusão e Intuição. 
 
Escolhi esse como o primeiro contraste a ser tratado, pois ele deveria ser a principal 
miragem dos membros deste grupo (embora provavelmente não seja). Infelizmente, a 
miragem emocional ainda domina e, para a maioria de vocês, o segundo contraste, entre 
miragem e iluminação, pode ser o mais útil e o mais construtivo. 
 
A ilusão é o poder de alguma forma-pensamento mental, de algum ideal e de algum 
conceito – percebido, apreendido e interpretado em forma mental – de dominar os 
processos mentais do indivíduo ou da raça e, consequentemente, de produzir a limitação 
da expressão individual ou do grupo. Essas ideias e conceitos podem ser de três tipos, 
como entendo que vocês devem saber: 
 
1. Podem ser ideias herdadas, como no caso daqueles que acham tão difícil se ajustar à 
nova visão da vida mundial e da ordem social, conforme expressas nas ideologias mais 
recentes. São fortemente condicionados por sua maneira de ser, sua tradição e sua 
formação. 
 
2. Podem ser as ideias mais modernas que são, em última análise, a reação do 
pensamento moderno às condições e situações mundiais, e a elas muitos outros 
aspirantes são naturalmente propensos, em especial se viverem no vórtice de força que 
chamamos de Europa moderna. Essas ideias modernas são hoje interpretadas em 
grandes correntes e ideologias dominantes, e a elas toda pessoa inteligente deve 
inevitavelmente reagir, embora se esqueça de que essa reação se baseia na tradição ou 
na predisposição nacional ou internacional. 
 
3. Elas podem ser as ideias mais recentes e pouco perceptíveis que têm em si o poder de 
condicionar o futuro e conduzir a geração moderna das trevas para a luz. Nenhum de 
vocês percebe ainda realmente essas novas ideias, embora em momentos de alta 
meditação e realização espiritual possam reagir a elas de maneira  vaga e breve. Essa 
reação pode ser real apenas na medida em que condiciona, nitidamente, o serviço aos 
seus semelhantes. Vocês podem reagir corretamente e fazê-lo cada vez mais se 
preservarem a integridade de sua alma e sem desânimo com a batalha e a febre do 
ambiente no campo de serviço que escolheram.    
 
Uma ilusão mental pode ser descrita, talvez, como uma ideia, encarnada em uma forma 
ideal, que não dá espaço nem margem para qualquer outra forma de ideal. Impede, 
portanto, a capacidade de contactar ideias. O homem fica preso ao mundo dos ideais e do 
idealismo. Não consegue se afastar dele. Esta ilusão mental amarra, limita e aprisiona o 
homem. Uma boa ideia pode, por conseguinte, tornar-se uma ilusão com grande 
facilidade e revelar-se um fator condicionante desastroso na vida do homem que a 
registra. 
 



69 

 

Poderiam perguntar aqui se a própria Hierarquia não está condicionada por uma ideia e, 
portanto, ser ela mesma uma vítima da ilusão geral e generalizada. Para além do fato de 
que os Diretores da Hierarquia e os Guardiões do Plano nunca poderiam exercer tais 
funções enquanto não estivessem livres do incentivo da ilusão, gostaria de lembrar a 
vocês que todas as ideias fluem para a consciência planetária através do canal dos sete 
raios. Assim, a Hierarquia está aberta, em qualquer caso, aos sete grupos principais de 
ideias que são a IDEIA de Deus para qualquer ponto específico no tempo, expressa de 
sete formas principais – todas elas igualmente corretas e servindo à sétupla necessidade 
da humanidade. Cada uma destas sete formulações da Ideia de Deus tem a sua 
contribuição específica a dar; cada uma delas é uma ideia verdadeira que tem o seu papel 
a desempenhar no serviço humano ou planetário; e cada uma delas está tão inter-
relacionada com as outras seis expressões da mesma Ideia divina, exprimindo-se como 
ideais no plano mental, que não pode haver estreitamento a uma só ideia com as suas 
ramificações, como acontece entre os homens. Há, pelo menos, sensibilidade a sete 
grupos de ideias e aos seus ideais resultantes e – nem que fosse só por isso – a 
Hierarquia é, ao que sabemos, fluida e maleável. Mas há muito mais do que isso, pois, 
para os membros da Hierarquia, a ideia e os seus efeitos não são apenas interpretados 
em termos de formas-pensamento humanas e idealismo humano, mas também devem 
ser contatados e estudados em sua relação com a Mente do Próprio Deus e com os 
reinos planetários. Estas ideias vêm e emanam do plano búdico, que raramente está 
aberto à consciência do discípulo comum e certamente não está aberto ao contato do 
idealista comum. Gostaria de lembrar a vocês que poucos idealistas estão pessoalmente 
em contato com a ideia que deu origem ao idealismo. Eles estão apenas em contato com 
a interpretação humana da ideia, conforme formulada por algum discípulo ou intuitivo – 
uma coisa muito diferente. 
 
Podemos, pois, definir a ilusão como a consequência de uma ideia (traduzida em um 
ideal) considerada completa em si, considerada como toda a apresentação, como a 
história ou solução completa e como separada e visionada independentemente de todas 
as outras ideias – tanto de natureza religiosa como aparentemente sem qualquer relação 
com a religião. Nesta afirmação está a história da separação e da incapacidade do 
homem de relacionar as várias implicações de uma ideia divina umas com as outras. 
Quando se vê e se capta de uma maneira estreita e separatista, há fatalmente uma 
distorção da verdade, e o discípulo ou aspirante compromete-se inevitavelmente com um 
aspecto parcial da realidade ou do Plano e não com a verdade, na medida em que pode 
ser revelada, ou com o Plano tal como os Membros da Hierarquia o conhecem. Esta 
ilusão evoca no discípulo ou no idealista uma reação emocional que imediatamente 
alimenta o desejo e, em consequencia, se desloca do plano mental para o astral; evoca-
se, assim, o desejo de um ideal parcial e inadequado e, portanto, a ideia não pode chegar 
a uma expressão plena, porque o seu expoente vê apenas esse ideal parcial como toda a 
verdade e não é capaz, portanto, de compreender as suas implicações sociais e 
planetárias e cósmicas. 
 
Quando há uma verdadeira compreensão da ideia no seu todo (o que é raro), não pode 
haver ilusão. A ideia é tão maior do que o idealista que a humildade o salva da estreiteza. 
Onde há ilusão (o que é habitual e banal) e uma vaga reação interpretativa a uma ideia, 
vemos o surgimento de fanáticos, de idealistas vagos, de sádicos aplicadores da ideia 
como homens e mulheres unidirecionados e estreitos, procurando expressar sua própria 
interpretação da ideia de Deus, e visionários estreitos e limitados. Essa representação 
ilusória da realidade e essa exibição visionária da ideia têm sido tanto o orgulho quanto a 
maldição do mundo. É um dos fatores que levou o nosso mundo moderno ao seu triste 
estado, e é devido a este mau uso da faculdade divina de tocar a ideia e transformá-la em 



70 

 

ideal que o mundo está sofrendo hoje – provavelmente de maneira inevitável. A imposição 
dessas ideias interpretadas humana e mentalmente sob a forma de ideologias limitadas 
tem exercido um efeito lamentável sobre os homens. Eles precisam aprender a penetrar 
na verdadeira ideia que está por trás do seu ideal e a interpretá-la com exatidão à luz da 
sua alma, e além disso a empregarem os métodos que têm a garantia e a sanção do 
AMOR. Por exemplo, a ideia que se exprime pela afirmação de que "todos os homens são 
iguais" não é uma ilusão; é um fato que deve ser enfatizado. Isso foi entendido pelas 
pessoas de tendências democráticas. Trata-se, na realidade, do enunciado de um fato, 
mas quando não se admite também as ideias igualmente importantes da evolução, dos 
atributos raciais e das características nacionais e religiosas, a ideia fundamental recebe 
apenas uma aplicação limitada. Daí os sistemas ideológicos impostos dos nossos tempos 
modernos e atuais, e o rápido crescimento das ilusões ideológicas, que, no entanto, e 
sem exceção, se baseiam em uma ideia verdadeira. Também não é ilusão pensar que o 
desenvolvimento da consciência crística seja o objetivo da família humana, mas quando 
esta ideia é interpretada em termos de religião autoritária e por aqueles em quem a 
consciência crística ainda não está desenvolvida, torna-se simplesmente um conceito 
agradável e muitas vezes um incentivo obscuro, entrando assim imediatamente no campo 
da ilusão. 
 
Cito este dois exemplos, entre muitos outras possíveis, para que possam compreender 
como surgem as ilusões, como se desenvolvem e como têm que desaparecer, 
oportunamente; assim, poderão ter pontos de comparação que lhes permita compreender 
o valor relativo do verdadeiro e do falso, do que é temporal e do que é a eternidade básica 
do real. 
 
Ficará, portanto, muito claro para vocês que os níveis inferiores ou concretos do plano 
mental terão adquirido ou acumulado – ao longo das eras – um grande número de ideias, 
que foram formuladas como ideais, revestidas de matéria mental, nutridas pela vitalidade 
daqueles que reconheceram a parte de verdade da ideia que eram capazes de expressar 
e que deram a esses ideais a ênfase da sua faculdade de construir formas-pensamento e 
da sua atenção dirigida, o que implica necessariamente na energização do ideal limitado e 
formulado, porque – como sabem – a energia segue o pensamento. 
 
Essas formas-pensamento se tornam objetivas em relação à realidade subjetiva que o 
homem procurar atingir e com a qual se identifica durante longos períodos de tempo; ele 
se projeta nelas, as vitalizam e lhes dão dia e continuidade. Tornam-se parte dele; 
condicionam as suas reações e atividades; alimentam a sua natureza do desejo e, 
consequentemente, assumem uma importância indevida, criando uma barreira (de 
densidade variável, de acordo com a extensão da identificação) entre o homem em 
encarnação e a realidade que é o seu verdadeiro Ser. 
 
Não preciso enumerar aqui nenhuma destas formas-pensamento dominantes nem certos 
aspectos da ilusão intelectual e mental. Não quero que pensem nem por um momento 
que a ideia encarnada, que chamamos de ideal, seja em si mesma uma ilusão. Ela assim 
se torna quando é considerada como um fim em si mesma, em vez de ser o que é 
essencialmente, um meio para atingir um fim.  
 
Um ideal, corretamente apreendido e utilizado, fornece uma ajuda temporária para a 
realização da realidade imediata e iminente que é o objetivo do homem ou da raça 
alcançar, em qualquer momento dado. A ideia perante a raça hoje é o restabelecimento 
(em uma volta superior da espiral) daquela relação espiritual que caracterizava a raça no 
seu estado infantil, na sua condição primitiva. Sob a sábia orientação e a atitude 



71 

 

paternalista da Hierarquia e dos sacerdotes-iniciados da época, os homens sabiam que 
eram uma só família – uma família de irmãos – e chegaram a este conhecimento por meio 
do sentimento e de uma perceção sensível desenvolvida. Hoje, sob o nome de 
Fraternidade, a mesma ideia procura uma forma mental e o estabelecimento de uma 
relação espiritual renovada (a ideia) por meio da preparação dos homens em corretas 
relações humanas (o ideal). É esta a meta imediata da humanidade. 
Este resultado será obtido inevitavelmente pelo ciclo de necessidades pelo qual estamos 
passando agora e a ideia vagamente percebida – como resultado de uma necessidade 
extrema – imporá o seu ritmo à raça de tal maneira que todos os homens chegarão à 
realização do verdadeiro Ser. Se for feito um estudo minucioso sobre o fundamento 
básico de todas as ideologias, sem nenhuma excessão, descobrir-se-á que esta ideia de 
relações integrais (muitas vezes distorcidas na apresentação e ocultas sob métodos 
errados), de objetivos espirituais e de uma atividade fraterna positiva e definida está por 
trás de todas as formas externas. Tomei a situação atual como ilustração da ideia que 
toma forma como o ideal e que, infelizmente, muitas vezes se torna o ídolo e o objetivo 
fanático, incompreendido e sobrevalorizado das massas, sob a orientação de um idealista 
fervoroso. Um ideal é uma expressão temporária de uma ideia básica; não se destina a 
ser permanente, mas simplesmente a servir uma dada necessidade e a indicar uma saída 
do passado para um futuro mais adequado. Todos os ideais presentes, que se expressam 
através das ideologias atuais, servirão o seu propósito e acabarão por passar, como todo 
o resto passou na história da raça, e darão lugar, oportunamente, a uma relação espiritual 
reconhecida, uma irmandade subjetiva, como uma fraternidade definida e expressa. Por 
sua vez, estas produzirão, quando suficientemente desenvolvidas e compreendidas, uma 
forma de controle e de orientação e um tipo de governo que, neste momento, nem mesmo 
os pensadores mais avançados conseguem captar. 
 
Quando os ideais e os conceitos mentais e as formas-pensamento formuladas dominam a 
mente de um indivíduo, de uma raça ou da humanidade em geral, excluindo qualquer 
perspectiva ou visão e excluindo toda realidade, eles constituem uma ilusão enquanto 
controlarem a mente e o método de vida. Impedem o exercício da intuição, com o seu 
poder real de revelar o futuro imediato; muitas vezes excluem de sua expressão o 
princípio básico do sistema solar, o Amor, impondo algum princípio secundário e 
temporário; podem, assim, constituir uma "nuvem escura e hostil" que esconde da visão a 
"nuvem das coisas cognoscíveis" (a que Patanjali se refere no seu último livro) – aquela 
nuvem de sabedoria que paira sobre o plano mental inferior e que pode ser aproveitada e 
usada pelos estudantes e aspirantes através do exercício da intuição. 
 
Consideremos agora a intuição, que é o oposto da ilusão, lembrando que a ilusão 
aprisiona o homem no plano mental e o envolve inteiramente com formas-pensamento 
criadas pelo homem, impedindo-o de escapar para os reinos mais elevados da 
consciência ou para o serviço amoroso que deve ser prestado nos mundos inferiores 
onde o esforço se cumpre conscientemente. 
 
O grande ponto que gostaria de insistir aqui é que a intuição é a fonte ou a dispensadora 
da revelação. Por meio da intuição são reveladas e progressivamente entendidas as vias 
de Deus em relação ao mundo e em bem da humanidade. É pela intuição que são 
sucessivamente compreendidas a transcendância e a imanência de Deus e que o homem 
pode penetrar naquele conhecimento puro, na razão inspirada que o habilitarão a 
compreender não apenas os processos da natureza em sua expressão quíntupla divina 
como também as causas subjacentes desses processos, mostrando que se trata de 
efeitos e não de eventos iniciatórios; pela intuição o homem chega à experiência do reino 
de Deus e descobre a natureza, o tipo de vidas e de fenômenos e as características dos 



72 

 

Filhos de Deus quando entram em manifestação. Pela intuição, certos planos e propósitos 
que se revelam nos mundos criados e manifestados são levados à atenção do homem,e é 
mostrado a ele, como ele próprio e o restante da humanidade podem cooperar com o 
propósito divino e acelerar seu cumprimento. Pela intuição, as leis da vida espiritual, que 
são as leis que regem o próprio Deus, que condicioinam Shamballa e que guiam a 
Hierarquia se colocam progressivamente à sua atenção, à medida que ele se mostra 
capaz de compreendê-las e implementá-las. 

Quatro tipos de indivíduos estão sujeitos à revelação por meio do despertar da intuição:  

1. Aqueles que se encontram na via dos salvadores mundiais. Estes tocam e sentem o 
plano divino e estão comprometidos com o serviço e o trabalho para a salvação da 
humanidade. Eles se expressam em diferentes e variados graus de realização, que vão 
desde o homem que procura revelar a divindade na sua própria vida e no seu pequeno 
círculo imediato (por meio das mudanças e efeitos operados na sua vida pessoal) até os 
grandes Intuitivos e Salvadores do mundo, como o Cristo. Os primeiros são motivados, 
com toda a probabilidade, por alguma crise intuitiva que os remodelou inteiramente e lhes 
deu um novo sentido de valores; os outros podem, à vontade, se elevar ao mundo da 
perceção intuitiva e dos valores e ali apurar a vontade de Deus e uma visão ampla do 
Plano. Esses grandes representantes da Deidade têm a liberdade da Cidade Santa 
(Shamballa) e da Nova Jerusalém (a Hierarquia). São, portanto, únicos em seus contatos 
e, até agora, são relativamente poucos. 
 
2. Aqueles que se encontram na via dos profetas. Estes tocam o Plano em elevados 
momentos de intuição e sabem o que o futuro imediato reserva. Não me refiro aqui aos 
profetas hebreus, tão conhecidos no Ocidente, mas a todos aqueles que veem claramente 
o que deve ser feito para conduzir a humanidade das trevas para a luz, começando com a 
situação tal como ela é e olhando para a frente, para um futuro de consumação divina. 
Têm uma imagem clara em suas mentes do que é possível realizar, e o poder de indicá-la 
às pessoas do seu tempo. Situam-se necessariamente daqueles que têm uma visão 
relativamente clara do quadro cósmico e dos objetivos até aqueles que simplesmente 
veem o passo seguinte à frente para a raça ou a nação. Isaías e Ezequiel foram os dois 
únicos profetas hebreus que tiveram uma verdadeira visão profética e cósmica. Os outros 
eram homens modestos, mas inteligentes, que a partir da análise e da dedução, 
avaliavam o futuro imediato e indicavam possibilidades imediatas. Não tinham uma 
intuição reveladora direta. No Novo Testamento, João, o discípulo amado, teve o privilégio 
de obter uma imagem cósmica e uma verdadeira visão profética, que ele expôs no 
Apocalipse, mas ele foi o único que conseguiu isso e conseguiu porque amou 
profundamente, de maneira muito sábia e inclusiva. A sua intuição foi evocada por meio 
da profundidade e intensidade do seu amor – assim como foi com o seu Mestre, o Cristo. 
 
3. Aqueles que são os verdadeiros sacerdotes. Trata-se de sacerdotes por vocação 
espiritual e não por escolha. Foi a incompreensão da atribuição e dos deveres do 
sacerdote que levou todas as Igrejas (no Oriente e no Ocidente) à sua desastrosa posição 
autoritária. O amor de Deus e o verdadeiro estímulo espiritual que reconhece Deus 
imanente em toda a natureza e que exprime de maneira peculiar essa divindade no 
homem estão ausentes na maior parte dos sacerdotes de todas as religiões do mundo; o 
amor não é o guia, o indicador e o intérprete. Daí o dogmatismo do teólogo, as suas 
ridículas e profundas convicções quanto à interpretação correta, e sua crueldade muitas 
vezes encoberta por sua proclamação de princípios corretos e boas intenções. Mas o 
verdadeiro sacerdote existe e se encontra em todas as religiões. Ele é o amigo e o irmão 
de todos e, porque ama profundamente, a sabedoria está nele e (se for de tipo e 
formação mental) a sua intuição é despertada e a revelação é a sua recompensa. 



73 

 

Reflitam sobre isto. O verdadeiro sacerdote é raro e não se encontra apenas nas 
chamadas "ordens sagradas". 
 
4. Aqueles que são os místicos ou os ocultistas práticos. Em razão de uma vida 
disciplinada, uma aspiração ardente e um intelecto treinado, eles conseguiram evocar a 
intuição e estão, portanto, pessoalmente em contato com a verdadeira fonte da sabedoria 
divina. É sua função interpretar e formular sistemas de conhecimento temporários. Há 
muitos deles trabalhando pacientemente hoje no mundo, sem que sejam reconhecidos e 
sendo ignorados pelos que não pensam. A necessidade atual para eles é a de se 
"reunirem" nesta hora de necessidade mundial e fazerem que a sua voz seja claramente 
ouvida. Estas pessoas estão combinando o sentido da dualidade em uma unidade 
consciente, e a sua preocupação com a realidade e o seu profundo amor pela 
humanidade liberaram a intuição. Quando esta liberação acontece, já não há barreiras e o 
verdadeiro conhecimento, como resultado da sabedoria revelada, é o dom que essas 
pessoas têm a oferecer à sua raça e ao seu tempo. 
 
São esses os quatro grupos que estão operando a passagem de ilusão para intuição. É a 
recombinação inicial dos pares de opostos, pois tal recombinação não pode ser feita sem 
a ajuda do intelecto, porque o intelecto – pela análise, a discriminação e o correto 
raciocínio – indica o que deve ser feito. 
 
b. O Contraste entre Miragem e Iluminação.  
 
Um dos símbolos mais adequados para se ter uma imagem da natureza da miragem é 
imaginar o plano astral em três dos seus níveis (o segundo, o terceiro e o quarto, 
contando de cima para baixo) como uma zona envolta em uma espessa névoa de 
densidades variadas. A luz comum do homem comum, semelhante aos faróis de um carro 
e ao seu resplendor autossuficiente, serve apenas para intensificar o problema e não 
consegue penetrar nas brumas e na  névoa. Limita-se a pôr a névoa em relevo, para que 
a sua densidade e os seus efeitos intimidantes se tornem mais evidentes. A condição da 
névoa é revelada – mas isso é tudo. Assim é no plano astral em relação à miragem; a luz 
que está no homem, autoinduzida e autogerada, falha sempre em penetrar ou dissipar a 
escuridão e as condições miasmáticas e nebulosas. A única luz capaz de dissipar as 
brumas da miragem e evitar seus efeitos nocivos na vida é a da alma que – como foco de 
luz pura e dissipadora – possui a curiosa e singular qualidade de revelar, dissipar 
imediatamente e iluminar. A revelação concedida, diferente daquela da intuição, revela o 
que a miragem vela e oculta, sendo uma revelação peculiar do plano astral e 
condicionada por suas leis. Esta utilização específica da luz da alma toma a forma de uma 
concentração da luz (que emana da alma, através da mente) sobre a condição de 
miragem – particular ou específica, ou geral e mundial – de modo que a natureza da 
miragem seja revelada, sua qualidade e origem sejam descobertas, e o seu poder chegue 
ao fim por meio de um período de concentração constante e prolongado, consagrado à 
dissipação da condição. 
 
Na nossa próxima seção, trataremos detalhadamente da técnica deste uso científico da 
luz e, por isso, não vou desenvolver o tema neste momento. Tratarei apenas da parte que 
lhes permitirá, como grupo, começar o seu trabalho, há muito esperado, sobre o problema 
de dissipar a miragem do mundo atual – pelo menos em alguns dos seus aspectos. Não 
vou definir a miragem neste momento nem dar exemplos da sua atividade como fiz no 
caso da ilusão e da sua correspondência contrastante, a intuição, porque cobri o terreno 
muito minuciosamente na secção anterior, e basta consultá-la para encontrar tudo o que 
estou preparado para lhes dar neste momento. 



74 

 

No entanto, vou dar uma breve definição do que significa iluminação, pedindo-lhes que 
tenham em conta que não estamos tratando aqui da iluminação que revela a Realidade 
ou a natureza da alma, ou que torna clara a visão que vocês têm do reino da alma, mas 
da iluminação que a alma lança no mundo do plano astral. Implica no uso consciente da 
luz, primeiro como farol que esquadrinha o horizonte astral e localiza a miragem que está 
causando dificuldades e, segundo, na forma de distribuição de luz enfocada, dirigida 
intencionalmente para a área do plano astral em que se determinou realizar um esforço 
para dissipar a bruma e a névoa concentradas ali. 
 
Portanto, são necessárias algumas premissas básicas, que podem ser enunciadas como 
segue: 
 
1. A qualidade e principal característica da alma é luz. Portanto, para que o discípulo e o 
trabalhador usem essa luz e expressem essa qualidade, antes de tudo devem estabelecer 
e reconhecer o contato com a alma por meio da meditação. 
 
2. A qualidade do plano astral – e sua principal característica – é a miragem. É o campo 
onde deve ser travada a grande batalha dos pares de opostos, que são a expressão de 
um antigo desejo – oriundo da miragem, enganador e falso – em um caso e, em outro 
caso, de uma elevada aspiração espiritual pelo que é real e verdadeiro. Aqui devemos 
lembrar que o desejo astral, as emoções erradas e egoistas e as reações astrais aos fatos 
da vida diária não são parte da natureza da alma e oportunamente constituem uma 
condição que serve para velar a verdadeira natureza do homem espiritual. 
 
3. Em seguida é preciso estabelecer uma relação entre a alma e o plano astral, por meio 
do corpo astral do discípulo, o qual deve considerar referido corpo astral como seu 
mecanismo de resposta ao mundo das sensações e o único instrumento através do qual a 
sua alma pode contactar esse nível de expressão – por mais temporário e não duradouro 
que seja. O discípulo deve, pois, estabelecer contato com a alma, fazendo-o de maneira 
consciente e com a necessária ênfase, de maneira a transportar a luz da alma para o seu 
próprio corpo astral; deve aprender a focalizá-la no centro do centro plexo solar e, a partir 
desse ponto de realização, passar a trabalhar no plano astral, na árdua tarefa de dissipar 
a miragem.  
 

4. Quando este contato foi estabelecido e alma, corpo astral e plano astral se encontram 
em estreita relação, o discípulo deve transportar a luz focalizada no plexo solar (onde foi 
temporariamente localizada) para o centro do coração. Ele deve manter a luz firmemente 
neste elevado centro e dali trabalhar de maneira consistente e com perseverança. 
Parafraseio aqui uma antiga instrução para discípulos, que pode ser encontrada nos 
Arquivos da Hierarquia e que se refere a este processo em particular. Apresento uma 
breve e um tanto inadequada paráfrase desta antiga formulação simbólica: 
 
"O discípulo se ergue e, dando as costas para as névoas da miragem, olha para o 
Oriente, de onde a luz deve fluir. No seu coração, ele reúne toda a luz disponível e, a 
partir desse ponto de poder entre as omoplatas, a luz flui." 
 
5. O discípulo deve abandonar todo senso de tensão ou de esforço e deve aprender a 
trabalhar com pura fé e amor. Quanto menos ele sentir e quanto menos estiver 
preocupado com os seus próprios sentimentos ou com o sentimento de êxito ou de 
fracasso, mais provável será que o trabalho prossiga com eficácia e que a miragem seja 
lentamente dissipada. Neste trabalho não há pressa. Aquilo que é muito antigo não pode 



75 

 

ser dissipado imediatamente, não importa o quanto a intenção seja boa nem o quanto a 
necessária técnica seja captada com precisão. 
 
Ficará evidente para vocês que este trabalho comporta elementos de perigo. A menos 
que os membros do grupo sejam extremamente prudentes e cultivem o hábito da 
observação atenta, podem sofrer uma estimulação excessiva do plexo solar, até que 
dominem o processo de transferir rapidamente a luz da alma, enfocada no plexo solar, e a 
luz inata do corpo astral, também localizada naquele centro, para o centro do coração, 
entre as omoplatas. Por isso, advirto a todos e a cada um de vocês para que procedam 
com o máximo cuidado e que, se sofrerem alguma perturbação do plexo solar ou se 
perceberem em vocês mesmos uma crescente instabilidade emocional, não se perturbem 
indevidamente. Peço a vocês que considerem o fenômeno da perturbação como 
simplesmente uma dificuldade temporária, incidente no serviço que estão procurando 
prestar. Se prestarem esta atenção inteligente ao assunto e nada mais, recusando-se a 
ficar angustiados ou perturbados, não sentirão nenhum efeito nocivo. 
 
Com relação ao trabalho de grupo que vocês se propõem a fazer nestas linhas, 
continuem com a meditação de grupo já indicada em outra parte (Discipulado na Nova 
Era, Volume I), e em seguida, ao chegarem  à Etapa III da meditação grupal – trabalhem 
juntos da seguinte maneira: 
 
1. Depois de se vincularem aos seus irmãos de grupo, cumpram conscientemente as 
indicações dadas em termos simbólicos naquele antigo documento que parafraseei para 
vocês acima. 
 
a. Façam conscientemente a ligação com a sua alma e compreendam esta vinculação 
como um fato. 
 
b. Em seguida, dirijam a luz da alma, graças ao poder da imaginação criativa, diretamente 
para o seu corpo astral e, dali, para o centro plexo solar – que é a linha de menor 
resistência. 
 
c. Em seguida, transfiram a luz da alma e a luz inerente ao corpo astral do centro plexo 
solar para o centro do coração, por um ato decisivo da vontade. 
 
2. Em seguida, pela imaginação, fiquem de costas para o mundo da miragem e 
concentrem o olho da mente na alma, cuja natureza é AMOR. 
 
3. Façamos uma pausa de alguns minutos para nos estabilizarmos para o trabalho e 
concentremos de maneira precisa e consciente a luz disponível, de todas as fontes, no 
centro do coração. Imaginemos este centro entre as omoplatas como um sol radiante. Eu 
poderia aqui salientar que isto é, no indivíduo, a correspondência microcósmica do 
"coração do Sol" que é sempre dirigido pelo "Sol central espiritual", localizado na cabeça. 
Coloquem esta imagem claramente na sua consciência, pois ela envolve a atividade dual, 
embora sintética, da cabeça e do coração. 
 
4. Depois vejam um feixe de luz branca pura, amplo e brilhante, sendo vertido do centro 
do coração, entre as omoplatas, para a miragem localizada com a qual vocês, como 
grupo, estão tratando. O que é essa área localizada, revelarei em breve. 
 
5. Quando isto estiver claramente definido na sua mente e inspirado pelo seu desejo e 
força, e quando tiverem visualizado todo o quadro simbólico claramente, vejam então o 



76 

 

seu raio de luz particular se misturando com os raios de luz que os seus irmãos de grupo 
estão projetando. Assim, uma grande torrente de luz direcionada, vinda de vários 
aspirantes treinados (e vocês estão treinados, irmãos?), será vertida sobre aquela área de 
miragem com a qual estarão, tratando. 
 
6. Façam este trabalho durante cinco minutos de atenção sustentada e, em seguida, 
procedam como indicado na Etapa IV do seu esquema de meditação. 
 
Ao definir a iluminação como a antítese da miragem, é evidente que minhas observações 
devem necessariamente se limitar a determinados aspectos da iluminação e só dirão 
respeito às maneiras de trabalho dirigidas e às apresentações do problema que se 
referirão ao uso da luz no plano astral e, em especial, em conexão com o trabalho que 
vocês se comprometeram a fazer. Há muitas outras definições possíveis, porque a luz da 
alma é como um imenso farol, cujos feixes podem se dirigir para muitas direções e se 
enfocar em diversos níveis. No entanto, aqui estamos tratando apenas do seu uso 
especializado. 
 
A iluminação e a luz do conhecimento são tidas como termos sinônimos; muitas miragens 
podem ser dissipadas e dispersadas quando submetidas à potência da mente que 
informa, pois a mente é essencialmente o que vence a emoção, mediante a apresentação 
de um fato. O problema consiste em induzir o indivíduo, a raça ou a nação que esteja 
atuando sob a influência da miragem para que invoque o poder mental de analisar a 
situação e submetê-la a um sereno e frio exame. A miragem e a emoção exercem efeito 
mútuo, e a emotividade em geral é tão intensa em relação à miragem que acaba sendo 
impossível levar a luz do conhecimento com facilidade e eficácia. 
 
A iluminação e a percepção da verdade também são termos sinônimos, mas é preciso 
lembrar que a verdade, neste caso, não é a verdade existente nos planos abstratos, mas 
a verdade concreta e cognoscível – verdade que pode ser formulada e expressa em 
termos e formas concretas. Quando a luz da verdade entra, a miragem desaparece 
automaticamente, ainda que apenas durante um breve período. Novamente, porém, surge 
uma dificuldade, porque poucas pessoas se interessam em enfrentar a verdade real, pois 
implica em que terão de abandonar a tão apreciada miragem, adquirir a capacidade de 
reconhecer o erro e admitir os equívocos, o que o falso orgulho da mente não permitirá. 
Além disso, posso lhes assegurar que a humildade é um dos fatores mais potentes para 
liberar o poder iluminador da mente, à medida que reflete e transmite a luz da alma. 
Enfrentar de maneira determinada a vida real e reconhecer decididamente a verdade – 
fria, serena e desapaixonadamente – facilitará muito o apelo à afluência de luz que 
bastará para dissipar a miragem.  
 
Como estamos tratando do problema da miragem e da iluminação, pode ser útil aqui se 
eu tratar da miragem específica que eu gostaria de pedir ao grupo que ajudasse a 
dissipar. Refiro-me à miragem da separatividade. Trabalhar nessa linha resultará em 
implicações muito práticas e muito benéficas, pois nenhum de vocês (como descobrirão) 
será capaz de trabalhar com eficácia nesta questão se tiver qualquer sentimento de 
separatividade; referida reação separatista pode se expressar como ódio, como uma 
repulsa dinâmica ou como crítica – e talvez, em certos casos, nas três formas. Há forças 
que vocês podem considerar pessoalmente como separatividade ou como causa de 
separação. Lembraria que os pontos de vista habituais e as convicções favoritas daqueles 
aos quais vocês se opoem mentalmente (muitas vezes em razão de uma firme adesão ao 
que vocês consideram como princípios corretos) são igualmente corretos para aqueles 
que os possuem; eles acham que seus pontos de vista são errados e os consideram 



77 

 

como separatistas em seus efeitos e como a base dos problemas. Eles são, por seu lado, 
tão sinceros como vocês são e tão zelosos em alcançar a atitude correta quanto vocês se 
sentem ser. Isso costuma ser esquecido muitas vezes e eu gostaria de lembrá-los. 
Também ilustraria este fato assinalando que o ódio ou a repulsa (se ódio é uma palavra 
muito forte) que qualquer um de vocês possa sentir pelas atividadeds do governo alemão 
e pela linha que tomaram contra o povo judeu, poderia se voltar com quase a mesma 
justificativa contra os próprios judeus. Os judeus sempre foram separatistas e se 
consideraram como "os escolhidos do Senhor" e nunca se mostraram passíveis de 
assimilação em nenhuma nação. O mesmo se pode dizer dos alemães, e para muitos 
eles evocam a mesma reação como diante dos judeus, mas sem chegar à perseguição 
física. Nenhuma dessas atitudes, como bem sabem, é justificável do ponto de vista da 
alma; ambas são igualmente erradas, e esse é um ponto de vista que judeus e antijudeus 
devem chegar a entender e, pelo entendimento, encerrar.  
 
Menciono isso porque vou pedir que tratem dessa antiga e mundialmente difundida 
miragem – a miragem do ódio ao judeu. Nesse grupo, há aqueles que são, pelo menos 
em seus pensamentos, violentamente antialemães; há outros que são definitivamente, 
embora de maneira inteligente, antijudeus. Gostaria de pedir aos que pertencem a esses 
dois grupos que reconheçam o problema que estão enfrentando. Trata-se de um 
problema tão antigo e tão profundamente enraizado na consciência da raça que é muito 
maior do que o indivíduo pode imaginar; o ponto de vista individual é, em consequência, 
tão limitado que sua utilidade construtiva fica bastante prejudicada. Afinal de contas, 
irmãos, o ponto de vista do "oprimido" não é necessariamente o único a merecer 
consideração nem o que está sempre certo. Tanto os alemães quanto os judeus merecem 
nosso amor impessoal, em especial porque ambos são culpados (se é que posso usar 
esse termo) dos mesmos erros e falhas básicos. Os alemães têm uma forte consciência 
racial, e os judeus igualmente. Os alemães são separatistas em sua atitude em relação ao 
mundo; os judeus igualmente. Os alemães insistem hoje na pureza racial, algo em que os 
judeus insistem há séculos. Um pequeno grupo de alemães é anticristão, um número 
igualmente pequeno de judeus também. Eu poderia continuar a acumular as 
semelhanças, mas o que foi dito acima será suficiente. Portanto, sua aversão a um grupo 
não é mais justificada do que sua recusa em reconhecer qualquer justificativa para as 
atividades e atitudes do outro. O semelhante frequentemente repudia e se afasta do 
semelhante, e os alemães e os judeus são curiosamente parecidos. Assim como muitos 
britânicos – a maioria da raça britânica – são romanos reencarnados, muitos alemães são 
judeus reencarnados. Daí a semelhança de seus pontos de vista. É uma briga de família e 
não há nada mais terrível do que isso. 
 
Vou lhes pedir que levem os alemães e os judeus para a meditação em grupo e vertam 
seu amor grupal sobre essas duas divisões de irmãos na família humana. Antes de 
iniciarem a meditação, certifiquem-se de que se libertaram – emoções e mente – de 
quaisquer antagonismos latentes, de quaisquer ódios, de quaisquer ideias preconcebidas 
de certo ou errado, mas que simplesmente recorram ao amor de suas almas, lembrando-
se de que tanto os judeus como os alemães são almas como vocês e são idênticos em 
origem, objetivo e experiência de vida. 
 
Ao verterem a corrente de pura luz branca (como a Estapa III os instrui), certifiquem-se de 
que ela flua através de vocês com pureza e clareza como uma única corrente. Em 
seguida, vejam-na se dividir em quantidades ou proporções iguais – uma corrente de luz 
viva e amor indo para os judeus e a outra para os alemães. A qualidade de seu amor 
contará e não tanto a precisão de sua análise ou a perfeição da sua técnica. 
 



78 

 

c. O Contraste entre Maya e Inspiração.  
 
Aqui entramos definidamente no reino da substância material. Trata-se essencialmente e 
de maneira característica, do reino da força. Maya é predominantemente (para o 
indivíduo) o agregado das forças que controlam seus sete centros de força, com exceção, 
eu enfatizaria, da energia dominante da alma. Portanto, vocês verâo que a maior parte da 
humanidade – e o homem até que esteja no Caminho Probacionário – está sob o controle 
de maya, pois um homem sucumbe a maya quando é controlado por qualquer outra força 
ou forças que não sejam aquelas energias que vêm diretamente da alma, e que 
condicionam e controlam as forças inferiores da personalidade, como algum dia e 
inevitavelmente devem fazer e farão. 
 
Quando um homem está sob o controle de forças físicas, astrais e mentais, ele se 
convence, naquele momento, de que elas são, para ele, as forças corretas. É aí que 
reside o problema de maya. Essas forças, no entanto, quando controlam um homem, 
determinam nele uma atitude separatista e produzem um efeito que alimenta e estimula a 
personalidade e não traz a energia da alma, a verdadeira Individualidade. Essa análise 
deveria ser esclarecedora para vocês. Se os homens e as mulheres submetessem suas 
vidas a um exame mais minucioso do verdadeiro homem interior ou espiritual e 
pudessem, assim, determinar qual combinação de energias condiciona as atividades de 
sua vida, eles não continuariam a agir – como fazem agora – de maneira tão cega, tão 
inadequada e tão ineficaz. 
 
É por essa razão que o estudo e a compreensão dos motivos são tão valiosos e 
importantes, pois esse estudo determina intelectualmente (se devidamente investigado) 
que fator ou fatores inspira(m) a vida cotidiana. Temos aqui uma declaração que merece 
um estudo atento. Perguntaria a vocês: qual é o principal motivo que os leva a agir? Pois, 
seja qual for, ele condiciona e determina a tendência dominante da sua vida. 
 
Muitas pessoas, em especial as massas pouco evoluídas, são inspiradas apenas pelo 
desejo – material, físico e temporário. A maioria é controlada pelo desejo animal de 
satisfazer os apetites animais, o desejo material de posses e de usufruir os luxos da 
existência, o anseio por "coisas," que assergurem conforto e segurança – nos campos 
econômico, social e religioso. O homem está sob a influência da forma mais densa de  
maya, e as forças de sua natureza se concentram no centro sacro. Outros são motivados 
por certas formas de aspiração ou ambição – aspiração por algum paraíso material (e a 
maioria das religiões retrata o céu desta maneira), ambição de poder, desejo de 
satisfação dos apetites emocionais ou estéticos ou de posse de realidades mais sutis e 
anseio por conforto emocional, estabilidade mental e a certeza de que os desejos mais 
elevados serão satisfeitos. Tudo isso é maya em sua forma emocional, o que não é a 
mesma coisa que miragem. No caso da miragem, as forças da natureza do homem estão 
assentadas no plexo solar. No caso de maya, estão assentadas no centro sacro. A 
miragem é sutil e emocional. Maya é tangível e etérica. 
 
São essas as forças de maya que atuam, motivam e energizam a vida do homem comum. 
Sob sua influência, ele fica desamparado, pois elas inspiram todo o seu pensamento, toda 
a sua aspiração e desejo e toda a sua atividade no plano físico. Seu problema é duplo: 
 
1. Colocar todos os seus centros sob a inspiração da alma. 
2. Transferir ou transmutar as forças dos centros inferiores que controlam a personalidade 
nas energias dos centros acima do diafragma, as quais repondem automaticamente à 
inspiração da alma. 



79 

 

É nisso que reside a potência e o valor simbólico dos exercícios respiratórios. O motivo é 
o controle pela alma e, embora os métodos empregados sejam (em muitos casos) 
absolutamente indesejáveis, a tendência que se desenvolve na vida do pensamento se 
mostrará inevitavelmente determinante e condicionante. Os métodos usados podem não 
salvar o corpo físico despreparado de certos resultados maléficos e desastrosos, mas, a 
longo prazo e em última análise, podem condicionar a experiência futura (provavelmente 
em outra vida) de tal maneira que o aspirante se encontrará mais apto a atuar como alma 
do que poderia ser o caso. 
 
Antes de encerrar essa instrução específica sobre a miragem, gostaria de chamar a 
atenção do grupo para as frases ocultas que dei a D.L.R. antes de ele deixar o grupo. 
Elas têm uma relação direta com o trabalho grupal e eu gostaria que vocês as 
considerassem e estudassem cuidadosamente. O Antigo Comentário, ao falar sobre o 
trabalho daqueles cujo dharma é dissipar a miragem do mundo, usa as seguintes frases 
iluminadoras:  
 
Eles chegam e permanecem. Em meio a formas rodopiantes – algumas de rara beleza e 
outras de horror e desespero – eles permanecem. Não olham para cá ou para lá, mas, 
com o rosto voltado para a luz, permanecem. Assim, através de suas mentes, a luz pura 
flui para dissipar as névoas. 
 
Eles chegam e repousam. Eles cessam suas atividades externas, parando para fazer um 
trabalho diferente. Em seu coração há repouso. Não correm para cá e para lá, mas 
constituem um ponto de paz e repouso. Aquilo que na superfície vela e oculta o real 
começa a desaparecer e, do coração em repouso, um feixe de força dissipadora se 
projeta, mistura-se com a luz brilhante e, então, as névoas criadas pelo homem 
desaparecem. 
 
Eles chegam e observam. Possuem o olho da visão; da mesma forma, possuem a direção 
correta da força necessária. Eles veem a miragem do mundo e, vendo, percebem por trás 
dela tudo que é verdadeiro, belo e real. Assim, pelo olho de Buddhi, vem o poder de 
afastar as miragens ocultas e rodopiantes desse mundo cheio de miragens. 
 
"Eles permanecem, repousam e observam. Assim é a vida deles e assim é o serviço que 
prestam às almas dos homens." 
 
Recomendo que reflitam cuidadosamente sobre essas linhas. Elas transmitem a vocês 
não apenas o campo de serviço do seu grupo, mas também a atitude desejada para a 
vida pessoal de cada membro do grupo. 
 
Gostaria também, neste momento, de abordar um fator de real importância para este 
trabalho e repetir minha advertência anterior: Vocês se lembrarão de que o esforço para 
se libertarem da irritação ou do que é chamado na Agni Yoga de "imperil" (uma palavra 
singular, mas satisfatória, meus irmãos) é essencial para esse grupo? A irritação está 
muitíssimo corrente nestes dias de tensão nervosa e compromete nitidamente o 
progresso e retarda os passos do discípulo no Caminho. Pode produzir uma tensão 
perigosa para o grupo se estiver presente em qualquer um de vocês, e essa tensão 
induzida no grupo pode interferir no esforço do poder e da luz que vocês devem usar, 
mesmo quando os outros membros do grupo permanecem inconscientes desta fonte de 
emanação. A irritação definitivamente gera um veneno que se localiza na região do 
estômago e do plexo solar. A irritação é uma doença, se posso usar esta palavra, do 
centro plexo solar e é absolutamente contagiosa em medida quase alarmante. Portanto, 



80 

 

irmãos, observem-se com cuidado e lembrem-se que, na medida que possam viver na 
cabeça e no coração, extinguirão a doença do imperil e ajudarão na transferência das 
forças do plexo solar para o centro do coração.  
 
 
d. O Contraste entre o Morador do Umbral e seu oposto, o Anjo da Presença. 
 
Todo o tema do Morador e sua relação com o Anjo (uma maneira simbólica de indicar 
uma grande relação e possibilidade, e um grande fato em manifestação) somente agora é 
passível de consideração. Somente quando o homem é uma personalidade integrada 
surge verdadeiramente o problema do Morador, e só quando a mente está alerta e a 
inteligência organizada (como claramente está ocorrendo hoje em grande escala) é 
possível para o homem perceber, de maneira inteligente e não apenas misticamente, o 
Anjo e, assim, intuir a PRESENÇA. Somente então assume vastas proporções toda a 
questão referente aos obstáculos que o Morador personifica e as limitações que coloca ao 
contato e à realização espirituais. Somente então é possível examiná-los de maneira útil e 
tomar as medidas para induzir a ação correta. Somente quando há uma fusão adequada 
na humanidade como um todo, aparece o grande e humano Morador do Umbral como 
uma entidade integrada, ou aparece o Morador em sentido nacional ou racial, propagando 
e vitalizando a miragem nacional, racial e planetária, fomentando e nutrindo as miragens 
individuais e evidenciando inequivocamente todo o problema. Somente então a relação 
entre a alma da humanidade e as forças geradas de sua antiga e potente personalidade 
assumem proporções que exigem uma drástica atividade e cooperação inteligente. 
 
Essa hora já chegou, e nos dois livros, Os Problemas da Humanidade e O 
Reaparecimento do Cristo, como também nas Mensagens de Wesak e de Lua Cheia de 
junho, tratei desta situação muitíssimo prática e urgente, que é em si mesma a garantia 
do progresso humano para sua meta destinada, assim como a comprovação dos 
principais obstáculos à realização espiritual. 
 
As seções que vamos ab ordar agora são de importância essencial para todos aqueles 
que estão se treinando para a iniciação. Digo "estão se treinando," irmão; não digo que 
vocês poderiam tomar a iniciação nesta vida. Pessoalmente não sei se tomarão ou não; a 
questão está em suas mãos e no destino projetado para vocês – planejado por suas 
almas. O seu problema é essencialmente aprender a lidar com o Morador do Umbral e 
determinar os procedimentos e processos pelos quais  a monumental atividade de fusão 
pode acontecer. Por meio dessa fusão o Morador "desaparece e não é mais visto, embora 
ele atue ainda no plano externo, o agente do Anjo; a luz absorve o Morador, e neste 
obscurecimento – radiante e no entanto magnético – esta antiga forma de vida se 
dissolve, embora ainda conserve a sua forma; ela permanece e trabalha, mas não é mais 
ela mesma." São essas as afirmações paradoxais do Antigo Comentário. 
 
Já defini para vocês nos termos mais simples possíveis a natureza do Morador. Gostaria 
porém de me estender em um ou dois pontos e lhes fazer novas sugestões que – por 
razões de clareza e para uma compreensão mais rápida – esquematizarei da seguinte 
maneira: 
 
1. O Morador do Umbral é essencialmente a personalidade; é uma unidade integrada, 
composta de forças físicas, energia vital, forças astrais e energias mentais, sendo o 
somatório da natureza inferior. 
 



81 

 

2. O Morador toma forma quando o homem reorienta conscientemente sua vida, sob a 
impressão da alma; toda a personalidade então fica teoricamente direcionada à liberação 
pelo serviço. O problema é converter a teoria e os fatos da aspiração em experiência. 
 
3. Durante um tempo muito longo, as forças da personalidade não constituem o Morador. 
O homem não está no umbral da divindade nem tem percepção consciente do Anjo, 
sendo suas forças incipientes. Atua de maneira inconsciente em seu ambiente, e 
aparentemente é vítima das circunstâncias e de sua própria natureza, sob a atração e o 
impulso do desejo pela atividade e a existência no plano físico. Porém, quando a vida do 
homem é regida do plano mental, mais o desejo e a ambição e é controlada, pelo menos 
em certa grande medida, pela influência mental, o Morador começa a tomar forma como 
uma força unificada. 
 
4. As etapas em que o Morador do Umbral é reconhecido, submetido a uma disciplina 
aplicada com discriminação e finalmente controlado e dominado, são basicamente três: 
 
a. A etapa em que a personalidade domina e rege a vida, ambições e metas do esforço 
da vida do homem. O Morador controla. 
 
b. A etapa em que se produz uma crescente ruptura na consciência do discípulo. O 
Morador ou personalidade é então impulsionado em duas direções: uma, para a busca 
das ambições e desejos pessoais nos três mundos; outra, onde o Morador faz o esforço 
(observem esta expressão) para permanecer no umbral da divindade e diante do Portal 
da Iniciação. 
 
c. A etapa em que o Morador busca conscientemente a colaboração da alma e, embora 
em si mesmo constituindo essencialmente uma barreira para o progresso espiritual, é 
cada vez mais influenciado pela alma do que por sua natureza inferior. 
 
5. Quando alcança a etapa final (e hoje muitos já a estão alcançando) o discípulo luta com 
maior ou menor êxito para estabilizar o Morador (aprendendo a “manter a mente firme na 
luz”, assim controlando a natureza inferior). Dessa maneira, a constante instabilidade e 
fluidez do Morador é gradualmente superada; efetua-se sua orientação para a realidade e 
para longe da Grande Ilusão, e o Anjo e o Morador são lentamente levados a um estreito 
relacionamento.  
 
6. Nas primeiras etapas do esforço e das tentativas de controle, o Morador é positivo e a 
alma é negativa nos efeitos nos três mundos do empenho humano. Depois vem um 
período de oscilação, que leva a uma vida de equilíbrio, em que não predomina nenhum 
dos dois aspectos; depois rompe-se o equilíbrio e a personalidade vai se tornando 
paulatinamente negativa e a influência da alma ou psique torna-se dominante e positiva. 
 
7. As influências astrológicas podem exercer efeitos potentes sobre essas situações e – 
falando em termos gerais e dentro de certos limites esotéricos – é possível observar que:  
 
a. Leão  controla o Morador quando está positivo. 
b. Gêmeos  controla os processos de oscilação. 
c. Sagitário  controla o Morador quando está negativo. 
 
Poderíamos acrescenter que três signos – Escorpião, Sagitário, Capricórnio – levam 
finalmente para a fusão de Morador e Anjo. 
 



82 

 

8. O raio da alma domina e condiciona a atividade do Anjo e seu tipo de influência sobre o 
Morador. Exerce efeito sobre o carma e os tempos propícios.  
 
9. O raio da personalidade controla o Morador em todas as primeiras etapas e até o 
momento em que o raio da alma começa a exercer um efeito crescente de maneira 
constante. O raio da personalidade, como sabem, é uma combinação de três energias 
que produzem o quarto raio ou raio da personalidade, e isto por meio de suas relações 
recíprocas em um longo período de tempo. 
 
10. Portanto, os cinco tipos de energia que lhes indiquei como importantes em suas 
próprias vidas, quando lhes dei indicações sobre a natureza dos seus cinco raios que os 
controlam, também regem a relação entre o Morador e o Anjo, tanto no indivíduo como na 
humanidade como um todo. Esses cinco raios são os raios do corpo físico, o raio do 
astral, o raio do mental, o raio da personalidade e o raio da alma. 
 
11. Os raios que regem e que condicionam a humanidade e o problema atual do mundo 
são os seguintes: 
 
a. O raio da Alma  2°   A humanidade deve expressar amor 
b. O raio da personalidade  3°  O desenvolvimento da inteligência 

para transmutá-la em amor-sabedoria 
c. O raio do corpo mental  5°  Realização científica 
d. O raio do corpo astral  6°  Desenvolvimento do idealismo 
e. O raio do corpo físico  7°  Organização. Negócios. 
 
 
O raio da alma controla durante todo o período de uma vida. Os raios da personalidade 
dados acima referem-se à Era de Peixes que está começando a passar; mas eles 
condicionaram a humanidade de maneira definida e irrevogável. 
 
Vocês observarão também que o primeiro Raio da Vontade ou Poder está ausente, como 
também o quarto Raio da Harmonia através do Conflito. Este quarto raio está sempre 
ativo, pois controla de maneira singular a quarta Hierarquia criadora e podemos 
considerá-lo como o raio fundamental da personalidade da quarta Hierarquia criadora. O 
que foi mencionado acima é um raio transitório e fugaz de uma encarnação menor. 
 
12. Ao longo da Era de Aquário, que está entrando rapidamente, o Morador apresentará 
forças da personalidade ligeiramente diferentes: 
 
Raio da personalidade  5°   Fundamental e determinante 
Raio do corpo mental  4°  Efeito criador  
Raio do corpo astral  6°  Incentivos que condicionam 
Raio do corpo físico  7°  Raio que entra 
 
 
13. Cada grande ciclo do zodíaco corresponde a uma encarnação da família humana e 
cada grande raça é um evento similar; no entanto, este evento tem mais importância no 
que diz respeito à compreensão e à consciância humana. A analogia se dá com as 
poucas encarnações importantes na vida da alma, em contraste com as muitas 
encarnações sem importância e que se sucedem rapidamente. Entre as encarnações 
importantes, há três que são espeialmente importantes: as raças lemuriana, atlante e 
ariana. 



83 

 

14. Cada raça produziu seu próprio tipo de Morador do Umbral que foi enfrentado no final 
do ciclo espiritual (não do ciclo físico, que se cristaliza) quando a maturidade foi 
alcançada e uma determinada iniciação se tornou possível para a humanidade avançada. 
 
15. Quando uma encarnação racial e um ciclo zodiacal se sincronizam (o que nem 
sempre é o caso) há uma significativa e importante concentração da atenção do Morador 
no Anjo e vice-versa. Isto está acontecendo neste momento, ao término da era de Peixes 
e quando a raça ariana alcançou a maturidade e um grau relativamente alto de 
desenvolvimento. Discipulado significa maturidade, e porque chegou à maturidade esta 
raça deve enfrentar o Morador. A raça ária está pronta para o discipulado. 
 
16. O desenvolvimento da sensibilidade no indivíduo e na raça indica a iminência do 
reconhecimento do Anjo sob o ângulo da visão e da oportunidade imediata. Essa 
oportunidade de fusão ativa nunca foi tão real como agora. 
 
17. As linhas de demarcação existentes entre as áreas de influência reconhecidas entre o 
Morador e o Anjo estão mais claras do que nunca na história da raça. O homem sabe a 
diferença entre o certo e o errado e agora deve escolher o caminho que deve seguir. Na 
crise racial atlante (que também foi uma crise humana completa), cuja história foi 
perpetuada para nós na Bhagavad Gita, Arjuna – símbolo do discípulo daquele tempo e 
discípulo mundial – estava completamente desorientado. Isso não é tão verdadeiro agora. 
Os discípulos do mundo e o discípulo mundial veem as questões hoje com relativa 
clareza. Vencerá o oportunismo ou o Morador será sacrificado com amor e compreensão 
em favor do Anjo? É este o problema maior. 
 
Pedirei a vocês, irmãos, que façam duas coisas: estudem as ideias acima à luz da atual 
crise mundial e à luz do seu próprio problema alma-personalidade. 
 
A humanidade avançada permanece, como o Morador, no limiar da divindade. O Anjo 
permanece na expectativa –  absorvido na PRESENÇA, mas pronto para absorver o 
Morador. A humanidade avançou em consciência aos limites do mundo dos valores 
espirituais e ao reino de Luz e de Deus. O Anjo "veio à Terra" na expectativa de ser 
reconhecido – um evento cuja vinda do Cristo há dois mil anos foi o símbolo e o 
precursor. Nesta situação se encontram todos os aspirantes avançados. Pode ser a sua. 
Essa é a situação também no que diz respeito à humanidade como um todo e à 
Hierarquia que se aproxima. A consciência da humanidade, do ponto de vista superior e 
espiritual, funciona hoje por meio de um grupo cada vez maior de servidores mundiais, 
aspirantes mundiais e discípulos mundiais – em número realmente grande. 
 
A humanidade hoje é o Morador, enquanto que a Hierarquia das almas é o Anjo e, por 
trás se encontra a PRESENÇA da própria Deidade, intuída pela Hierarquia e vagamente 
percebida pela humanidade, mas proporcionando assim essa tríplice síntese que constitui 
a divina manifestação na forma. 
 
Os três produzem potentes emanações (ainda que a emanação da PRESENÇA, 
proveniente de Shamballa, tenha sido sabiamente restringida desde que a raça humana 
veio à existência). Os três possuem auras, se as denominarmos assim, e hoje, nos três 
mundos, a do Morador é a mais poderosa, assim como na vida do aspirante sua 
personalidade constitui o fator que predomina e predispõe. Essa poderosa emanação 
humana constitui a principal miragem na vida da humanidade e do discípulo individual. É 
uma síntese de miragem, fusionada e mesclada pelo raio da personalidade, mas 
precipitada pelo efeito da crescente influência do raio da alma. É a sombra ou distorção 



84 

 

da realidade, percebida agora pela primeira vez, em ampla escala, pela raça humana e 
posta em evidência pela luz que brilha no Anjo, e que transmite a energia da PRESENÇA. 
 
Assim permanecem, a Humanidade e a Hierarquia. Assim permanecem vocês, 
personalidade e alma, livres para caminhar e penetrar na luz ou permanecer passivos, se 
assim o determinarem, sem aprender nada nem ir a lugar algum; também são livres para 
voltar a se identificar com o Morador, afastando a influência do Anjo e a iminente 
oportunidade e postergando – até um ciclo muito posterior – sua opção determinante. Isto 
é verdade, tanto para vocês como para toda a Humanidade. Dominará a atual situação a 
personalidade materialista de terceiro raio da humanidade ou a sua alma amorosa se 
tornará o fator mais poderoso, manejando a personalidade e seus pequenos assuntos, 
conduzindo-a a uma correta discriminação e ao reconhecimento dos verdadeiros valores, 
para introduzir, assim, a era em que controlará a alma ou a Hierarquia? O tempo dirá. 
 
Não lhes darei mais nada hoje. Desejo ardentemente que todos vocês compreendam bem 
essas poucas declarações essenciais antes de iniciarmos a Seção III. Também desejo 
ardentemente que as instruções gerais do grupo, que vocês receberam recentemente, 
tomem muito de seu tempo, interesse e atenção. Os ajustes internos do grupo e o 
estabelecimento mais firme das relações grupais são urgentemente necessários, e peço 
que trabalhem para isso. Assim como em tudo na manifestação, há uma personalidade 
grupal e uma alma grupal; devemos aprender a distinguir claramente entre as duas e 
deslocar todo o peso da sua influência, desejo e pressão em favor do Anjo Grupal. Desta 
maneira poderia acontecer esse maravilhoso reconhecimento para o qual a iniciação 
prepara o postulante: a revelação da PRESENÇA. 
 
 

CAPÍTULO 3 
 

O FIM DA MIRAGEM 
 
 
Chegamos agora às considerações da terceira seção relativa à miragem mundial. É difícil 
escrever com clareza sobre esta questão porque estamos em meio à sua manifestação 
mais concentrada – a pior que o mundo já viu porque a miragem, incidente em séculos de 
cobiça e egoísmo, de agressão e materialismo, esteve enfocada em três nações. 
Portanto, é muito fácil vê-la e está em manifestação de maneira muito efetiva. Três 
nações expressam os três aspectos da miragem mundial (ilusão, miragem e maya) de 
maneira assombrosa, e seu poderoso atentado sobre a consciência da humanidade 
depende não só da resposta de Alemanha, Japão e Itália a este antigo miasma, como 
também ao fato de que toda nação – tanto as Nações Aliadas como as Nações 
Totalitárias – estão contaminadas por esta condição universal. A liberdade do mundo 
depende em consequência e em grande medida das pessoas de todas as nações que 
(dentro de si mesmas) saíram de uma ou outra destas “ilusões tingidas de miragem e de 
impressões de maya” da alma humana, passando para um estado de percepção 
consciente em que podem ver o conflito em suas dimensões mais amplas, isto é, nas que 
existem entre o Morador do Umbral e o Anjo da PRESENÇA. 
 
Estas pessoas são os aspirantes, os discípulos e os iniciados do mundo. Estão cientes do 
dualismo, do dualismo essencial do conflito, e não são tão eminentemente conscientes da 
natureza tríplice e da condição diferenciada da situação que está subjacente ao dualismo 
realizado. Sua abordagem ao problema é, portanto, mais simples e, devido a isto, a 
direção do mundo, neste momento, recai em grande parte em suas mãos. 



85 

 

Foi neste ponto em que a religião, como um todo, se equivocou. Refiro-me à religião 
ortodoxa. Esteve preocupada com o Morador do Umbral e os olhos dos teólogos se 
mantiveram no aspecto material, fenomênico da vida, pelo medo e suas consequências, e 
pelo fato de que o Anjo tem sido uma teoria e uma crença vaga. O equilíbrio está sendo 
ajustado pelas atitudes humanitárias que, em grande medida, estão assumindo o controle, 
independente de qualquer tendência teológica. Tais atitudes se apoiam na crença da inata 
retidão do espírito humano, da divindade do homem e da natureza indestrutível da alma 
da humanidade. Isto leva inevitavelmente ao conceito da PRESENÇA, do Deus Imanente, 
e é resultado da necessária reação à crença em um Deus Transcendente. Esta revolução 
espiritual foi inteiramente um processo de equilíbrio e não deve gerar preocupação, pois 
Deus Transcendente existe eternamente, embora só possa ser visto, conhecido e 
corretamente abordado pelo Deus Imanente – imanente no homem individual, nos grupos 
e nações, nas formas organizadas e na religião, na humanidade como um todo e na 
própria Vida planetária. A humanidade hoje está (como esteve há eras) combatendo a 
ilusão, a miragem e o maya. Os pensadores avançados, aqueles no Caminho de 
Provação, no Caminho do Discipulado e no Caminho da Iniciação, chegaram a uma etapa 
em que o materialismo e a espiritualidade, o Morador do Umbral, o Anjo da presença e o 
dualismo básico da manifestação podem ser visto de maneira claramente definida. Devido 
a esta clareza de demarcação, as questões subjacentes aos acontecimentos mundiais 
atuais, os objetivos da presente luta mundial, os modos e métodos para restabelecer o 
contato espiritual tão prevalecente nos dias atlantes e há tanto tempo perdidos, e o 
reconhecimento das técnicas que podem introduzir a nova era mundial e sua ordem 
cultural, podem ser claramente observados e apreciados. 
 
Toda generalização é passível de erro. No entanto, é possível dizer que a Alemanha 
enfocou em si a miragem mundial, a mais potente e expressiva dos três aspectos da 
miragem. O Japão manifesta a força de maya, a forma mais crua da força material. A 
Itália, individualista e polarizada mentalmente, expressa a ilusão mundial. As Nações 
Aliadas, com todas as suas falhas, limitações, debilidades e nacionalismos, estão 
enfocando o conflito entre o Morador e o Anjo; deste modo, aparecem simultaneamente 
as três formas da miragem e a forma final do conflito entre o ideal espiritual e seu oposto 
material. As Nações Aliadas, porém, estão gradual e decididamente pondo todo seu 
esforço e aspiração em favor do Anjo, assim restaurando o equilíbrio perdido e 
lentamente estabelecendo, em escala planetária, os atributos e as condições que, 
oportunamente, dispersarão a ilusão, dissiparão a miragem e desvitalizarão o maya 
predominante. Assim estão fazendo pelo aumento do pensamento claro do grande público 
de todas as nações, unidas para vencer as três potências do Eixo, por sua crescente 
capacidade de conceber ideias em termos do todo, em termos de uma ordem ou 
federação mundial desejável, e por sua capacidade de discriminar entre as Forças da Luz 
e as potências do mal ou materialismo. 
 
O trabalho que estão realizando aqueles que veem o cenário mundial como o campo 
onde se desenvolve o conflito entre o Morador do Umbral e o Anjo da presença poderia 
ser pautado como: 
 
1. A instauração das condições mundiais pelas quais as Forças da Luz possam vencer as 
Forças do Mal. Isto fazem pela supremacia de suas forças armadas, mais a sua clara 
visão. 
 
2. A educação da humanidade na distinção entre: 
 



86 

 

a. Espiritualidade e materialismo, assinalando as diferentes metas das forças 
combatentes. 
 
b. Partilha e ganância, delineando um mundo futuro no qual prevalecerão as Quatro 
Liberdades e todos terão o necessário para atender corretamente aos processos da vida. 
 
c. Luz e trevas, demonstrando a diferença entre um futuro iluminado de liberdade e 
oportunidades e um sombrio futuro de escravidão. 
 
d. Solidariedade e divisão, indicando uma ordem mundial em que ódios raciais, distinções 
de casta e diferenças religiosas não formarão nenhuma barreira para o entendimento 
internacional, e a ordem do Eixo baseada em raças dominantes, atitudes religiosas 
determinadas e povos escravizados.  
 
e. O todo e a parte, assinalando que se aproxima o momento (sob o impulso evolucionário 
do espírito), em que a parte ou o ponto de vida assume a responsabilidade pelo todo, e o 
todo existe para o bem da parte.  
 
O aspecto tenebroso foi produzido por eras de miragem. A luz está sendo evidenciada 
pelos aspirantes e discípulos do mundo que, por suas atitudes, atos, escritos e palavras 
estão levando a luz aos lugares escuros. 
 
3. A preparação do caminho para as três energias espirituais que impulsionarão a 
humanidade para uma era de compreensão, levando ao esclarecimento mental enfocado 
das mentes dos homens em todo o mundo. Estas três energias iminentes são: 
 
a. A energia da intuição, que gradualmente dispersará a ilusão mundial e produzirá 
automaticamente um grande aumento do número de iniciados. 
b. A atividade da luz que dissipará, pela energia da iluminação, a miragem mundial e 
levará milhares ao Caminho do Discipulado. 
 
c. A energia de inspiração que, por sua potência impulsionadora, produzirá a 
desvitalização ou remoção, como uma rajada de vento, do poder de atração de maya ou 
substância. Isto liberará incontáveis milhares para o Caminho de Provação. 
 
4. A liberação no planeta de um vida nova por todos os meios possíveis. O primeiro passo 
para esta liberação é a comprovação de que o poder do materialismo se rompeu pela 
completa derrota das Potências do Eixo e, em segundo lugar, pela habilidade das Nações 
Aliadas de demonstrar (quando isto tiver sido feito) a potência dos valores espirituais por 
suas atividades construtivas visando restaurar a ordem mundial e assentar as bases que 
garantirão um modo de vida melhor e mais espiritual. Estas atitudes e tarefas construtivas 
devem ser assumidas individualmente por toda pessoa e pelas nações como unidades 
coletivas. A primeira está sendo empreendida neste momento. A segunda ainda resta por 
fazer. 
 
5. Esclarecendo as nações do mundo sobre as verdades ensinadas pelo Buda, o Senhor 
da Luz, e pelo Cristo, o Senhor do Amor. Assinale-se, a este respeito que, basicamente: 
 
a. As Nações do Eixo têm que compreender o ensinamento do Buda conforme Ele 
enunciou nas Quatro Nobres Verdades; precisam compreender que a causa de todo 
sofrimento e dor é o desejo, o desejo pelo material. 
 



87 

 

b. As Nações Aliadas têm que aprender a aplicar a Lei do Anor como foi enunciada na 
vida do Cristo e a expressar a verdade de que “nenhum homem vive para si mesmo” 
como também nenhuma nação, e que a meta de todo esforço humano é compreensão 
amorosa, fomentada por um programa de amor pelo todo. 
 
Se as vidas e os ensinamentos destes dois grandes Avatares puderem ser 
compreendidos e forjados novamente na vida dos homens, no mundo dos assuntos 
humanos, no âmbito do pensamento humano e no campo da vida diária, a presente 
ordem mundial (que na atualidade é, em grande medida, desordem) pode ser de tal 
maneira modificada e alterada que um novo mundo e uma nova raça de homens 
gradualmente possam surgir. A renúncia e o uso da vontade sacrificial deveriam ser a 
nota-chave no período do pós-guerra, prévio à instauração da Nova Era. 
 
Os estudantes devem se lembrar que todas as manifestações e todos os pontos de crise 
estão contidos no antigo símbolo de um ponto dentro do círculo, o centro do poder dentro 
de uma esfera de influência ou aura. O mesmo ocorre hoje com todo o problema de 
eliminação da miragem e da ilusão mundiais que fundamentalmente se encontram por 
trás desta grave situação e da  catástrofe mundial. A possibilidade de tal dispersão e 
dissipação está definidamente centrada nos dois Avatares, o Buda e o Cristo. 
 
No mundo da miragem – o mundo do plano astral e das emoções – apareceu um ponto 
de luz. O Senhor da Luz, o Buda, se encarregou de concentrar em Si Mesmo a iluminação 
que, oportunamente, possibilitará a dissipação da miragem. No mundo da ilusão – o 
mundo do plano mental – apareceu o Cristo, o próprio Senhor de Amor, que personificou 
em Si o poder da vontade atrativa de Deus. Tomou a Seu cargo a dissipação da ilusão, 
atraindo até Si próprio (mediante a potência do amor) os corações de todos os homens, 
afirmando esta determinação nas palavras: “Eu, se for elevado da Terra, atrairei todos a 
Mim” (João 12:32). No ponto que eles terão alcançado então, o mundo de percepção 
espiritual, de verdade e de ideias divinas ficará revelado. O resultado será o 
desaparecimento da ilusão. 
 

O trabalho combinado destes dois grandes Filhos de Deus, concentrado por meio dos 
discípulos mundiais e de Seus iniciados, destruir a ilusão e dissipar a miragem, o que 
inevitavelmente fará – uma pelo reconhecimento intuitivo da realidade pelas mentes 
sintonizadas com ela, e a outra pela afluência da luz da razão. O Buda fez o primeiro 
esforço planetário para dissipar a miragem mundial, o Cristo fez o primeiro esforço 
planetário para dispersar a ilusão. Este trabalho agora deve ser implementado de maneira 
inteligente pela humanidade, já bastante cônscia para reconhecer seu darma. Os homens 
estão rapidamente saindo da ilusão e, em consequência, verão com mais clareza. A 
miragem mundial está sendo firmemente removida dos caminhos dos homens. Estes dois 
desenvolvimentos foram produzidos pela entrada de novas ideias, enfocadas por meio 
dos intuitivos do mundo e lançadas ao grande público pelos pensadores do mundo. 
Também foram muito ajudados pelo reconhecimento por parte das massas, virtualmente 
inconsciente, mas não menos real, do verdadeiro significado das Quatro Nobres 
Verdades. Despojada da ilusão e da miragem (se posso usar tal termo) a humanidade 
espera a próxima revelação. Esta revelação será ensejada pelos esforços combinados do 
Buda e do Cristo. Tudo que podemos prever ou vaticinar com relação a essa revelação é 
que certos resultados, potentes e de longo alcance, serão alcançados pela fusão de luz e 
de amor e pela reação da “substância iluminada ao poder atrativo do amor”. Nesta frase 
dei, àqueles que podem compreender, um profundo e útil indício sobre o método e o 
propósito da tarefa que foi organizada para a Lua Cheia de junho de 1942. Dei também 
uma chave para o verdadeiro entendimento do trabalho destes Avatares – algo que até 



88 

 

agora não foi reconhecido. Acrescente-se que quando houver uma apreciação do 
significado das palavras “transfiguração de um ser humano”, virá o entendimento de que 
quando “o corpo está cheio de luz”, “naquela luz veremos a LUZ”. Vale dizer que quando 
a personalidade tiver alcançado um ponto de purificação, de dedicação e de iluminação, o 
poder de atração da alma (cuja natureza é amor e compreensão) poderá atuar, e ocorrerá 
a fusão das duas. Foi isso que o Cristo provou e demonstrou. 

Quando a obra do Buda (ou ou o princípio búdico corporificado) for consumada no 
discípulo que aspira e em sua personalidade integrada, a plena expressão da obra do 
Cristo (o princípio de amor encarnado) também poderá ser consumada, e estas duas 
potências – luz e amor – encontrarão uma expressão irradiante no discípulo transfigurado. 
O que é válido para o indivíduo também é válido para a humanidade como um todo e a 
humanidade hoje (tendo alcançado a maturidade) pode “entrar na realização” e 
conscientemente tomar parte do trabalho de iluminação e de atividade espiritual, 
amorosa. Os efeitos práticos deste processo serão a dissipação da miragem e a liberação 
do espírito humano da escravidão da matéria; produzirá também a dispersão da ilusão e o 
reconhecimento da verdade tal como existe na consciência daqueles que estão 
polarizados na “consciência do Cristo”. 

Necessariamente, não se trata de um processo rápido, mas de um procedimento 
ordenado e regulado, seguro em seu êxito final, mas relativamente lento também no 
estabelecimento e processo sequencial. Este processo foi iniciado no plano astral pelo 
Buda e no plano mental quando o Cristo se manifestou na Terra. Indicou a proximidade 
da maturidade da humanidade. O processo foi lentamente tomando impulso, à medida 
que estes dois grandes Seres reuniam em torno de Si os discípulos e iniciados ao longo 
dos últimos dois mil anos. Alcançou um ponto de grande utilidade na medida em que o 
canal de comunicação entre Shamballa e a Hierarquia se abriu e ampliou e o contato 
entre estes dois grandes centros e a Humanidade se estabeleceu de maneira mais sólida. 
 
Na Lua Cheia de junho de 1942, foi feito o primeiro teste da objetividade da comunicação 
entre o Centro onde rege a Vontade de Deus, o Centro onde rege o Amor de Deus e o 
Centro onde há espera inteligente. O meio do teste foi o esforço unido do Cristo, do Buda 
e daqueles que responderam à Sua influência combinada. Este teste teve que ser 
realizado em meio ao terrível ataque dos poderes do mal e se estendeu por duas 
semanas, começando no dia da Lua Cheia (30 de maio de 1942) e terminando em 15 de 
junho de 1942. Houve uma grande concentração das Forças Espirituais naquela 
oportunidade e o uso de uma Invocação especial (a qual a humanidade não pode usar), 
mas o êxito ou o fracasso do teste foi, em última análise, determinado pela própria 
humanidade. 
 
Talvez sintam, embora erradamente, que não há pessoas em número suficiente que 
conheçam ou compreendam a natureza da oportunidade ou do que está se tornando 
público. Porém, o êxito desse teste não depende do conhecimento esotérico dos poucos, 
dos relativamente poucos, aos quais foram transmitidos em parte os fatos e as 
informações. Depende também da tendência dos muitos que inconscientemente aspiram 
pelas realidades espirituais, buscam um modo de vida novo e melhor para todos, desejam 
o bem do todo, e cujo veemente anseio e desejo repousam em uma verdadeira 
experiência de bem, de corretas relações humanas e de iniciativa espiritual entre os 
homens. São muitos mesmo e se encontram em todas as nações. 
 
Quando a Vontade de Deus, expressa em Shamballa e enfocada no Buda, o Amor de 
Deus, expresso na Hierarquia e enfocado no Cristo, e o desejo inteligente da 
humanidade, enfocado nos discípulos e aspirantes do mundo e dos homens de boa 



89 

 

vontade, estiverem alinhados – consciente ou inconscientemente – uma grande 
reorientação poderá acontecer, e acontecerá. Trata-se de um acontecimento que pode 
acontecer. 
 
O primeiro resultado será a iluminação do plano astral e o começo do processo que 
dissipará a miragem; o segundo resultado será a irradiação do plano mental, a dispersão 
de todas as ilusões passadas e a gradual revelação das novas verdades das quais todos 
os ideais passados e as chamadas formulações da verdade foram apenas uma 
sinalização. Reflitam sobre esta declaração. Uma sinalização indica o caminho a seguir; 
não revela a meta. É indicativa, mas não conclusiva. E assim é com toda verdade até o 
momento atual. 
 
A necessidade é, pois, de conhecedores e daqueles de mente e coração abertos, livres 
de ideias preconcebidas e fanaticamente sustentadas, e de antigos idealismos, que só 
devem ser reconhecidos como indicações parciais de grandes verdades incompreendidas 
– verdades que podem ser compreendidas em grande medida e pela primeira vez, se as 
lições da presente situação mundial e da catástrofe da guerra forem devidamente 
aprendidas e se a vontade sacrificial for posta em ação.  
 
Fiz esta aplicação prática e ilustração direta do ensinamento referente à miragem, à ilusão 
e ao maya porque todo o problema do mundo atingiu hoje um ponto de crise e porque a 
clarificação dele será o tema relevante de todo progresso – educacional, religioso e 
econômico – até 2025 d.C. 
 
Na seção que nos interessa agora, consideraremos as maneiras práticas pelas quais a 
ilusão, a miragem e o poder de maya podem ser eliminados da vida do indivíduo, 
oportunamente da vida das nações e, afinal, do mundo. Sempre devemos começar com a 
unidade da vida, o Microcosmo; depois, tendo compreendido o processo e o progresso 
em relação ao indivíduo, a ideia pode ser estendida ao grupo, à organização, à nação e à 
humanidade como um todo. Assim, gradualmente, nos aproximaremos da grande Ideia à 
qual damos o nome de Deus, o Macrocosmo. 
 
Nesta seção trataremos das técnicas que podem ser resumidas como segue: 
 
1. A Técnica da Presença. Por meio desta técnica, a alma assume o controle da 
personalidade integrada e de suas relações, horizontais e verticias. Esta técnica implica 
na germinação da flor da intuição, na dispersão da ilusão, na revelação do Anjo, na 
indicação da Presença e na abertura, para o discípulo, do mundo das ideias e da porta 
das iniciações superiores. Tendo captado e aplicado essas ideias divinas ou 
pensamentos-semente, o discípulo se torna o iniciado e a terceira iniciação passa a ser 
possível como meta imediata. A intuição é o poder de transfiguração aplicado. Esta 
técnica tem a ver com a yoga pouco conhecida chamada Agni Yoga ou yoga do fogo. 
 
2. A Técnica da Luz. Por meio desta técnica, a mente iluminada assume o controle sobre 
o corpo astral, o emocional, e dissipa a miragem. O afluxo de luz faz desaparecer a 
miragem. A iluminação domina e é possível ter a visão da realidade. Esta técnica está 
relacionada à Raja Yoga e sua meta é a segunda iniciação; ela dá a capacidade de trilhar 
o Caminho do Discipulado e habilita o homem a "viver uma vida iluminada pela 
divindade." A iluminação é o poder de transformação aplicado. 
 
3. A Técnica da Indiferença. Por meio desta técnica, maya é eliminado, pois o controle do 
veículo astral purificado é posto em atividade de maneira consciente e técnica, 



90 

 

provocando a liberação das energias do corpo etérico do controle da matéria ou força-
substância e levando um grande número de homens para o Caminho Probacionário. 
Quando há a "divina indiferença" à atração da matéria, a inspiração se torna possível. 
Esta técnica se relaciona com a Carma Yoga em sua forma mais prática e com o uso da 
matéria com total impessoalidade. O objetivo desta técnica é a primeira iniciação, que 
habilita o homem a "viver uma vida inspirada por Deus." A inspiração é o poder de 
transmissão aplicado. 
 
 
1. A TÉCNICA DA PRESENÇA 
 
Ao começarmos o estudo deste tema, o estudo deve manter três coisas em mente: a 
existência da Intuição, a realidade da Ilusão e a Presença sobrepairante. Esta Presença 
se revela pela intuição, por intermédio do Anjo e, quando é revelada e reconhecida, põe 
um fim na ilusão. 
 
A ilusão não deve ser confundida com a miragem; a ilusão tem a ver com todo o processo 
de revelação. A miragem pode estar relacionada, e muitas vezes está, com a distorção do 
que foi revelado, mas é preciso ter em mente que a ilusão tem a ver principalmente com a 
reação da mente à revelação que vai se manifestando, à medida que a alma a registra e 
procura imprimi-la no aspecto mais elevado do eu pessoal inferior. A ilusão é, portanto, a 
incapacidade da mente de registrar, interpretar ou traduzir corretamente o que foi 
transmitido e, em consequência, é um pecado (se vocês admitem essa palavra) das 
pessoas inteligentes e altamente desenvolvidas, daquelas que se encontram no Caminho 
e que estão em processo de se tornar corretamente orientadas; é também um pecado dos 
discípulos aceitos à medida que procuram expandir a consciência em resposta ao contato 
com a alma. Quando eles tiverem "visto através da ilusão" (e uso esta frase no sentido 
esotérico) eles então estão prontos para a terceira iniciação. 
 
O nosso tema, pois, é o tema da revelação e gostaria de fazer alguns observações de 
cunho geral sobre o assunto porque esclarecerão o problema da ilusão mundial e, a 
propósito, também da ilusão individual. 
 
O desenvolvimento da consciência humana foi gradual ao longo das eras e dependente 
de dois fatores relacionados entre si: 
 
1. O fator do desenvolvimento gradual da mente humana pelos próprios processos da 
evolução. Poderíamos considerá-lo como a capacidade inata daquilo que chamamos de 
mente, chitta, ou substância mental, de se tornar cada vez mais sensível ao impacto do 
mundo fenomênico e de exercer impressão dos mundos superiores do ser. A mente é o 
instrumento que registra o processo de "se tornar" mas é também – nas últimas etapas do 
desenvolvimento humano – capaz de registrar a natureza ou a função de ser. O “tornar-
se” se revela por meio do intelecto; o Ser, por meio da intuição. Em todo o estudo da 
ilusão, a natureza instrumental da mente deve ser mantida presente, assim como seu 
poder de registrar com precisão, de interpretar e transmitir o conhecimento proveniente do 
mundo dos fenômenos e da sabedoria do reino da alma. 
 
2. O fator do método pelo qual a humanidade se torna consciente do que não é 
imediatamente aparente. Trata-se do método ou processo do que é chamado "revelação 
imposta" ou a impressão transmitida às mentes aptas a receber aquelas ideias, estados 
de ser, planos e propósitos que existem nos bastidores, por assim dizer, e que são (em 
última análise) os fatores que determinam e condicionam o processo do mundo. Referidas 



91 

 

revelações ou impressões subjetivas e vitais são reveladas pela intuição e não têm nada 
a ver com os conhecimentos, as impreeões e os impactos relativos aos três mundos da 
evolução humana, salvo na medida em que (quando captados e apreendidos) 
transformaram gradualmente a maneira de viver do homem, revelaram a ele suas metas e 
indicaram sua verdadeira natureza. As revelações feitas ao longo das eras e impressas 
nas mentes daqueles treinados para recebê-las tratam das grandes universalidades, 
ocupam-se do todo e levam a uma apreciação desenvolvida da unicidade da vida e da 
expressão hilozoística.  
 
Dois processos paralelos produziram a humanidade e sua civilização: um é o processo 
evolutivo em si, por meio do qual a mente do indivíduo se desenvolveu gradualmente até 
se tornar o aspecto dominante da personalidade; ao mesmo tempo, uma série de 
revelações graduais e sabiamente transmitidas levaram a humanidade como um todo 
para mais perto da inevitável compreensão do estado de ser; estes processos evitaram 
que a humanidade se identificasse de maneira constante com a forma, levando-a aos 
estados de consciência que são supranormais do ângulo humano comum, mas totalmente 
normais do ângulo espiritual. 
 
Colocando este conceito especificamente na terminologia ocultista: a Individualidade 
levou ao constante aperfeiçoamento da mente com sua percepção, entendimento, análise 
e interpretação, enquanto a iniciação, por meio do desenvolvimento da intuição, levou 
(quando o processo de aperfeiçoamento mental alcança um grau relativamente alto de 
desenvolvimento) ao entendimento do mundo dos valores espirituais, do ser unificado e 
da compreensão intuitiva, o que implica no consequente deslocamento do ponto de 
enfoque individual do mundo dos fenômenos para o mundo da realidade. O uso da mente 
inferior e de seus processos de desenvolvimento produziram a ilusão, enquanto que o 
desenvolvimento da mente superior e, posteriormente, o uso dela como transmissora da 
intuição e da revelação superior produzirá a transfiguração dos três mundos de 
fenômenos no mundo do ser. 
 
A ilusão é muitas vezes uma percepção mental da verdade mal interpretada e mal 
aplicada. Não tem nada a ver com a fase mental da miragem, embora a ilusão possa 
descer ao mundo do sentimento e se tornar miragem. Quando isso acontece, sua 
potência é extremamente grande, porque uma forma-pensamento se tornou uma 
entidade, com poder vital e o poder magnético do sentimento se soma à fria forma do 
pensamento. Reflitam sobre isso. Porém, na etapa que estamos tratando agora, que é a 
da ilusão pura, trata-se de uma revelação que foi precipitada no plano mental e – devido à 
incapacidade de apreendê-la e interpretá-la corretamente ou de aplicá-la de maneira útil – 
ela se transformou em uma ilusão e entrou em uma via de engano, cristalização e 
desinformação. 
 
O tema desta técnica, portanto, se relaciona principalmente a: 
 
1. O processo de revelação. Esse processo foi e é hoje o principal testemunho e garantia 
da existência, nos bastidores da vida fenomênica, de um Grupo ou Agente revelador cuja 
tarefa é de natureza tripla: 
 
a. Avaliar o desenvolvimento da consciência humana e atender ao seu constante apelo e 
demanda por mais luz e conhecimento. 
 
b. Julgar qual é a revelação seguinte necessária e que forma ela deve tomar, por qual 
meio ela deve emergir e onde e quando deve aparecer. 



92 

 

c. Verificar com quais obstruções, obstáculos e ideias preconcebidas a nova revelação 
que está chegando terá de lutar. 
 
2. A realidade da Presença. Referida Presença é a força motora por trás de toda 
revelação e, na realidade, é Deus imanente, sempre se esforçando para se fazer 
reconhecer, levado a isso pela realidade do Deus Transcendente. 
 
3. A influência do Anjo, que é a semente individualizada da consciência por meio da qual,  
após o devido crescimento necessário e a resposta adequada do eu pessoal inferior virá a 
revelação da Presença. Toda verdadeira revelação diz respeito à glória da divindade que 
se mostra em algum campo de expressão, assim testemunhando a Presença latente e 
oculta. 
 
4. A reação dos intuitivos de todo o mundo a esta revelação e à forma pela qual elas a 
apresentam aos pensadores do mundo, que são sempre os primeiros a apreciar e a se 
apropriar da nova verdade. Os intuitivos apresentam a fase seguinte da verdade em uma 
forma relativamente pura, mesmo se no momento da apresentação ela possa estar velada 
em termos simbólicos. 
 
5. A resposta dos homens do mundo que pensam à verdade apresentada. É neste ponto 
que a ilusão aparece e que ocorrem a falsa interpretação e a deturpação, sendo que as 
interpretações falsas da verdade revelada, quando duram o suficiente e adquirem 
impulso, aumentam a ilusão geral e se tornam parte dela, alimentando e sendo 
alimentadas pela ilusão mundial. Trata-se da forma-pensamento ilusória acumulada, 
desenvolvida ao longo dos tempos, que controla grande parte da crença das massas. 
Quando a revelação chega a essa etapa, ela toca as massas dos homens que 
reconhecem a ilusão como verdade; consideram essa ilusão como realidade; não 
conseguem compreender o significado da revelação velada e apresentada em termos 
simbólicos, mas a confundem com a apresentação ilusória e, assim, a revelação 
percebida intuitivamente se torna uma doutrina deformada e distorcida. 
 
As interpretações e os dogmas teológicos fazem parte desta categoria e segue-se uma 
reencenação do antigo drama do cego guiando o cego, ao qual o Cristo fez referência 
quando teve diante de Si os teólogos do Seu tempo. 
 
As afirmações acima são válidas em relação a todas as revelações que emanam do 
centro de luz, sejam elas referentes à chamada verdade religiosa, às descobertas 
científicas ou ao grande padrão de valores espirituais por meio dos quais a humanidade 
avançada de ambos os hemisférios procura viver e que, periodicamente, avançam um 
passo em significado e importância. 
 
a. A intuição dissipa a ilusão individual  
 
Chegamos hoje a uma crise no campo da apreensão humana e podemos entrar em uma 
nova era em que a ilusão pode ser dissipada e os pensadores podem começar a registrar 
com precisão e sem equívocos aquilo que os intuitivos lhes transmitem. Essa afirmação 
ainda não se aplica ao público em geral. Levará muito tempo até que ele responda sem 
ilusão, pois a ilusão se baseia na atividade de construção de formas-pensamento da 
mente inferior. As massas estão apenas começando a usar essa mente inferior e a ilusão 
é, portanto, para elas, uma etapa necessária de teste e treinamento, pelo qual devem 
passar ou perderão muita experiência valiosa, deixando seus poderes de discriminação 
não desenvolvidos. Esse é um ponto que todos os instrutores de ocultismo devem ter em 



93 

 

mente. Consequentemente, é essencial que as massas aprendam o significado da ilusão 
e sejam treinadas para ver e escolher o núcleo da verdade pura em qualquer 
apresentação da verdade com a qual possam ser confrontadas. Da mesma forma, é 
essencial que os intuitivos do mundo aprendam a usar, controlar e compreender a 
faculdade da percepção espiritual, do isolamento divino e da resposta apropriada que 
caracteriza a intuição. Eles podem fazer isso por meio da prática da Técnica da Presença, 
mas não da forma como ela é normalmente ensinada e apresentada. 
 
Talvez eu me faça compreender melhor se disser que essa técnica se enquadra em 
certas linhas científicas ou modos de trabalho, para os quais grande parte do treinamento 
dado nas escolas de verdadeira meditação e nos sistemas de Raja Yoga prepararam o 
aspirante. Essas etapas começam onde as fórmulas habituais terminam e pressupõem a 
facilidade de abordar o Anjo ou a alma e a capacidade de elevar a consciência a um 
ponto de fusão da alma. Vou relacionar os processos ou etapas como segue: 
 
1. A evocação da etapa de tensão. É básico e essencial. Trata-se de uma tensão obtida 
pelo pleno controle do eu pessoal que, assim, fica "preparado para entrar em contato com 
o real". 
 
2. O estabelecimento de um estado de fusão com a alma ou Anjo que guarda o acesso ao 
Caminho da Evolução Superior. 
 
3. A sustentação da mente firme na luz da alma. É a atitude do eu inferior durante todo o 
período do trabalho restante, mantida no ponto de tensão pela alma e não por um esforço 
da personalidade. A alma assume esse controle quando o eu pessoal tiver feito o máximo 
para alcançar a tensão desejada.  
 
São esses as três etapas preliminares para as quais a prática do alinhamento deve ter 
preparado o estudante para os mistérios superiores. Referidas etapas devem preceder 
todo esforço paa desenvolver a intuição, e deve tomar vários meses, ou mesmo vários 
anos de sérias preparações. O fogo é o símbolo da mente e são essas as três primeiras 
etapas da disciplina da Agni Yoga ou yoga do fogo para a qual a Raja Yoga preparou o 
estudante. 
 
Em seguida, vêm mais seis etapas da Técnica, que devem ser completamente 
compreendidas e formar a base de uma reflexão prolongada e inteligente, realizada 
enquanto as ocupações e os deveres diários vão sendo executados e não em 
determinados momentos. O intuitivo ou discípulo treinado vive sempre a vida dual de 
atividade mundana e de intensa e simultânea reflexão espiritual. Será essa a 
característica marcante do discípulo ocidental, ao contrário do discípulo oriental, que foge 
da vida e se refugia em lugares silenciosos, longe das pressões da vida diária e do 
contato constante com os outros. A tarefa do discípulo ocidental é muito mais árdua, mas 
o que ele provará para si mesmo e para o mundo como um todo será ainda maior, o que é 
de se esperar se o processo evolutivo tem algum sentido. As raças ocidentais devem 
avançar em direção à supremacia espiritual, sem obliterar a contribuição oriental, e a 
atuação da Lei do Renascimento contém a pista para isso e demonstra essa necessidade. 
A onda de vida se move do Oriente para o Ocidente, assim como o sol, e aqueles que, 
nos séculos passados, deram o tom do misticismo oriental devem dar e estão dando o 
tom do ocultismo ocidental. Portanto, as etapas posteriores devem suceder as três 
anteriores. Continuaremos com a enumeração como foi dada, pois o que sugiro aqui é 
uma fórmula para uma atitude de meditação mais avançada. Eu não disse uma forma de 
meditação. 



94 

 

4. Esforço definido e sustentado para perceber a Presença em todo o Universo, em todas 
as formas e em todas as apresentações da verdade, o que poderia ser expresso nas 
palavras: "o esforço para isolar o germe ou a semente da divindade que trouxe todas as 
formas ao estado de ser". Gostaria de salientar que não se trata de assumir uma atitude 
amorosa e uma abordagem sentimental em relação a todas as pessoas e circunstâncias. 
Temos aí a via mística e, embora não deva ser negada na vida do discípulo, não é usada 
neste momento no processo de abordagem eficaz. Trata-se do esforço primordial para ver 
na luz que o Anjo irradia, o ponto de luz por trás de todas as aparências fenomênicas. É 
portanto, a transferência da visão mística para níveis mais elevados de consciência. Não 
é a visão da alma, mas a visão ou a percepção espiritual daquilo que a luz da alma pode 
ajudar a revelar. A luz cintilante da alma no eu pessoal permitiu que o discípulo tivesse a 
visão da alma e, com essa luz, alcançasse a união com a alma, mesmo que apenas 
temporariamente. Agora, a luz maior da alma torna-se focalizada como um sol radiante e 
revela, por sua vez, uma visão ainda mais estupenda – a da Presença, da qual o Anjo é a 
garantia e a promessa. Assim como a luz da Lua é a garantia de que a luz do Sol existe, a 
luz do Sol é a garantia, pudessem vocês saber, de uma luz ainda maior. 
 
5. Tendo então sentido a Presença – não teoricamente, mas em resposta vibrante à sua 
Existência – vem a etapa de apurar o Propósito. A esperança de identificação com o 
propósito está muito à frente, mesmo para o iniciado comum, sob o estatuto de Mestre. 
Não estamos ocupados com essa etapa inatingível (para nós). Mas estamos ocupados 
com o esforço de alcançar uma compreensão daquilo que, por meio da forma, está 
procurando encarnar o elevado propósito em qualquer ponto específico do ciclo evolutivo. 
Isso é possível e tem sido alcançado ao longo dos tempos por aqueles que se abordaram 
corretamente o Caminho da Evolução Superior e refletiram devidamente sobre ele. Esse 
Caminho é revelado ao discípulo, mesmo que não diga respeito à mensagem intuitiva que 
ele possa trazer de sua grande aventura. 
 
6. Ele então adota algum problema mundial, algum projeto que sua mente desenvolveu ou 
que seu coração desejou para ajudar a humanidade, para o que é esotericamente 
chamado de "a luz tripla da intuição". Essa luz é formada pela combinação da luz do eu 
pessoal, focalizada na mente, da luz da alma, focalizada no Anjo, e da luz universal que a 
Presença emite; isso, quando feito com facilidade por meio de concentração e longa 
prática, produzirá dois resultados: 
 
a. De repente, a mente expectante do discípulo (que ainda permanece como o agente de 
recepção) receberá a resposta para o seu problema, a pista para o que é necessário para 
trazer alívio à humanidade, a informação desejada que, quando aplicada, abrirá alguma 
porta no campo da ciência, da psicologia ou da religião. Essa porta, quando aberta, trará 
alívio ou liberação para muitos. Como já lhes disse antes, a intuição nunca se ocupa dos 
problemas ou indagações individuais, como muitos aspirantes egocêntricos pensam. Ela é 
puramente impessoal e só se aplica à humanidade em um sentido sintético. 
 
b. O "agente intruso de luz" (como o Antigo Comentário denomina esses intuitivos 
aventureiros) é reconhecido como alguém a quem pode ser confiada alguma revelação, 
alguma nova transmissão da verdade, alguma expansão significativa de uma semente da 
verdade já dada à raça. Ele então tem uma visão, ouve uma voz, registra uma mensagem 
ou – a forma mais elevada de todas – torna-se um canal de poder e luz para o mundo, 
uma Encarnação consciente da divindade ou um Guardião de um princípio divino. Essas 
formas constituem a verdadeira revelação, transmitida ou encarnada; elas ainda são 
raras, mas se desenvolverão cada vez mais na humanidade. 
 



95 

 

7. Em preparação para a revelação, as etapas seguintes são assim denominadas: 
 
a. A renúncia ao Caminho Superior. 
 
b. A volta ao Anjo ou o reenfoque na alma. 
 
c. Uma pausa ou interlúdio para um pensamento construtivo, sob a influência do Anjo. 
 
d. A orientação da mente para a formulação das formas-pensamento que devem encarnar 
a revelação. 
 
e. Em seguida, mais uma pausa que é denominada de "a pausa que precede a 
apresentação". 
 
8. A apresentação da revelação ou da verdade transmitida e sua precipitação no mundo 
da ilusão é o que vem a seguir. Neste mundo da ilusão, ela é submetida à "prova de fogo" 
em que "parte do fogo dentro do que é revelado retorna à fonte de onde veio; parte dele 
atua para destruir o revelador e parte para queimar aqueles que reconhecem a 
revelação". Temos aqui uma frase da Agni Yoga que, como podem ver, reserva-se 
apenas àqueles aptos a penetrarem além do Anjo, ali "onde mora o fogo" e onde Deus, a 
Presença, atua como fogo consumidor e espera a hora da total revelação. Eis uma 
representação simbólica de uma grande verdade. No caso do iniciado individual, a 
terceira iniciação, a Transfiguração, assinala o coroamento do processo. Somente a glória 
pode então ser vista: somente a voz da Presença é ouvida e a união com o passado, o 
presente e o futuro é alcançada. 
 
9. A revelação sucumbe diante da ilusão predominante, desce ao mundo da miragem e 
desaparece em seguida como revelação,aparecendo como doutrina. Mas, nesse meio 
tempo, a humanidade foi ajudada e levada adiante; os intuitivos continuam a trabalhar e o 
influxo daquilo que deve ser revelado não cessa nunca. 
 
Esta técnica básica subjaz às revelações primárias e secundárias. No caso das primeiras, 
o ciclo de tempo é longo; no caso das segundas, o ciclo de tempo é curto. Um exemplo 
muito bom deste processo está demonstrado por um dos pontos secundários de 
revelação em conexão com os ensinametnos emanados da Hierarquia (a Guardiã das 
revelações secundárias, sendo Shamballa das primárias) há cinquenta anos atrás e que 
tomou a forma de A Doutrina Secreta. H.P.B. foi o "intuitivo que penetrou, percebeu e se 
apropriou". A revelação que ela comunicou seguiu a rotina habitual de toda revelação 
secundária, da Fonte ao plano externo. Ali, a mente dos homens, sob o véu da ilusão e 
ofuscada pela miragem, formulou esta revelação em uma doutrina inflexível, não 
reconhecendo nenhuma revelação posterior e sustentando com obstinação – como vários 
grupos teosóficos – que A Doutrina Secreta era a revelação final e que nada mais podia 
ser reconhecido além desta obra e que nada poderia ser reconhecido como correto a não 
ser as interpretações daquele livro. Se eles estiverem certos, a revelação evolucionária 
está encerrada e a situação da humanidade é realmente difícil. 
  
No caminho da intuição, até mesmo o neófito pode começar a desenvolver em si mesmo 
a faculdade de reconhecer aquilo que a mente inferior é incapaz de lhe dar. Alguns 
pensamentos com poder revelador, podendo ser usados em bem de muitos, podem 
chegar à sua mente; uma nova luz sobre uma verdade muito, muito antiga pode penetrar, 
liberando a verdade dos grilhões da ortodoxia, dessa maneira iluminando a sua 
consciência, que ele deve usar para todos e não somente para si. Pouco a pouco, 



96 

 

descobre o caminho para o mundo da intuição; dia após dia e ano após ano, torna-se 
mais sensível às ideias divinas e mais apto a se apropriar delas com sabedoria, em bem 
dos seus semelhantes. 
 
A esperança do mundo e a dispersão da ilusão residem no desenvolvimento e no 
treinamento consciente de intuitivos. Há muitos intuitivos naturais, cujo trabalho é uma 
mescla de psiquismo superior com lampejos de verdadeira intuição. É preciso haver um 
treinamento para que se tornem verdadeiros intuitivos. Em paralelo à resposta intuitiva e 
ao esforço de precipitar a intuição no mundo do pensamento humano, deve haver 
também um firme desenvolvimento da mente humana, de maneira que possa captar e 
apreender aquilo que é projetado, e nisso também está a esperança da raça. 
 
b. A Intuição Grupal dissipa e Ilusão do Mundo  
 
Hoje, o mundo está cheio de ilusões, muitas delas veladas sob a forma de idealismos; 
está cheio de pensamentos e planejamentos vãos carregados de desejos e, embora 
grande parte deles esteja corretamente orientada e expresse a determinação fixa da 
intelligentsia de criar melhores condições de vida para toda a população do mundo, 
levanta-se a pergunta: Há no somatório desses pensamentos carregados de desejos 
vividade dinâmica e essencial suficiente que os levarão à realização prática e efetiva no 
plano físico, assim atendendo verdadeiramente às necessidades humanas? Assinalaria 
que os dois maiores Agentes de revelação que vieram à Terra ao longo da história 
moderna fizeram para a humanidade as simples revelações a seguir: 
 
1. A causa de todo sofrimento humano é o desejo e o egoismo pessoal. Renunciem ao 
desejo e estarão livres. 
 
2. Há uma via de liberação que leva à iluminação. 
 
3. De nada adianta ao homem ganhar o mundo inteiro e perder a sua alma. 
 
4. Todo ser humano é um Filho de Deus. 
 
5. Há uma via de liberação, é a via do amor e do sacrifício. 
 
As vidas desses Reveladores foram representações simbólicas daquilo que ensinaram, e 
o restante de seus ensinamentos foi apenas uma extensão de seus temas centrais. Sua 
contribuição foi parte integrante da revelação geral das eras que conduziu os homens do 
estado primitivo da existência humana ao complexo estado da civilização moderna. Essa 
revelação geral pode ser chamada de Revelação do Caminho que leva da forma ao 
Centro de toda a vida;  a pureza dessa revelação foi preservada ao longo das eras por um 
pequeno grupo de discípulos, iniciados e verdadeiros esoteristas que sempre estiveram 
presentes na Terra – defendendo a simplicidade desse ensinamento, buscando aqueles 
que pudessem responder e reconhecer o germe ou a semente da verdade e treinando os 
homens para tomar o lugar deles e trilhar o caminho da percepção intuitiva. Uma das 
principais tarefas da Hierarquia é procurar e encontrar aqueles que são sensíveis à 
revelação e cujas mentes são treinadas para que possam formular as verdades 
emergentes de tal maneira que elas cheguem aos ouvidos dos pensadores do mundo 
relativamente inalteradas. Toda revelação, entretanto, quando colocada em palavras e 
formas verbais, perde algo de sua clareza divina. 
 



97 

 

Grande parte da revelação do passado veio de acordo com o impulso religioso e, como a 
ilusão se aprofundou e cresceu com o tempo, a simplicidade original (como foi transmitida 
por seus Reveladores) foi perdida. Todas as revelações básicas são apresentadas nas 
formas mais simples. Acréscimos e mais acréscimos foram surgindo; as mentes dos 
homens tornaram o ensinamento complexo por meio de suas dissertações mentais, até 
que foram construídos os grandes sistemas teológicos que chamamos, por exemplo, de 
Igreja Cristã e sistema budista. Seus fundadores teriam muita dificuldade em reconhecer 
os dois ou três fatos ou verdades divinos fundamentais que Eles procuraram revelar e 
enfatizar, tão grande é o manto de ilusão que foi lançado sobre os simples 
pronunciamentos do Cristo e do Buda. As grandes catedrais e as pomposas cerimônias 
das igrejas ortodoxas estão muito distantes do modo humilde de viver do Cristo, o Mestre 
de todos os Mestres e Instrutor de anjos e homens, e da simplicidade de Seu modo de 
vida presente, enquanto Ele observa e espera o retorno de Seu povo ao modo simples de 
realização espiritual. 
 
A ilusão foi tão grande que hoje, no Ocidente, fala-se do "poder temporal da Igreja 
Católica"; as Igrejas Protestantes estão divididas em facções beligerantes; a Igreja da 
Ciência Cristã é conhecida por sua capacidade de acumular dinheiro e de ensinar seus 
adeptos a fazê-lo e a obter uma temporária boa saúde; a Igreja Ortodoxa Grega foi 
completamente corrompida e somente a fé simples dos incultos e dos pobres preservou 
qualquer semelhança com a verdade em sua forma simples original. Eles não têm 
habilidade para discussões teológicas de alto nível, mas acreditam que Deus é amor – 
simplesmente isso – que há um caminho que leva à paz e à luz e que, se negarem seus 
próprios desejos materiais, estarão agradando a Deus. Sei que estou generalizando 
muito, irmãos, pois sei também que há cristãos e religiosos sábios e bons dentro dos 
sistemas teológicos; esses, porém, não gastam seu tempo em discussões teológicas, mas 
em amar seus semelhantes, e fazem isso porque amam a Cristo e tudo o que Ele 
representa. Eles não estão interessados em construir grandes igrejas de pedra e mármore 
e em reunir o dinheiro necessário para seu sustento; estão interessados em reunir 
aqueles que formam a verdadeira Igreja no plano espiritual interno e ajudá-los a caminhar 
na luz. 
 
A ilusão de poder, a ilusão de superioridade, não os mancham. Depois que a crise 
mundial terminar, os membros da Igreja de toda parte não descansarão até que possam 
descobrir como penetrar na ilusão da doutrina e do dogma que os envolve e encontrar o 
caminho de volta para o Cristo e Sua mensagem simples, que tem em si o poder de 
salvar o mundo, se reconhecida e praticada. 
 
Grande parte da verdadeira revelação desde a época do Cristo chegou ao mundo pela 
linha da ciência. Por exemplo, a demonstração da substância material (cientificamente 
comprovada) como sendo essencialmente apenas uma forma de energia foi uma 
revelação tão grande quanto qualquer outra dada pelo Cristo ou pelo Buda. Ela 
revolucionou completamente o pensamento dos homens e foi – por mais surpreendente 
que possa lhes parecer – um grande golpe contra a Grande Ilusão. Ela relacionou a 
energia à força, a forma à vida e o homem a Deus e continha o segredo da 
transformação, transmutação e transfiguração. As revelações da ciência, quando básicas 
e fundamentais, são tão divinas quanto as da religião, mas ambas foram degradadas para 
atender à demanda humana. Está próxima a era em que a ciência fará todos os esforços 
para curar as feridas da humanidade e construir um mundo melhor e mais feliz. 
 
As revelações da ciência, embora muitas vezes apresentadas por um homem ou uma 
mulher, são mais especificamente o resultado do esforço de um grupo e da atividade de 



98 

 

um grupo treinado do que as assim chamadas revelações da religião. A revelação, 
portanto, ocorre de duas maneiras:  
 
1. Por meio do esforço, da aspiração e da realização de um homem que está tão próximo 
da Hierarquia e tão imbuído de divindade consciente que é capaz de receber a 
mensagem diretamente da Fonte divina central. Ele se juntou às fileiras dos Grandes 
Intuitivos e trabalha livremente no mundo das Ideias divinas. Ele conhece claramente sua 
missão; escolhe sua esfera de atividade com deliberação e isola a verdade ou verdades 
que considera apropriadas para a necessidade do momento. Ele surge como Mensageiro 
do Altíssimo, leva uma vida de serviço dramática e impressionante e simboliza em Seus 
eventos de vida certas verdades básicas que já foram reveladas, mas que Ele reencena 
pictoricamente. Ele sintetiza em Si mesmo as revelações do passado e acrescenta a elas 
Sua própria contribuição da nova revelação que é Sua função específica apresentar ao 
mundo. 
 
2. Por meio do esforço de um grupo de buscadores, como os pesquisadores científicos de 
todos os países, que juntos estão procurando luz sobre os problemas da manifestação ou 
algum meio de aliviar o sofrimento humano, surge uma revelação. O esforço desse grupo 
muitas vezes eleva nas asas de sua aspiração irrealizada um homem que pode então 
penetrar no mundo das Ideias divinas e lá encontrar a cura ou a chave há muito 
procurada, descobrindo assim intuitivamente um segredo há muito buscado. A 
descoberta, quando de primeira classe, é uma revelação tão grande quanto as verdades 
apresentadas pelos Instrutores Mundiais. Quem dirá que a afirmação de que Deus é Amor 
tem mais valor do que a afirmação de que Tudo é Energia? 
 
O caminho que a revelação segue é o mesmo nos dois casos, e a ilusão toma conta de 
ambas as formas de revelação, mas – e aqui está um ponto sobre o qual pediria que 
refletissem – há um pouco menos de ilusão em torno das revelações da ciência do que 
em torno das revelações do que a humanidade chama de verdades mais definidamente 
espirituais. Uma das razões está no fato de que a última grande revelação espiritual, dada 
pelo Cristo, data de dois mil anos, e o desenvolvimento da mente do homem e sua 
capacidade de resposta à verdade aumentaram muito desde aquela época. Mais uma 
vez, as revelações da ciência são, em grande parte, resultado de uma tensão grupal, que 
acaba se concentrando em um receptor intuitivo, e a revelação é assim protegida. 
 
Hoje, enquanto a humanidade aguarda a revelação que incorporará os pensamentos, os 
sonhos e o objetivo construtor da Nova Era, a demanda vem pela primeira vez de um 
grande grupo de pessoas intuitivamente inclinadas. Eu não disse  que são intuitivas. Esse 
grupo é agora tão grande e seu foco é agora tão real e sua demanda tão alta que está 
conseguindo focalizar a intenção maciça das pessoas. Portanto, qualquer revelação que 
possa surgir no futuro imediato será mais bem "protegida pelo espírito de compreensão" 
do que qualquer outra anterior. Esse é o significado das palavras do Novo Testamento, 
"todo olho O verá"; a humanidade como um todo reconhecerá o Revelador. No passado, o 
Mensageiro do Alto só era reconhecido e conhecido por um mero punhado de homens, e 
foram necessárias décadas e, às vezes, séculos para que Sua mensagem penetrasse no 
coração da humanidade. 
 
A pressão dos tempos também e o desenvolvimento do senso de proporção, além de um 
retorno forçado à simplicidade das necessidades da vida podem impedir que a revelação 
vindoura caia rápido demais no fogo da Grande Ilusão. 
 



99 

 

Com base no exposto, ficará evidente que o modo de tratar os assuntos mundiais, os 
estados de consciência e as condições nos três mundos é aquele em que o discípulo e o 
iniciado trabalham de cima para baixo. O método é, na realidade, uma repetição do arco 
involutivo no qual – como fez o Criador, dirigindo de um ponto exterior – a energia, a força 
e as forças são direcionadas para o mundo dos fenômenos e produzem efeitos precisos 
sobre a substância dos três planos. Esse ponto deve ser lembrado com muito cuidado; e 
é por essa razão que a Técnica da Presença deve ser sempre empregada antes de todas 
as outras técnicas. Ela estabelece contato com o Agente espiritual que o dirige e habilita o 
discípulo a assumir a atitude do Observador desapegado e de um colaborador do Plano. 
Quando essa técnica é seguida corretamente, ela coloca a intuição em ação e o mundo 
do significado (que está por trás do mundo dos fenômenos) é revelado, dissipando assim 
a ilusão. A verdade, como ela é, é vista e conhecida. As formas no mundo externo dos 
fenômenos (externo do ponto de vista da alma e, portanto, abrangendo os três mundos de 
nossa vida diária bem conhecida) são vistas como símbolos de uma Realidade interna e 
espiritual. 
 
 
2. A TÉCNICA DA LUZ 
 
Vamos agora considerar o desenvolvimento subsequente e o serviço a ser pretado por 
meio de uma outra técnica. 
 
Esse tema da Luz é tão vasto e há tantos textos em todas as Escrituras do mundo, em 
comentários e dissertações teológicas, que a verdade simples e alguns princípios básicos 
se perdem de vista em uma turbilhão de palavras. 
 
Em meus diversos livros, dei muito material sobre esse tema e, no livro A Luz da Alma, 
que escrevi em colaboração com A.A.B., foi feito um esforço para indicar a natureza da 
luz da alma. A chave para essa técnica pode ser encontrada nas palavras: Naquela Luz 
veremos a LUZ. Uma paráfrase simples dessas palavras aparentemente abstratas e 
simbólicas poderia ser dada da seguinte forma: Quando o discípulo tiver encontrado 
aquele centro iluminado dentro de si mesmo e puder caminhar em sua luz radiante, ele 
estará então em uma posição (ou em um estado de consciência, se preferirem) em que se 
tornará consciente da luz dentro de todas as formas e átomos. O mundo interno da 
realidade fica visível para ele como substância-luz (uma coisa diferente da Realidade, 
revelada pela intuição). Ele pode então se tornar um cooperador eficiente do Plano 
porque o mundo do significado psíquico se torna real para ele e ele sabe o que deve ser 
feito para dissipar a miragem. Seria possível afirmar que o processo de levar luz aos 
lugares escuros compreende, naturalmente, três etapas: 
 
1. A etapa em que o principiante e o aspirante se esforçam para erradicar a miragem de 
sua própria vida, pelo uso da luz da mente. A luz do conhecimento é o principal agente 
dissipador nas primeiras etapas da tarefa, eliminando eficazmente as diversas miragens 
que velam a verdade ao aspirante. 
 
2. A etapa em que o aspirante e o discípulo trabalham com a luz da alma. É a luz da 
sabedoria, resultado da interpretação de uma longa experiência, que aflui e se mescla 
com a luz do conhecimento. 
 
3. A etapa em que o discípulo e o iniciado trabalham com a luz da intuição. Mediante a 
fusão da luz do conhecimento (luz da personalidade) com a luz da sabedoria (luz da 



100 

 

alma), a Luz é vista, conhecida e apreendida. Esta luz apaga as luzes menores por meio 
da pura irradiação de seu poder. 
 
Temos, portanto, a luz do conhecimento, a luz da sabedoria e a luz da intuição, que são 
três estados ou aspectos definidos da Luz Una. Correspondem ao Sol físico, ao coração 
do Sol e ao Sol Central Espiritual. Nesta última frase temos a pista e a chave da relação 
entre o homem e o Logos.  
 
Essas etapas e suas técnicas correspondentes podem ser mal compreendidas se o 
estudante não se lembrar de que entre elas não há linhas reais de demarcação, mas 
apenas uma sobreposição constante, um desenvolvimento cíclico e um processo de fusão 
que é muito confuso para os iniciantes. Assim como o resultado da reação inata ao 
ambiente produz o aparelho necessário para entrar em contato com esse ambiente, os 
poderes desenvolvidos por estas técnicas produzem certos modos de contato com a alma 
e com o ambiente espiritual. Cada uma dessas técnicas está relacionada a um novo 
ambiente; cada uma delas acaba desenvolvendo poder no iniciado ou discípulo que pode 
ser usado a serviço da humanidade e em esferas mais elevadas de atividade divina; cada 
uma está relacionada às outras técnicas e cada uma libera o discípulo para um 
relacionamento consciente com um novo ambiente, novos estados de consciência e 
novos campos de serviço. Por exemplo: 
 
1. A Técnica da Presença, quando utilizada com êxito, permite o afluxo da intuição que 
sucede as atividades da mente racional e que dissipa a ilusão, colocando em seu lugar 
ideias divinas formuladas em conceitos que chamamos de ideais. Devemos lembrar que 
os Mestres só usam a mente em duas atividades: 
 
a. Para chegar até as mentes dos Seus discípulos e atrair aspirantes por meio de um 
instrumento similar à mente do  discípulo. 
 
b. Para criar formas-pensamento nos níveis concretos que possam encarnar as ideias 
divinas. O Agente diretor, o Anjo da Presença, produz o poder de criar desta maneira e a 
isso chamamos de resultado da intuição – a ideia ou a verdade, sua percepção e sua 
reprodução. 
 
2. A Técnica da Luz é a mais estreitamente relacionada à mente e significa o método pelo 
qual a iluminação que flui da alma (cuja natureza é luz) pode irradiar não apenas ideiais, 
mas vida, circunstâncias e eventos, revelando a causa e o significado da experiência. 
Quando o discípulo adquiriu o poder de iluminar, ele deu o primeiro passo para a 
dissipação da miragem. Do mesmo modo como a técnica da Presenças e torna eficaz no 
plano mental, esta técnica produz poderes que podem se tornar eficazes no plano astral 
e, oportunamente, dissipar este plano, fazendo-o desaparecer. 
 
3. A Técnica da Indiferença torna ineficaz ou neutraliza o domínio da substância sobre a 
vida ou o espírito, podendo operar nos três mundos, pois a alma é a evidência da vida. 
 
No que diz respeito a esta segunda técnica, gostaria de tomar algumas palavras da Bíblia, 
empregando a palavra “luz” em vez da palavra “fé”. Darei a vocês esta definição: A luz é a 
substância das coisas esperadas e a evidência das coisas não vistas. Esta é talvez uma 
das definições da luz mais ocultas dada até agora, e prevê-se que seu verdadeiro 
significado seja revelado nas duas próximas gerações. A palavra “fé” é um bom exemplo 
do método de “velar” algumas antigas verdades para que sua significação não seja 
revelada prematuramente. Luz e substância são termos sinônimos. Alma e luz também 



101 

 

são, e nesta igualdade de ideia – luz, substância, alma – temos a chave da fusão e da 
unificação que o Cristo expressou tão plenamente para nós em Sua vida na Terra. 
 
Portanto, quando os estudantes e aspirantes tiverem feito progresso no contato com a 
alma, eles terão dado um dos primeiros passos importantes para a compreensão da luz e 
dos seus usos. No entanto, eles devem ter cuidado para não confundir a luz que podem 
trazer para a vida, as circunstâncias, os eventos e o ambiente com a intuição. A luz com a 
qual estamos nos ocupando se expressa nos três mundos e revela formas e formas, suas 
reações e efeitos, sua miragem e apelo atrativo e seu poder de iludir e aprisionar a 
consciência. A luz em questão é a luz da alma, que ilumina a mente e traz a revelação do 
mundo das formas no qual a vida está imersa. 
 
A intuição nada tem a ver com o que pertence aos três mundos da experiência humana, 
mas apenas com as percepções da Tríade espiritual e com o mundo das ideias. A intuição 
está para o mundo de significados, como a mente está para os três mundos da 
experiência. Produz entendimento, da mesma maneira como a luz da alma produz 
conhecimento, por meio dessa experiência. O conhecimento não é uma reação 
puramente mental, mas sim algo que se encontra em todos os níveis, e é instintivo de 
alguma forma em todos os reinos. Isto é incontestável. Os cinco sentidos trazem 
conhecimento do plano físico; a sensibilidade psíquica traz conhecimento do plano astral; 
a mente traz percepção intelectual, mas os três são aspectos da luz do conhecimento 
(que vem da alma) à medida que vai compenetrando seus veículos de expressão no vasto 
e tríplice ambiente em que a alma escolhe se aprisionar para fins de desenvolvimento. 
 
Em uma volta superior da espiral, a intuição é a expressão da tríplice Tríade espiritual, 
colocando-a em relação com os níveis superiores da manifestação divina, sendo 
resultado da vida da Mônada – uma energia que traz revelação do propósito divino. É no 
mundo desta revelação divina onde o discípulo, oportunamente, aprende a trabalhar, e no 
qual o iniciado atua de maneira consciente. A vida ativa nos três mundos é uma 
expressão distorcida desta experiência superior, constituindo também o campo de 
treinamento no qual a capacidade de viver a vida de percepção intuicional do iniciado e de 
serviço ao Plano se desenvolve lentamente. É preciso considerar estas distinções com 
atenção (em tempo e espaço, porque todas as distinções são parte da grande ilusão, 
embora sejam necessárias e inevitáveis quando a mente controla). Os discípulos 
alcançarão um ponto de desenvolvimento em que saberão se estão reagindo à luz da 
alma ou à percepção intuicional da Tríade. Chegarão depois ao ponto em que 
compreenderão que a percepção intuitiva – como a chamam – é apenas a reação da 
personalidade iluminada à tendência de identificação da Tríade. Esses conceitos, porém, 
estão além da capacidade de compreensão do homem comum, porque fusão e 
identificação não são absolutamente a mesma coisa. 
 
As regras da Técnica da Luz foram adequadamente estabelecidas no sistema de Raja 
Yoga de Patanjali, do qual as cinco etapas de Concentração, Meditação, Contemplação, 
Iluminação e Inspiração são ilustrativas; essas etapas, por sua vez, devem ser 
acompanhadas pela aplicação das Cinco Regras e dos Cinco Mandamentos. Gostaria de 
pedir que os estudassem. Eles, por sua vez, produzem os muitos resultados na 
sensibilidade psíquica, dos quais o contato hierárquico, a iluminação, o serviço e a 
disciplina são descritivos e, finalmente, a etapa de "unidade isolada", que é o termo 
paradoxal usado por Patanjali para descrever a vida interna do iniciado. 
 
A maior parte do que eu disse acima é bem conhecida de todos os aspirantes, quer 
estudem os ensinamentos da Raja Yoga da Índia ou a vida de misticismo prático 



102 

 

conforme estabelecido por místicos como Meister Eckhart e pelos esoteristas modernos 
mais polarizados mentalmente. Esses últimos foram além da visão mística, chegando à 
fusão. Não preciso me estender sobre isso. É a etapa mais elevada de unificação da qual 
todos os verdadeiros místicos dão testemunho.  
 
O que nos ocupa aqui é a maneirra como a luz é reconhecida, apropriada e usada para 
fins de dissipar a miragem e prestar ao mundo um serviço profundamente esotérico. Seria 
possível dizer que a luz interna é como um farol que esquadrinha o mundo da miragem e 
da luta humana, a partir daquilo que um Mestre denominou de “o pedestal da alma e a 
torre ou farol espiritual”. Esses termos transmitem a ideia da altitude e da distância que 
são tão características da abordagem mística. O poder de usar esta luz como meio de 
dissipação só se obtém quando já não se tem em conta tais símbolos e o servidor começa 
a se considerar como luz e centro de irradiação. Neste ponto reside a razão de 
determinados elementos técnicos da ciência ocultista. O esoterista sabe que em cada 
átomo do seu corpo há um ponto de luz. Ele sabe que a natureza da alma é luz. Durante 
éons, o homem caminha ajudado pela luz engendrada em seus veículos, pela luz da 
substância atômica do seu corpo, sendo, portanto, guiado pela luz da matéria. Mais tarde 
ele descobre a luz da alma e, mais adiante ainda, aprende a fusionar e mesclar a luz da 
alma com a luz da matéria. Brilha então como um portador da Luz, a luz purificada da 
matéria e a luz da alma estando fusionadas e enfocadas. O uso desta luz enfocada, à 
medida que dissipa a miragem individual, ensina ao discípulo as primeiras etapas da 
técnica que eliminará a miragem grupal e, oportunamente, a miragem mundial, e este é o 
ponto que vamos tratar a seguir.  
 
O tema que estamos tratando – a luz da alma à medida que dissipa a miragem nos três 
mundos – é o mais prático, útil e necessário para estudo que podemos encontrar hoje: diz 
respeito ao plano astral, e o serviço a ser prestado é vital e oportuno. A libertação do 
mundo do indivíduo e do mundo da humanidade como um todo da miragem que a tudo 
envolve e mantém a humanidade em cativeiro é um requisito essencial para a raça. A 
nova era que se abrirá diante da humanidade no final da guerra se distinguirá por sua 
polarização mental e consequente liberdade da miragem; a ilusão então controlará por 
algum tempo até que a intuição esteja mais plenamente desenvolvida. Essa ilusão 
produzirá resultados muito diferentes daqueles que ocorrem quando os homens vivem e 
trabalham em meio à miragem. A segunda característica da nova era será a abordagem 
científica de todo o problema da miragem, que será então reconhecida pelo que é e será 
cientificamente dissipada pelo uso das mentes iluminadas de grupos que trabalham em 
uníssono exatamente para esse propósito. 
 
A proposta, portanto, que estou apresentando a vocês (que são os aspirantes e os 
discípulos do mundo) é a possibilidade de um serviço mundial preciso. Oportunamente 
serão formados grupos daqueles que estão trabalhando na dissipação da miragem em 
suas vidas individuais e que o fazem não tanto para alcançar sua própria liberação, mas 
com o objetivo especial de livrar o plano astral de suas significativas miragens. Eles 
trabalharão em conjunto em alguma fase importante da miragem mundial pelo poder de 
suas mentes individuais iluminadas; em conjunto, eles acenderão "o farol da mente que 
reflete a luz do sol, mas ao mesmo tempo irradia sua própria luz interna sobre as névoas 
e nevoeiros da Terra, pois neles todos os homens tropeçam. Na esfera iluminada da luz 
radiante concentrada, a realidade sairá triunfante". 
 
É interessante observar que a oração mais antiga do mundo faz referência aos três 
aspectos da miragem e é em relação a eles que as três técnicas devem ser usadas para 



103 

 

possibilitar a liberação e o progresso. Como sabem, referida oração é a seguinte 
(Brihadaranyaki Upanishad I, 3, 28): 
 
"Conduze-nos, Ó Senhor, das trevas para a luz; do irreal para o real; da morte para a 
imortalidade." 
 
"Conduze-nos das trevas para a luz" refere-se à mente que oportunamente se torna 
iluminada pela luz da intuição; esta iluminação é fomentada por meio da Técnica da 
Presença, de Quem a luz brilha. É o fator mediador que produz a Transfiguração da 
personalidade e um centro de luz irradiante no plano mental. Essa afirmação é válida, 
quer se esteja falando de um indivíduo ou daquele ponto focal de luz formado pela 
unidade mental e pelo pensamento claro dos homens avançados, os quais, pelo poder de 
suas mentes unidas, conseguirão livrar o mundo de alguns aspectos da Grande Ilusão. 
 
"Conduze-nos do irreal para o Real" diz respeito especificamente com o plano astral e 
suas oniabarcantes miragens. Essas miragens incorporam o irreal e o apresentam aos 
prisioneiros do plano astral, levando-os a confundi-las com a Realidade. Esse 
aprisionamento pela miragem pode ser encerrado pela atividade da Técnica da Luz, 
utilizada por aqueles que trabalham – em formação de grupo – para a dissipação da 
miragem e para o surgimento na consciência dos homens de uma concepção clara e do 
reconhecimento da natureza da Realidade. 
 
Este trabalho particular de dissipação é nosso tema imediato. É de importância vital que 
aqueles que reconhecem a porta aberta para o futuro e pela qual os homens devem 
passar que se lancem nesse trabalho. Somente assim é possível ajudar a humanidade a 
deixar para trás os erros, as miragens e os fracassos do passado. É esta técnica que livra 
das miragens e que é capaz de transformar a vida humana e, assim, instaurar a nova 
civilização e cultura. Os discípulos de todas as partes do planeta podem empreender esta 
dissipação, ajudados pelos aspirantes do mundo; no entanto, será primordialmente o 
trabalho daqueles cujo foco de raio faz de sua vida astral a linha de menor resistência e 
que aprenderam ou estão aprendendo a dominá-la pelo poder do pensamento e da luz 
mental. São eles, em primeiro lugar, os indivíduos de sexto raio, ajudados pelos 
aspirantes e discípulos de segundo e quarto raios. 
 
Em tempo e espaço, essa tarefa será primeiramente instituída e controlada em formação 
de grupo apenas por aspirantes cujos raios da alma ou da personalidade sejam o sexto 
ou por aqueles cujos corpos astrais sejam condicionados pelo sexto raio. Quando tiverem 
compreendido a natureza do trabalho a ser feito e "adotado fanaticamente a técnica da luz 
a serviço da raça", seu trabalho será completado por discípulos de segundo raio, 
trabalhando nos Ashrams dos Mestres que aceitam discípulos. O trabalho realizado por 
esses dois grupos será finalmente revelado (e em uma data muito posterior) por aqueles 
aspirantes e discípulos que farão uma mudança dinâmica para a atividade astral quando o 
quarto raio começar a se manifestar novamente. Portanto, o trabalho de dissipação da 
miragem é empreendido por aqueles que se manifestam ao longo das linhas de energia 
que incorporam o segundo, o quarto e o sexto raios. Enfatizo isso porque os discípulos 
muitas vezes assumem tarefas para as quais não estão particularmente qualificados e 
cujos raios não os ajudam a realizar e, às vezes, impedem essa realização.  
 
Todo o tema está relacionado à consciência, ao segundo aspecto, e diz respeito às 
formas pelas quais a humanidade se torna progressivamente consciente. A miragem é 
causada pelo reconhecimento daquilo que o próprio homem criou e, como foi dito 



104 

 

ocultamente, "o homem só se torna consciente da realidade quando destrói aquilo que ele 
mesmo criou". Essas formas se dividem em dois grupos principais: 
 
1. As formas que são de origem muito antiga e resultado da atividade humana, do 
pensamento humano e do erro humano. Elas abrangem todas as formas que a natureza 
do desejo do homem criou ao longo das eras e são a substância nebulosa da miragem – 
nebulosa do ponto de vista físico, mas densa do ponto de vista do plano astral. Elas são 
aquilo que fornece o incentivo por trás de todo esforço e atividade no plano externo, à 
medida que o homem procura satisfazer o desejo. O aspirante individual precisa sempre 
se livrar dessas formas para passar depois disso através daquele portal que chamamos 
de segunda iniciação e entrar em uma consciência mais ampla. 
 
2. Aquelas formas que estão sendo constantemente criadas e incessantemente 
produzidas em resposta à natureza aspiracional da humanidade e que fornecem os 
atrativos que conduzem o homem em direção à alta realização pessoal, em primeiro 
lugar, e à realização espiritual, mais tarde. Elas têm em si as indicações do novo e do 
possível. Da mesma maneira (por mais estranho que possa parecer), elas constituem 
uma miragem, pois são temporárias e ilusórias e não se deve permitir que ocultem o Real. 
Essa Realidade se precipitará no momento certo quando a luz superior afluir. Elas são 
indicativos do Real e muitas vezes são confundidas com o Real; estão em conflito com os 
antigos pensamentos e desejos do passado e devem, por fim, dar lugar à presença 
efetiva do Real. Elas proporcionam (em tempos de crise) o grande teste para todos os 
aspirantes e discípulos, evocando o tipo mais sutil de discriminação; mas, uma vez que 
esse teste tenha sido superado com êxito, a tarefa de dissipar esses dois tipos de 
miragem pode ser dada ao discípulo e aspirante, com ênfase na necessidade imediata ou 
em qualquer miragem mundial específica e atual. 
 
Ficará evidente para vocês, portanto, que os grupos que trabalham conscientemente no 
serviço de dissipação da miragem terão as seguintes características: 
 
1. Serão compostos de aspirantes e discípulos de sexto raio, auxiliados plos 
trabalhadores espirituais de segundo raio. 
 
2. Serão formados por aqueles que: 
 
a. Estão aprendendo ou aprenderam a dissipar suas próprias miragens individuais e 
podem trabalhar com compreensão nessa tarefa. 
 
b. Estão concentrados no plano mental e, portanto, têm algum grau de iluminação mental. 
Estão aprendendo a dominar a Técnica da Luz. 
 
c. São conscientes da natureza das miragens que estão procurando dissipar e estão 
aptos a usar a mente iluminada como farol. 
 
3. Contarão entre seus membros aqueles que têm (falando em termos ocultistas) os 
seguintes poderes em processo de rápido desenvolvimento: 
 
a. O poder não apenas de reconhecer a miragem pelo que é, como de discriminar entre 
os diferentes tipos de miragens. 
 
b. O poder de se apropriar da luz, absorvê-la em si e então, de maneira consciente e 
científica, projetá-la no mundo da miragem. Os Mestres, os iniciados de alto grau e os 



105 

 

discípulos do mundo fazem isso sozinhos, se necessário for, sem ter necessidade da 
proteção do grupo nem da ajuda da luz dos membros do grupo. 
 
c. O poder de usar a luz não apenas pela absorção e projetação, como também pelo uso 
consciente da vontade, dirigindo a energia pelo feixe de luz projetada. A isso agregam  
um foco persistente e sustentado. Esse feixe, assim projetado, tem um uso duplo: ele 
funciona de forma expulsiva e dinâmica, da mesma maneira como um vento forte sopra 
ou dissipa uma névoa densa ou como os raios de sol secam e absorvem a névoa. Ele 
também atua como um feixe ao longo da qual aquilo que é novo e faz parte da intenção 
divina pode entrar. As novas ideias e os ideais desejados podem chegar "pelo feixe", 
assim como o farol direcional traz os aviões para o local de pouso desejado. 
 
a. A Dissipação da Miragem Individual 
 
Consideremos primeiro a maneira como o aspirante individual pode chegar a dissipar as 
miragens que, há eras, condicionaram sua vida nos três mundos. Ele foi dominado pelo 
desejo durante quatro quintos de sua experiência em encarnação. Em seguida começou a 
transmutar seu desejo em aspiração e a buscar – com toda a devoção, emoção e anseio 
de que é capaz – a realização. É então que ele se torna consciente da natureza terrível 
das miragens nas quais caminha automática e normalmente. A miragem surgiu quando o 
homem reconheceu e registrou o desejo como um incentivo, demonstrando assim sua 
humanidade e sua distinção do animal, porque é a mente que revela a existência do 
desejo. O esforço instintivo para satisfazer o desejo – inato e inerente à natureza inferior – 
deu lugar a esforços sistemáticos para satisfazer o desejo, envolvendo o uso diretor da 
mente. Assim, a linha de demarcação entre o animal e o humano tornou-se cada vez mais 
aparente, e a primeira e básica expressão de puro egoísmo surgiu há eras. Mais tarde, à 
medida que a evolução prosseguia e o desejo mudava de uma satisfação para outra, ele 
começou a assumir um aspecto menos físico e os homens buscavam prazer na 
experiência emocional e em sua dramatização. Isso levou ao estabelecimento do drama 
como sua primeira expressão artística. Por esse meio, ao longo dos tempos, o homem 
acrescentou à emotividade e ao drama da sua vida individual uma substituição na qual 
submergia, exteriorizando-se assim e alimentando seus dramas, desejos e objetivos 
pessoais com aqueles que tinham se desenvolvido pela imaginação criativa. Estabelecia 
assim a base para o reconhecimento – inteligente e real – da parte em relação ao todo. 
Assim, desde os primeiros tempos da Atlântida, foi lançado o alicerce para o 
desenvolvimento do senso de dualidade mística por meio das várias etapas de um 
reconhecimento antropomórfico da divindade até o reconhecimento do real no próprio 
homem, chegando finalmente à proposta que o discípulo deve enfrentar. Em seguida, o 
Morador do Umbral fica frente ao Anjo da Presença e o último e maior conflito é travado. 
 
Esta consciência dualista culmina no momento da terceira iniciação, na batalha final entre 
os pares de opostos e com a vitória triunfante do Anjo – a encarnação das Forças do Bem 
no indivíduo, no grupo e na humanidade. Em seguida, o dualismo e o desejo de tudo que 
é material, do que não é ele mesmo (tal como identificado com o Todo) chega ao fim. A 
unidade e a "vida mais abundante" são alcançadas. 
 
O processo seguido pelo discípulo que está trabalhando conscientemente na dissipação 
da miragem em sua vida pode ser dividido em quatro etapas, que se definem da seguinte 
maneira: 
 
1. A etapa do reconhecimento da miragem ou miragens que ocultam o Real. Referidas 
miragens dependem do raio da personalidade, em toda crise específica da vida. 



106 

 

2. A etapa do enfoque da consciência do discípulo no plano mental e do acúmulo de luz 
neste ponto de enfoque para que a iluminação seja clara, o trabalho a fazer seja visto com 
clareza e o farol da mente seja direcionado para a miragem que deve ser dissipada. 
 
3. A etapa da direção. Implica em verter luz de maneira sustentada (sob direção 
inteligente) nos locais escuros do plano astral, lembrando que a luz permitirá que o 
discípulo faça duas coisas: 
a. Dissipe a miragem – uma experiência satisfatória. 
b. Veja o Real – uma experiência aterrorizante, irmão. 
 
4. A etapa da identificação com o Real à medida que é contatado após a dissipação da 
miragem. Na luz maior agora disponível, haverá um reconhecimento adicional de 
miragens ainda mais sutis que, por sua vez, devem ser dissipadas. 
 
Este processo de reconhecimento, enfoque, dissipação e subsequente revelação ocorre 
continuamente a partir do momento em que o discípulo trilha o Caminho do Discipulado 
Aceito até a terceira iniciação. 
 
A pista para todo o sucesso nesse processo está, portanto, ligada à meditação e à 
manutenção da mente firme na luz. Somente por meio da firmeza é que o feixe de luz 
pode ser formado, intensificado, focalizado e projetado e, então – no momento certo – 
retirado. Não posso entrar aqui em uma elucidação do processo de meditação, baseado 
no correto entendimento da natureza da concentração. Já escrevi muito sobre esse 
assunto e a disciplina da Raja Yoga é bem conhecida. A concentração e o controle mental 
são agora o tema comum de todas as instruções dadas por educadores e pais 
esclarecidos. É difícil para a pessoa comum de hoje perceber que houve um tempo em 
que frases como "Use sua mente" ou "Se você apenas pensasse" ou "Um pouco de 
controle mental de sua parte seria útil" eram totalmente desconhecidas porque a mente 
era pouco desenvolvida. Na época, ela só era reconhecida como um fator ativo por 
aqueles com consciência de iniciado. O Caminho de Evolução é, na realidade, o caminho 
dos reconhecimentos, levando à revelação. Todo o processo da evolução é de caráter 
iniciático e leva de uma expansão de consciência para outra, até que os mundos do 
amorfo e da forma sejam revelados pela luz que gera o iniciado, e na qual caminha. Estas 
luzes são variadas e diversamente reveladoras. Temos: 
 
1. A luz da matéria em si, que se encontra em todo átomo de substância 
 
2. A luz do veículo vital ou etérico – reflexo da Luz Una, porque unifica os três tipos de luz 
dos três mundos. 
 
3. A luz do instinto. 
 
4. A luz do intelecto, ou a luz do conhecimento. 
 
5. A luz da alma. 
 
6. A luz da intuição. 
 
Passamos de uma luz para outra, de uma revelação para outra, até que saímos do reino 
da luz e entramos no reino da vida que para nós, até agora, é plena escuridão. 
 



107 

 

Será óbvio para você que essa luz crescente traz consigo uma série de revelações em 
constante desenvolvimento que, como tudo o mais no mundo da experiência humana, 
revela diante dos olhos, em primeiro lugar, o mundo das formas, depois o mundo dos 
ideais e, em seguida, a natureza da alma, das ideias e da divindade. Estou escolhendo 
apenas algumas das palavras que incorporam a revelação e são de caráter simbólico. 
Mas todas essas revelações constituem uma grande revelação unificada que está se 
revelando lentamente diante dos olhos da humanidade. Todas estas revelações, porém, 
constituem uma grande revelação unificada que vai se abrindo lentamente diante dos 
olhos da humanidade. A luz do eu pessoal inferior revela ao homem o mundo das formas, 
da matéria, do instinto, do desejo e da mente; a luz da alma revela a natureza da relação 
entre estas formas de vida e o mundo sem-forma, e o conflito entre o real e o irreal. A luz 
da intuição revela, à visão da alma, dentro da personalidade, a natureza de Deus e a 
unidade do Todo. A inquietude que o desejo pelo material produz, ao procurar satisfação 
nos três mundos, a certa altura cede lugar à aspiração para estabelecer contato com a 
alma e alcançar a vida da alma. Reconhece-se isso, por sua vez, como um passo dado 
para as grandes experiências fundamentais, que chamamos de cinco iniciações maiores. 
Elas revelam ao homem o fato, até então incompreendido, de sua não-separação e da 
relação da sua vontade individual com a vontade divina. 
 
Vamos agora estudar o modo pelo qual essas fases do trabalho são implementadas no 
plano astral: primeiro, o indivíduo aprende a usar a luz da mente, gerada pela alma à 
medida que ela se torna estreitamente relacionada à personalidade e impulsionada pela 
intuição. Por meio dessa luz, o discípulo aprende a dissipar suas miragens pessoais e 
particulares. Menciono isso porque gostaria que vocês compreendessem a dimensão da 
tarefa que um homem assume quando conscientemente começa a se livrar da miragem 
em preparação para um serviço mais extenso. Nesse momento, ele entra em conflito com 
toda a miragem de todo o plano astral e tende a ficar desalentado ao se dar conta do que 
está enfrentando. Essa é uma das causas da profunda depressão e dos profundos 
complexos de inferioridade que inibem totalmente algumas pessoas ou que acabam as 
levando ao suicídio. Suas próprias miragens pessoais as vinculam à miragem nacional ou 
planetária e, assim, condicionam a expressão de suas vidas e seus pensamentos. 
Gostaria de pedir que se lembrassem disso ao lidarem com as pessoas e as encontrarem 
fixadas em suas ideias e incapazes de ver a verdade como vocês a veem. Elas são como 
são porque sua miragem individual é alimentada pelas miragens maiores, e isso ainda é 
demais para elas. 
 
Não é minha intenção tratar de miragens específicas, mas apresentar uma fórmula que –  
com pequenas mudanças e acréscimos – possa servir ao indivíduo e ao grupo na tarefa 
de erradicar a miragem. Eu começaria dizendo que a primeira necessidade é que o 
homem perceba que suas reações, ideias, desejos e experiência de vida, no que diz 
respeito à sua natureza emocional, são condicionados por uma ou mais miragens, que ele 
é vítima de várias miragens, engendradas ao longo de muitas vidas, profundamente 
enraizadas em sua história passada e às quais ele reage instintivamente. No entanto, 
chega o momento em que o discípulo probacionário se torna consciente dessas miragens 
instintivas e as reconhece logo que se apresentam, mesmo quando reage a elas; ele 
procura se libertar, trabalhando a princípio de maneira espasmódica, tentando usar a 
mente para racionalizar a si mesmo e alternando entre o sucesso temporário, quando ele 
consegue, com deliberação, agir como se estivesse livre da miragem, e longos períodos 
de derrota, quando fica sobrecarregado, não consegue ver luz em lugar algum e age 
como uma pessoa cega e desnorteada. Isso indica que ele é atraído como por um ímã (a 
força acumulada da antiga miragem com seus efeitos cármicos) para as névoas da 
miragem que ele queria  evitar. Posteriormente vem a etapa (como resultado deste 



108 

 

processo de alternâncias) em que a atração da alma começa a contrabalançar a atração 
das miragens: o homem aspira a se expressar livremente e a se liberar do controle do 
plano astral. Vem então o processo de equilíbrio. 
 
É durante essa etapa que a meditação é instituída e o homem se torna consciente da luz 
da alma, à medida que ela se mistura com a luz inerente ao corpo mental, e essa luz 
combinada se intensifica continuamente, à medida que ele persiste no trabalho de 
meditação. Chega então o ponto em que o aspirante descobre que essa luz interna pode 
ser usada, e ele começa, timidamente e com sucesso desigual, a direcionar essa luz para 
os problemas da sua miragem particular. É também nesse ponto que começamos a 
empregar a Técnica da Luz, de modo que a técnica vaga e não científica do passado 
chegue ao fim. Esta técnica indicada é útil apenas para o homem que sabe algo sobre a 
luz da mente, a luz da cabeça e a luz da alma. A luz na cabeça é produzida pela união 
sistematicamente planejada da luz da alma com a luz da personalidade, focalizada no 
corpo mental e produzindo um efeito no cérebro. Esse processo de focalização se divide 
em três etapas: 
 
1. A tentativa de focalizar a luz da mente e a luz da matéria no veículo mental. 
 
Isso significa unir a luz da matéria e da substância (luz da matéria densa e luz etérica) 
com a luz da própria mente. Não há luz peculiar ou específica do corpo astral em si, pois 
se trata apenas de um agregado de formas, criadas pelo homem individual, pelas nações 
e pelas raças, que em conjunto constituem o plano astral e não possuem nenhuma luz 
inerente como as outras formas possuem. Elas não são criadas pelo Logos planetário 
como forma de expressão para determinadas vidas dinâmicas, e é esse o real significado 
do que já lhes disse, de que o plano astral na realidade não existe. Ele é a criação 
fantasmagórica do desejo humano ao longo das eras e sua falsa luz é um reflexo da luz 
da matéria ou da luz da mente. Este processo de focalização se dá pelo alinhamento e 
pelo esforço de levar a um ponto de iluminação a luz positiva da mente e a luz negativa 
do cérebro e se faz por meio do controle mental, desenvolvido pela meditação. Quando 
esses dois polos opostos estão em relação (por um ato de vontade da personalidade) 
esses dois aspectos da luz menor podem formar um minúsculo ponto de luz – como uma 
pequena lanterna – que revela determinada fase da miragem à qual o aspirante tende a 
responder mais facilmente. Este primeiro ponto de luz focalizada, por sua própria 
natureza, não pode fazer mais do que revelar. Não tem o poder de dissipar nem de 
desestabilizar a miragem. Ela só pode fazer com que o homem perceba, em sua 
consciência desperta ou cerebral, que a miragem o prende. Isso está relacionado à etapa 
de concentração no processo de meditação. 
 
2. A segunda etapa do processo de focalização se dá pelo esforço de meditar. Na etapa 
anterior, a combinação das duas luzes materiais foi um processo inteiramente da forma, e 
o aspirante era movido inteiramente pelas forças e aptidões da sua personalidade. Temos 
uma ilustração desse processo e sua eficácia no homem que, por motivos puramente 
egoistas e por meio de uma intensa concentração, enfoca a mente para viabilizar a 
gratificação de seus desejos e alcançar os seus objetivos. Ele mata todas as reações 
emocionais e percorre um longo caminho para dissipar a miragem. Desenvolve a 
capacidade de recorrer à luz da própria matéria (matéria física e substância mental) e, 
assim, gera uma falsa luz da qual a luz da alma está rigorosamente excluída. É esse 
poder que, com o tempo, produz o mago negro. Ele desenvolveu a capacidade de extrair 
energia da luz da própria matéria e de concentrá-la de maneira tão potente e eficaz que 
se torna uma grande força de destruição. Foi o que deu a Hitler e aos seis homens maus 
que o cercavam o poder de destruir no plano material. Porém, no caso do aspirante, o 



109 

 

poder de meditar sobre as realidades espirituais e de entrar em contato com a alma 
neutraliza os perigos inerentes à focalização e ao uso exclusivo da luz da matéria; à luz 
menor da matéria se acrescenta a luz da alma e essas duas luzes combinadas ou 
aspectos da Luz Una, concentram-se no plano mental pelo poder da imaginação criativa. 
Isso habilita o homem a dissipar a miragem oportunamente e o libera do plano astral. 
 
3. A terceira etapa é aquela em que a luz da matéria, a luz da mente e a luz da alma 
(como canal para a intuição) são combinadas, fusionadas e focalizadas conscientemente. 
O homem então gira esta luz combinada, sob a direção da alma, para o mundo da 
miragem e da miragem particular que o está ocupando naquele momento determinado. A 
falsa luz do plano astral desaparece nesta tríplice luz fusionada assim como o fogo pode 
desaparecer de vista quando exposto à plena luz do sol ou como uma lente de aumento, 
focalizando os raios do sol pode iniciar uma chama destruidora. É o uso de uma luz 
potente que pode extinguir uma luz menor e dissipar uma névoa. 
 
Todo o exposto acima tem de ser realizado com compreensão e de maneira consciente 
como preparação para a técnica propriamente dita. De início o trabalho do aspirante será 
experimental e, oportunamente, será aplicado em termos científicos. Será baseado no 
reconhecimento da verdade – uma verdade que é encarada e aceita. Esse trabalho não é 
uma forma de racionalização, embora ela preceda o trabalho definidamente científico que 
estou delineando; não é o cultivo de novos interesses de tipo mental e espiritual que 
substituem o desejo de maneira gradual e afastam a miragem. Tudo isso é uma 
preparação e leva a um desenvolvimento que prepara o aspirante para trabalhar 
cientificamente; não se trata de um processo de "matar o desejo", como ensinam algumas 
escolas de pensamento, mas de um processo de erradicação gradual do desejo por meio 
de disciplina estrita e um árduo trabalho de treinamento, e isso, a propósito, implica na 
dissipação da miragem. Foram essas as lentas técnicas do passado. Hoje, o processo 
deve ser modificado porque um número suficiente de pessoas atingiu um grau de 
compreensão adequado e é capaz de trabalhar com sabedoria e também cientificamente. 
 
O processo que estou desenvolvendo para vocês é de dissipação rápida e eficaz e se 
baseia na aceitação da hipótese da luz, no reconhecimento do fato de que o plano astral 
não tem existência verdadeira, no uso treinado da imaginação criativa e no 
acompanhamento inquestionável das instruções, individualmente e em grupo. 
 
É minha intenção lhes dar duas fórmulas – uma para uso individual e outra que os grupos 
podem usar ao contribuírem com seu esforço conjunto para a dissipação da miragem, 
seja da miragem grupal ou em relação a algum aspecto da miragem mundial 
predominante. Duas coisas ficarão evidentes para vocês: 
 
Primeiro: aqueles que participam da erradicação da miragem devem ser capazes de 
distinguir entre a miragem e a realidade. Muitas vezes, elas se assemelham muito em um 
exame superficial. Eles devem estar em condições de reconhecer que uma condição 
emocional ou astral constitui um véu sobre a verdade e é uma distorção da apresentação 
ou da aparência da expressão da divindade do indivíduo ou do grupo. Devem, portanto, 
ser capazes de ter visão, pensamento claro e reconhecimento imediato do que está 
impedindo a materialização dessa visão e a recepção precisa da verdade. Devem 
também ser capazes de distinguir entre uma miragem maior e uma menor. Uma miragem 
menor, uma forma-pensamento passageira e evanescente de natureza facilmente 
reconhecível, não justifica o uso de nenhuma das fórmulas. Uma miragem menor seria um 
sentimento de autopiedade em um indivíduo ou a glorificação de algum indivíduo notável 
por um indivíduo, um grupo ou uma nação. O tempo e o bom senso são suficientes para 



110 

 

resolver essa situação. Uma miragem importante no mundo (antes da guerra) era a 
ênfase dada às posses e à crença de que a felicidade dependia das coisas, dos bens e do 
conforto material. 
 
Segundo: que as três etapas da focalização, mencionadas acima, constituem um 
processo preparatório. Essas três etapas devem estar um tanto desenvolvidas para que o 
uso efetivo das fórmulas seja possível, e aqueles que pretendem trabalhar na tarefa de 
livrar o mundo da miragem devem se submeter constantemente a esses períodos de 
treinamento na arte da polarização, se assim posso chamá-la. Eles devem ter um 
entendimento do mecanismo do pensamento, da criação de formas-pensamento e da 
natureza do pensador. Eles devem ser polarizados emocionalmente, mas, no trabalho em 
grupo, devem estar relativamente livres do controle astral. Essa liberação astral deve, até 
certo ponto, controlar a escolha daqueles que trabalharão nas dissipações principais. No 
caso do indivíduo que está procurando acabar com a miragem em sua vida individual, ele 
deve estar polarizado mentalmente por decisão e esforço, mesmo que a natureza 
emocional seja para ele, na vida em questão, a linha de menor resistência. Aqueles que 
trabalham em formação de grupo terão alcançado um certo grau de foco mental, mas, 
para os propósitos do trabalho a ser realizado, eles se concentrarão consciente e 
deliberadamente no plano emocional por meio do controle de suas naturezas. Portanto, 
os trabalhadores devem ter praticado a meditação, refletido muito sobre a natureza do 
pensamento e seus usos e devem estar cientes da luz interna. 
 
Quando essas três etapas estiverem estabelecidas como atividades relacionadas, hábitos 
e reações automáticas, e quando a intenção estiver fixada e a capacidade de se 
concentrar tiver se tornado uma reação quase instintiva, então um trabalho sólido e eficaz 
poderá ser realizado; a esse trabalho devem ser acrescentadas a persistência e a 
paciência. Não é necessário, devo acrescentar, ter alcançado a perfeição no processo 
antes de iniciar esse trabalho e serviço. Os discípulos e aspirantes devem cultivar a 
consciência de cooperação e a percepção de que, em um serviço como o proposto, eles 
estão definidamente participando de uma atividade hierárquica e, portanto, estão em 
posição de prestar ajuda, mesmo que não consigam – sozinhos e sem ajuda – alcançar 
os resultados desejados. Eles podem acelerar o processo com sua ajuda conjunta. O 
poder da união de esforços no plano físico está sendo realizado hoje em grande escala, e 
o esforço de guerra em todos os países acelerou muito essa compreensão. O poder da 
emoção coletiva (que muitas vezes se expressa no que é chamado de psicologia das 
massas) é reconhecido em toda parte e temido, bem como explorado. O poder do 
pensamento unificado ainda é pouco compreendido, e o poder inerente à luz de muitas 
mentes, tornando-as instrumentos eficazes nos assuntos mundiais, penetrando e 
dissipando a miragem e provando ser criativas no plano físico, provará ser uma parte dos 
novos modos de trabalho que serão empregados na nova era. O trabalho e o 
planejamento da Hierarquia foram dirigidos neste sentido e ela agora está pronta para 
testar a eficácia deste trabalho, organizando um ou vários grupos que trabalharão no 
problema da miragem. 
 
Assim, podem ver que o que estou delineando é relativamente novo. No que diz respeito 
ao indivíduo, ele já registrou uma leve impressão da técnica que está por vir. Homens e 
mulheres em todos os lugares estão tentando se liberar da miragem pelo poder do 
pensamento claro, da disciplina estrita e do bom senso, e por um registro consciente de 
sua relação com o todo – o que os leva a eliminar de suas vidas tudo que possa 
atrapalhar os outros ou aumentar os aspectos enganosos do mundo por meio da 
miragem. A isso se somará (talvez como um aspecto da nova religião mundial que agora 
está a caminho de se exteriorizar) a percepção de que os grupos podem eliminar com 



111 

 

sucesso as miragens que obscurecem o caminho da humanidade para seu objetivo, por 
meio do poder do pensamento combinado e projetado. 
 
A fim de dar o primeiro passo em direção à atividade de grupo dirigida neste sentido, 
apresento uma fórmula ou ritual de grupo que – se empregada por aqueles cujas vidas 
estão relativamente livres da miragem, que são realistas, e que são reconhecidos pelo 
grupo como sendo assim relativamente livres e que são animados por boa intenção – fará 
muito para acabar com certos aspectos da miragem mundial. Seus esforços, combinados 
com o de grupos similares, irão enfraquecer de tal maneira as antigas miragens que o 
"Dia do Esclarecimento" finalmente chegará. 
 
Em primeiro lugar, porém, permitam-me oferecer rapidamente para uso do aspirante 
individual, uma fórmula pela qual ele pode ajudar na libertação de sua miragem ou 
miragens particulares. Vou esquematizar o processo, e o aspirante faria bem em segui-Io 
tal como dado, não tendo em mente nenhum sentido de tempo, e tendo disposição para 
fazer este trabalho regularmente por meses e, se necessário, por anos, até se libertar e a 
luz entrar no plano astral, por meio do seu corpo astral. Sugiro que nenhum aspirante 
tente atacar o problema da miragem como um todo, nem procure dissipar todas as 
miragens às quais é susceptível. Ele está lidando com um mal muito antigo, e com hábitos 
de miragem solidamente instalados. Eles estão relacionados com aspectos de sua vida 
diária, com sua vida sexual ou com suas ambições, com suas relações com outras 
pessoas, com seus ideais e ideias favoritos, seus sonhos e visões. Ele deveria escolher a 
miragem que é mais aparente, e a que mais atrapalha num dado momento (e sempre 
existe uma), e para a sua dissipação ele deveria trabalhar conscientemente, se quiser 
lançar as bases para um serviço efetivo de dissipação da miragem mundial. 
 
FÓRMULA PARA A DISSIPAÇÃO DA MIRAGEM 
(Para o Indivíduo) 
 
I. Etapas Preparatórias 

 
 1. Reconhecer a miragem a dissipar, o que envolve: 

 
  a. A disposição de colaborar com a alma, no físico, astral e mental, a fim 

de facilitar o trabalho mais técnico. Reflitam sobre as implicações desta 
frase. 

  b. O reconhecimento das diversas maneiras como esta miragem afeta a 
vida diária e todas as relações. 
 

 2. 2. Empreender as três etapas de focalização: 
  

  a. A etapa de focalização da luz da mente e da luz da matéria no veículo 
mental. Isso se faz por um processo de elevação, mescla e fusão e, 
para isso, a atividade da imaginação criativa é empregada. 

  b. A etapa de meditação, que em seu devido tempo produz a fusão da luz 
da matéria, da luz da mente e da luz da alma no plano mental.  

  c. A etapa em que se internaliza que estas três luzes são uma só luz 
unificada, um farol preparado para ser dirigido em qualquer direção 
necessária. 
 

 3. Reconhecer dois aspectos da etapa preparatória: 
 



112 

 

  a. O alinhamento da personalidade, para que os três aspectos da natureza 
inferior sejam vistos como elementos constituintes de uma 
personalidade atuante. 

  b. O ato de integração, no qual a personalidade e a alma são vistas 
também como uma unidade. Isto se realiza pela dedicação da 
personalidade à alma e sua aceitação por esta. 
 
 

  Estas duas linhas de pensamento produzem um campo de pensamento 
magnético e de realização no qual se efetua todo o trabalho. 
 

 4. Uma pausa, na qual o homem se prepara para o trabalho a ser feito. Depois 
de ter dedicado toda a sua atenção à etapa do contato com a alma e à 
preparação inicial, ele enfoca a sua mente atenta na miragem a dissipar, o 
que não envolve ter consciência da miragem e de seu porquê e para quê. 
Significa que a atenção da personalidade integrada com a alma se volta 
para o plano astral e para a miragem específica e não para o corpo astral 
do aspirante que procura realizar este trabalho. Esta afirmação é de grande 
importância, porque ao destruir o tipo específico de miragem que lhe diz 
respeito, o aspirante ou discípulo começa a destruir a sua parte nela – 
Aquilo nele que o põe em contato com aquela miragem – ao mesmo tempo 
em que está se preparando para o serviço grupal na mesma linha. Não será 
uma tarefa fácil. 
 

II A Técnica ou Fórmula 
 
 5. Por um ato da imaginação criativa, o trabalhador se esforça para ver ou 

ouvir a alma – a fonte de luz e poder nos três mundos – exalando o OM 
dentro da mente da personalidade atenta e expectante. Ali a luz e o poder 
da alma são retidos e mantidos pela personalidade positiva, pois uma 
atitude negativa não é desejável. 
 

 6. A luz e o poder retidos, combinados com a luz dual da personalidade 
(enfocada, como sabemos, no plano mental) se veem como que gerando 
uma forte luz que pode ser visualizada como um farol brilhante e intenso. 
Deve ser vista como uma esfera de luz brilhante e vívida, mas ainda não 
se irradiando nem se projetando externamente. 
 

 7. Quando se considerar que este ato de visualização foi realizado de 
maneira satisfatória, segue-se então uma pausa, na qual o aspirante 
concentra toda a vontade que possui, por trás da luz assim criada pela 
fusão das três luzes. Isto se refere à etapa da “mente mantida firmemente 
na luz”, mencionada por Patanjali. Ainda que o uso da vontade – a vontade 
da alma-personalidade seja dinâmica, nesta etapa há de ser passiva, não 
magnética nem irradiante. 
 

 8. Segue-se um processo em que a miragem a dissipar e o farol da mente 
são postos em relação por meio do poder do pensamento. A miragem e 
suas qualidades, o farol e seu poder, são reconhecidos como tais e o 
efeito ou os efeitos a se produzir por meio desta relação são 
cuidadosamente examinados. Isso não deve ser feito de tal maneira que 
os processos mentais e a luz e o poder possam fortalecer a miragem, que 



113 

 

já é potente por si mesma. Deve ser feito de tal maneira que, no final do 
processo, a miragem possa estar apreciavelmente debilitada e ser 
dissipada oportunamente. É importante que isso seja bem compreendido. 
 

 9. Tendo empreendido, na medida do possível, as necessárias concentração, 
compreensão e relação, o aspirante (por um ato de vontade e da 
imaginação criativa) dirige o farol e vê um vívido feixe de luz fluir e perfurar 
a miragem. É preciso que ele visualize um feixe de luz largo e brilhante 
que se projeta da mente iluminada para o plano astral. É preciso que ele 
acredite que assim é. 
 

 10. Vem, então, uma fase importante e difícil do trabalho, em que o 
trabalhador dá o nome da miragem e a vê em processo de dissipação. Ele 
ajuda no processo dizendo com tensão e inaudivelmente: 
 
“O poder da luz impede o aparecimento da miragem (dizer o nome dela) 
O poder da luz impede que a qualidade da miragem me afete. 
O poder da luz destrói a vida que existe por trás da miragem.” 
 
Verbalizar estas três frases é uma afirmação de poder e de propósito; 
devem ser ditas em um ponto de tensão, com a mente firme e uma 
orientação positiva. 
 

 11. Entoar novamente a Palavra Sagrada, com a intenção de produzir o que, 
em linguagem esotérica, chama-se um “Ato de Penetração”; vê-se, então, 
que a luz realiza três coisas: 
 

  a. Produz um impacto bem definido sobre a miragem; 
  b. Penetra na miragem e é absorvida por ela; 
  c. Dissipa-a lentamente; à medida que o tempo passa, a miragem não 

voltará a ser tão potente e, a seu tempo, desaparecerá por completo. 
 

 12. Segue-se um processo de retirada, no qual o aspirante, consciente e 
deliberadamente, retira o feixe de luz e se reorienta para o plano mental. 

 
Devo ressaltar que a miragem nunca se dissipa imediatamente, pois sua origem é muito 
antiga. Mas o emprego persistente desta fórmula a debilitará, desvanecendo-se lenta e 
inevitavelmente, e o homem caminhará livre desse impedimento. Talvez esta fórmula lhes 
pareça um tanto extensa, mas apresentei-a de forma detalhada propositadamente, da 
maneira mais plena possível, para que o aspirante compreenda com clareza o que deve 
fazer. Depois da devida prática, e de ter seguido fielmente as condições requeridas, o 
aspirante a seguirá quase que automaticamente e tudo o que ele precisará será a fórmula 
reduzida ao breve delineamento a seguir: 
 
Fórmula Abreviada 
 
1. As quatro etapas preparatórias: 
 a. Reconhecimento da miragem a dissipar. 
 b. Focalização da luz da personalidade, uma luz dual. 
 c.  Meditação e reconhecimento da luz maior. 
 d. Unificação da luz dual da matéria com a luz da alma, criando, assim, o farol 

da mente. 



114 

 

   
2. O processo de alinhamento e de integração definida. 

 
3. A orientação deliberada do farol da mente para o plano astral. 
 
 
 
A Fórmula 

 
4. A atividade da alma e a retenção da luz. 
5. A produção e a visualização do farol. 
6. A evocação da vontade por trás do farol da mente. 
7. A luz unificada que foi gerada é dirigida para a miragem pelo poder do 

pensamento. 
8. A miragem é chamada pelo seu nome e a tríplice afirmação. 
9. O Ato de Penetração. 
10. O Processo de Retirada. 
 
Vocês verão, irmãos, que na realidade o que estou fazendo é ensinar à futura geração 
como destruir aquelas formas-pensamento que mantêm a humanidade na escravidão e 
que, no caso da miragem, são as formas que tomaram o desejo, a emoção, a 
sensibilidade ao ambiente, a crescente aspiração e os antigos ideais, e que impedem que 
a luz da alma ilumine a consciência de vigília. As energias que tomam forma no plano 
astral não são emoção e sentimento puros, envoltos em matéria astral pura, porque não 
existe tal coisa. Trata-se de desejos instintivos, evocados pela substância do plano físico 
em evolução, substância que, na sua totalidade e pela atividade da família humana, está 
sendo redimida e elevada, até que um dia veremos sua transfiguração e a “Glorificação 
da Virgem Maria” – o Aspecto Mãe em relação à divindade.  
 
Elas são também as formas-pensamento que o ser humano durante sua evolução cria 
sem cessar e que descem à manifestação, revestindo-as com a substância do desejo.  
 
Quando as formas-pensamento que descem (um reflexo nos três mundos da vasta 
“nuvem de coisas conhecíveis” em processo de percepção, como Patanjali as chama, e 
que paira sobre o plano búdico, aguardando precipitação) e a massa ascendente de 
demandas instintivas do aspecto inferior da unidade humana, e da humanidade como um 
todo, se encontram em um ponto de tensão, temos então o aparecimento do que é 
conhecido como o plano astral – uma esfera de atividade criada pelo homem. Os reinos 
subumanos da natureza não conhecem o plano astral; os reinos supra-humanos já o 
superaram e descobriram o segredo das suas ilusões e não mais o reconhecem, exceto 
como um campo de experiência temporário, onde o homem vive. Naquela esfera ele 
aprende o fato que a realidade não é “nenhuma destas, mas somente o Um e o Outro em 
relação mútua”. Esta é uma das frases ocultas que o discípulo tem que aprender a 
compreender, e que descreve a manifestação. 
 
 
b. A Dissipação da Miragem Grupal e da Miragem Mundial 
 
O trabalho de grupo para dissipar a miragem do mundo deve ser realizado (como estará 
óbvio para vocês) por aqueles que estão trabalhando na dissipação da miragem em suas 
próprias vidas e aprenderam a usar a fórmula que acabei de apresentar. A maioria dos 
que estão trabalhando dessa maneira são aspirantes do sexto raio – aqueles que têm 



115 

 

personalidades de sexto raio ou cujo raio da alma é o sexto, além daqueles de todos os 
raios que têm potentes veículos astrais de sexto raio. São eles os trabalhadores mais 
eficientes do grupo, mas são sujeitos a uma importante dificuldade. Apesar da aspiração e 
da boa intenção, raramente têm consciência das miragens que os dominam. É 
particularmente difícil fazer com que o aspirante de sexto raio admita que ele está 
submetido a uma miragem, em especial quando se trata de uma miragem de caráter 
espiritual de ordem muito elevada. No caso deles, a miragem se intensifica pela energia 
da devoção que dá a ela mais consistência e traz uma qualidade que dificulta muito a 
penetração. Eles têm uma confiança absoluta que acaba sendo um sério obstáculo para 
realizar o trabalho com clara visão, pois tudo deve desaparecer antes que se possa 
empreender com êxito o trabalho de dissipação. As pessoas de primeiro raio podem 
superar a miragem com uma relativa facilidade, uma vez que percebam que se trata de 
uma limitação da personalidade. As pessoas de terceiro raio são tão suscetíveis à 
miragem com as de sexto raio e suas mentes desleais, tortuosas e planejadoras e a 
rapidez com que conseguem enganar a si mesmas (e muitas vezes tentam enganar os 
outros) dificultam muito seu trabalho de eliminação da miragem. A tendência acentuada 
de se tornarem vítimas da mirgam fica evidente com a incapacidade do aspirante e do 
discípulo de terceiro raio de transmitirem com clareza o seu pensamento pela palavra. 
Durante muitas vidas eles se protegeram formaundo pensamentos e ideias de maneira 
tortuosa e raramente trnasmitem com clareza o que pensam. É por isso que as pessoas 
de sexto e terceiro raio se mostram quase inevitavelmente incapazes de ensinar. Essas 
pessoas, portanto, devem aprender a usar esta fórmula, elas acelerariam muito o 
processo de dissipação se obrigando a verbalizar ou a escrever seus pensamentos com 
clareza, nunca sendo ambíguas ou lidando com meias ideias, insinuações ou sugestões. 
Deveriam enunciar claramente as ideias com as quais podem estar lidando. 
 
As pessoas do sétimo raio se deparam com a dificuldade de ser capazes de criar formas-
pensamento extremamente claras e, portanto, as miragens que as controlam são precisas 
e definidas e, para elas, são compulsivas. Entretanto, elas se cristalizam rapidamente e 
morrem por si mesmas. Os aspirantes de segundo raio em geral são plenamente 
conscientes de qualquer miragem que possa querer mantê-las porque têm a faculdade 
inata de uma clara percepção. Seu problema está em suprimir nelas mesmas a rápida 
resposta à atração magnética do plano astral e suas muitas e disseminadas miragens. 
Não respondem com frequência a uma só miragem, mas a todas, de maneira 
relativamente temporária mas que retarda bastante o seu progresso. Devido à sua 
perspicácia, acrescentam a esta sensibilidade à miragem a capacidade de sofrer por ela e 
de considerar sua resposta como um pecado e um fracasso e assim custam a se liberar 
dela por uma atitude negativa de inferioridade e angústia. Muito se beneficiarão do uso 
constante da fórmula até chegar o momento em que se tornam conscientes da miragem 
ou miragens mas não são afetadas por elas.  
 
As pessoas de quinto raio são as que menos sofrem de miragens, sendo vítimas 
sobretudo da ilusão. Para elas a Técnica da Presença é da maior importância, pois lhes 
traz um fator que a verdadeira pessoa de quinto raio tende a negar e se recusa a admitir, 
o fato do Eu Superior. Essas pessoas se sentem autossuficientes. Respondem com 
grande facilidade e com satisfação ao poder do pensamento; têm orgulho de sua 
competência mental e aí está seu pecado habitual. São determinadas em seus propósitos 
e interessadas no mundo do concreto e do intelectual. No momento em que o Anjo da 
Presença é uma realidade para elas, a resposta à ilusão enfraquece e desaparece. Seu 
maior problema não é tanto a negação do corpo astral, pois tendem a menosprezar seu 
apego, mas têm a maior dificuldade em reconhecer o que a mente tem a revelar – o Eu 
divino espiritual. A mente concreta inferior se interpõe entre elas e a visão. 



116 

 

 
As pessoas de quarto raio são especialmente sujeitas a cair no espelhismo e, assim, a 
produzir uma condição que é de extrema dificuldade. Definiria seu problema dizendo que 
elas tendem a fazer descer suas ilusões para o plano astral e ali revesti-las com miragem, 
e assim têm um problema duplo em mãos; deparam-se com a unificação de miragem e 
ilusão. São, porém, o grupo de almas que oportunamente revelará a verdadeira natureza 
da intuição, o que resultará de sua batalha no mundo das aparências contra a ilusão e a 
miragem.  
 
Chegamos agora ao exame da fórmula a ser usada por aqueles que procuram servir a 
humanidade quebrando e dispersando as miragens que mantêm a raça na escravidão e 
que conhecem a necessidade de assim proceder em formação grupal. É essencial que os 
membros desses grupos tenham certas características individuais. Primeiro, devem ser 
capazes de trabalhar "sem apego" pelos resultados e de usar a fórmula durante um 
determinado período de tempo (por exemplo, uma vez por semana durante dois anos ou 
mais) sem esperar resultados; precisam compreender que nunca podem saber se têm 
êxito ou não, porque as miragens que estão procurando dissipar são tão difundidas e tão 
generalizadas que seus efeitos não podem ser captados por suas mentes individuais. 
Essas pessoas estão perto demais do cenário; sua perspectiva é necessariamente a da 
dinâmica imediata. Segundo, precisam ter uma apreciação inteligente do que é uma 
miragem mundial para que possam lhe “dar um nome” em sentido oculto e, assim 
fazendo, entrar em contato com ela. Terceiro, devem estar acostumadas com o trabalho 
de dissipação da miragem em suas próprias vidas; a necessidade de fazer isso e o êxito 
alcançado são fatores que indicam a aptdião para esta tarefa.  
 
É preciso, enfim, que amem o próximo. Não como fazem as pessoas de sexto raio, como 
uma devoção privativa, mas como amam as pessoas de segundo raio – com uma 
apreciação geral da humanidade, um coração compreensivo, além de uma mente crítica, 
que ama de maneira inabalável, apesar dos erros vistos, com uma percepção clara dos 
pontos fortes e fracos de um indivíduo ou de uma raça. A capacidade de agir assim é um 
dos fatores que habilita o aspirante de sexto raio a se transferir do sexto raio, raio menor, 
e encontrar lugar no segundo raio, raio maior, como devem fazer todos os iniciados de 
sexto e quarto raios.  
 
Um dos requisitos para este grupo de trabalho é a cuidadosa seleção dos participantes no 
trabalho, que devem ser escolhidos porque podem trabalhar juntos. Eles devem se 
conhecer muito bem e estar livres de atritos de personalidade ou devem ser relativamente 
desconhecidos como personalidades, mas atraídos entre si como colaboradores de alma 
nesse trabalho específico. Eles devem, na medida de suas possibilidades, se esforçar 
para trabalhar com regularidade, de modo que seja possível estabelecer um ritmo que 
leve a um impacto rítmico constante da luz sobre a miragem. Eles também devem aderir 
fielmente à fórmula dada, que é uma das fórmulas iniciais e é das mais potentes, pois é 
uma das primeiras a ser usada na dissipação da miragem em grupo. Todo esse 
procedimento é inteiramente novo no que diz respeito ao homem, e o trabalho a ser feito 
será necessariamente árduo, pois envolve uma situação interessante. Os grupos que 
farão esse trabalho de penetração nas miragens que obscurecem a visão da humanidade 
e de dissipá-las serão os primeiros grupos de não iniciados a trabalhar dessa forma no 
plano físico e a trabalhar em plena consciência e e com um objetivo deliberado. Até o 
momento, o trabalho tem sido realizado por membros da Hierarquia, e apenas com a ideia 
de conter as miragens até que a humanidade esteja pronta para destruir o que criou. 
Miragens também já foram perfuradas antes por um esforço maciço empreendido por um 
longo tempo e, em geral, sem um entendimento consciente muito real. Um exemplo temos 



117 

 

no trabalho da Igreja de maneira vaga e difusa para dissipar a miragem do desejo material 
e dos bens materiais substituindo-os pela ideia do céu. O trabalho projetado agora é claro, 
dinâmico, empreendido conscientemente e específico em seu impacto. Trata-se de um 
método preciso de manejar e projetar a energia da luz com o objetivo de destruir os 
obstáculos de natureza emocional-mental que se encontra no Caminho de Retorno para 
Deus. 
 
Se o grupo pudesse se reunir para utilizar a fórmula, o trabalho seria facilitado e poderia 
tomar uma forma mais concentrada. Porém, não sendo possível, os membos do grupo 
poderiam se organizar para trabalhar separadamente, mas mantendo firme a ideia de 
trabalho grupal e o reconhecimento sustentado dos membros que compõem o grupo. Isso 
é necessário tanto para o “armazenamento da luz” quanto para a proteção contra a 
miragem a ser atacada. Esse “armazenamento da luz” é um requisito importante e deve 
ser sempre lembrado. Sempre que possível, a regra deve ser que o trabalho seja feito em 
alguma reunião de grupo planejada e definida, mesmo que isso exija grandes sacrifícios 
por parte de alguns dos membros. 
 
Recomendo que o grupo se ocupe primeiramente da miragem que todos os membros 
considerem ser o maior obstáculo ao progresso da humanidade. Também recomendaria 
que nas primeiras etapas do trabalho tratassem de uma miragem que incida sobre os 
aspirantes e que não procurassem tratar de miragens mais difundidas e mais 
profundamente enraizadas da raça como um todo. É preciso que eles desenvolvam a 
facilidade de lidar com algumas das miragens menores e mais fáceis de visualizar. 
Depois, com o passar do tempo e o trabalho ficando mais fácil, o grupo pode passar para 
tarefas mais difíceis e lidar com  as miragens mais distantes de sua própria esfera de 
dificuldades. Certamente não é necessário assinalar que os membros do grupo sejam 
apenas aqueles que estão se esforçando para manter suas próprias vidas livres da 
miragem. Acrescentaria também que, se um membro do grupo estiver no meio da 
miragem e ocupado em lutar contra ela, deve se abster do trabalho em grupo até que 
tenha se libertado com a ajuda da fórmula para uso individual. 
 
Aqueles que conseguem encarar a si mesmos com os olhos abertos e que veem a 
verdade como ela é, que conseguem encarar os mesmos fatos em relação à humanidade 
e que conseguem se manter serenos e destemidos diante do pior tipo de descobertas 
sobre si mesmos e sobre o mundo dos homens são os que empregarão essa técnica com 
mais sucesso. Também gostaria de lembrar a vocês que o grupo precisará se proteger da 
miragem ou miragens que está procurando dissipar. Sua tendência individual à miragem é 
o fator que lhes dá o direito de servir dessa maneira, mas também os expõe ao perigo, e 
para isso será necessário haver uma fórmula de proteção. 
 
Referida fórmula se dividirá em três partes: 
 
1. As estapas preparatórias. 
2. O uso da fórmula de proteção. 
3. A fórmula grupal para a dissipação da miragem. 
 
O trabalho realizado  pelo indivíduo que trata de seus problemas pessoais de miragem 
facilitará muito o trabalho preparatório do grupo.  
 
Vocês observarão que, ao delinear este trabalho, não faço nenhuma alusão ao tipo de 
sala, à posição dos membros do grupo, à postura a assumir, ao uso de incenso ou a 
qualquer outro acessório aos quais vários grupos ocultistas dão tanta importância. A 



118 

 

observação de ritos físicos é hoje (do ângulo da Hierarquia) inteiramente obsoleta e 
destituída de importância quando se trata de discípulos e aspirantes avançados. Eles são 
valiosos para os pouco evoluídos, nos quais o senso de dramatização precisa ser 
desenvolvido e que necessitam de ajuda externa, e proporcionam um ambiente que 
auxilia a que os iniciantes mantenham o tema de seu trabalho e seu objetivo em vista. O 
único ritual que ainda é considerado valioso para a família humana como um todo – em 
especial para o indivíduo avançado – é o Ritual Maçônico. A razão está em que se trata 
de uma representação do processo de Criação, da relação entre Deus e o homem, do 
Caminho de Retorno e também das grandes iniciações por meio das quais o iniciado 
liberado passa para a Câmara do Conselho do Altíssimo. Com exceção deste ritual, os 
pequenos e insignificantes rituais relativos à posição e às atitudes físicas a tomar e à 
disposição dos assentos são considerados desnecessários e muitas vezes usurpam a 
atenção que deveria ser dada ao trabalho em questão. 
 
É pressuposto que aqueles que usam essas fórmulas adquiriram alguma medida de 
polarização interna e são capazes de se retirar para seu centro espiritual em qualquer 
lugar e em qualquer momento. É o centro do pensamento aquietado no qual o trabalho é 
realizado. 
 
Tudo o que se necessita como preâmbulo para este trabalho grupal são dez minutos de 
completo silêncio, durante os quais os membros do grupo procurarão estabelecer aquele 
campo magnético de atividade positiva e receptiva (observem aqui o paradoxo das 
ciências ocultistas) que viabilizará o resto do trabalho. 
 
A pessoa encarregada de dirigir o grupo (escolhida alternativamente de maneira que 
todos os membros do grupo ocupem essa posição) começa o trabalho chamando os 
nomes dos membros do grupo e conforme cada nome é chamado, os outros membros do 
grupo olham diretamente nos olhos daquele chamado, que se levanta e por um minuto os 
encara. Desta maneira se estabelece uma conexão e relação, pois a força magnética 
diretiva de cada alma é sempe alcançada “olho a olho”. Este é o significado oculto das 
palavras "Podes me olhar nos olhos?" ou "Eles se entreolharam" e frases semelhantes. 
Tendo estabelecido esta relação interligada, o grupo se senta em silêncio durante dez 
minutos. Esta prática se faz para retirar a consciência de todos os assuntos pessoais e do 
mundo, centrando-a no trabalho a realizar. Ao término deste tempo, quem está dirigindo 
dá o nome da miragem com o qual o grupo vai se ocupar.  
 
Não haverá discórdia em relação à miragem no momento da reunião do grupo porque os 
membros do grupo – fora das reuniões e durante um mês antes de assumirem a tarefa de 
dissipar a miragem – terão feito um estudo sobre ela, suas implicações, seu histórico e 
seus efeitos – psicológicos, individuais, grupais e nacionais – e também sua ampla 
influência sobre a humanidade como um todo. A experiência do grupo nesse tipo de 
trabalho determinará a natureza da miragem a ser tratada. Como já salientei 
anteriormente, o grupo inexperiente de trabalhadores começará lidando com uma das 
miragens que entravam os aspirantes e, a partir daí, passará a tratar de miragens mais 
potentes e mais amplamente dispersas que afligem a humanidade como um todo. Esse 
preâmbulo do trabalho é muitas vezes chamado de Ato de Nomeação, porque tanto os 
membros do grupo quanto a miragem são nomeados. 
 
A etapa seguinte é similar às etapas preparatórias que contêm a fórmula para a 
dissipação da miragem para o indivíduo. Temos, portanto, o seguinte: 
 
 



119 

 

AS ETAPAS PREPARATÓRIAS 
 
1. O Ato de Nomeação. 
 
2. A Fórmula de Proteção 
 
A Fórmula de Proteção é muito simples. Os membros do grupo dizem em uníssono: 
 
"Como alma trabalho na luz e a escuridão não pode me alcançar.  
Permaneço na luz.  
Trabalho, e desse ponto não me movo". 
 
Ao pronunciar estas palavras, cada membro do grupo faz o sinal da Cruz, tocando o 
centro da testa, o centro do peito e cada um dos olhos, formando assim a Cruz do Cristo 
ou da divina humanidade. A Cruz não é, como bem sabem, apenas um simbolo cristão. É 
o grande símbolo da luz e da consciência e significa a luz vertical e a luz horizontal, o 
poder de atração e o poder de irradiação, a vida e o serviço da alma. A Cruz como feita 
atualmente pelas Igrejas Católicas tocando a testa, o coração e os ombros é sinal da 
matéria. Significa, na realidade, o terceiro Aspecto. A Cruz que o grupo fará é a Cruz do 
Cristo e da consciência crística. Gradualmente, a Cruz  do Cristo (a Cruz do Cristo 
Ressuscitado) substituirá a Cruz da matéria e do aspecto Mãe. Sua semelhança com a 
suástica é evidente e será uma das razões do seu desaparecimento. 
 
3. As etapas preparatórias:  
 
a. Focalização da dupla luz da personalidade, da matéria e da mente. 
 
b. Meditação sobre o contato com a alma e reconhecimento da luz da alma. 
 
c. Mescla e fusão das duas luzes menores e da luz da alma. Isso se faz como grupo, cada 
membro fazendo sua contribuição e procurando em sua consciência visualizar o processo 
de mescla da tripla luz que cada um contribui em uma esfera de luz. 
 
4. Em seguida, o grupo diz em uníssono, a um sinal do dirigente: 
 
"A luz é una e nessa luz veremos a luz.  
É a luz que transforma a escuridão em luz do dia.” 
 
O M        O M        O M   
 
Podemos considerar agora que os processos de alinhamento e integração individuais e 
grupais estão concluídos e quando corretamente cumpridos, cada reunião subsequente 
deveria ver uma integração e fusão mais rápidas e maior brilho da esfera de luz assim 
criada. A entoação do OM indica tanto a fusão como a esfera de ação, porque o OM é 
soado, antes de tudo, pela alma do grupo (a unidade realizada das almas de todos os 
membros de grupo) e em seguida como alma no plano mental e, finalmente, como alma 
pronta para atuar como portador da luz e distribuidor de luz no plano astral. São todas 
maneiras simbólicas de registrar a realidade interna e tentativa de exteriorizar força, pois 
é o que todos os símbolos e maneiras simbólicas de atuar são capazes de fazer; servem 
então para manter os trabalhadores em um ponto de tensão. Trata-se de um importante 
reconhecimento e devem evitar que os trabalhadores atribuam um poder indevido ao 



120 

 

aspecto forma do simples ritual e ajudá-los a concentrar a atenção no mundo do 
significado e da atividade espiritual subjetiva. Essas três etapas são denominadas: 
 
1. O Ato de Nomeação. 
2. O Ato de Proteção. 
3. O Ato de Focalização da Luz. 
 
Ficará evidente que muito depende da capacidade dos membros do grupo de visualizar 
claramente, bem como de pensar claramente. A prática tende naturalmente a aperfeiçoar 
ambos os processos. No final destas três etapas, os membros do grupo estão unidos 
como almas isolados do poder atrativo da miragem e uidos como almas com mente e 
cérebro mantidos com firmeza e positivamente na luz. Eles veem sua luz combinada 
como um grande farol cujos feixes são direcionados por um ato da vontade do plano 
mental para a miragem que existe no plano astral e que é posta em relação com o grupo 
pelo próprio ato de nomeá-la. Entro em pormenores neste assunto porque o trabalho é 
uma nova aventura e insisto para que o iniciem com uma compreensão clara de como a 
tarefa deve ser realizada. No final desta instrução, vocês encontrarão as duas fórmulas 
longas e as duas fórmulas curtas, para que sejam estudadas e apreendidas fora do seu 
contexto explicativo. Este trabalho inicial toma de início quinze minutos e posteriormente 
não mais de cinco (excluindo os dez minutos de preparação silenciosa que precedem o 
trabalho formal) para que os membros do grupo se acostumem a trabalhar juntos e 
atinjam em dado momento os objetivos do trabalho preparatório com grande rapidez. 
 
 
A TÉCNICA OU FÓRMULA 
 
5. Depois, em conjunto e em uníssono vocal, o grupo diz: 
 
“Somos irradiação e poder. Permanecemos com nossas mãos estendidas, unindo os céus 
e a Terra, o mundo interno de significados e o mundo sutil da miragem. 
Alcançamos a luz e a fazemos descer para atender a necessidade. Chegamos ao lugar 
silencioso e trazemos dali o dom da compreensão. Assim com a luz nós trabalhamos e 
transformamos a escuridão em dia claro.” 
 
Enquanto diz isso, o grupo visualiza que o grande farol que criaram juntos com sua luz 
unificada se dirige para a miragem a ser dissipada, mantendo a luz com firmeza e 
realizando mentalmente o trabalho de dissipação que ele se destina a fazer. É o chamado 
Ato de Direção. 
 
6. Segue-se uma pausa de alguns minutos, na qual o grupo procura lançar por trás do 
farol sua vontade ou intenção unida, direcionada e dinâmica; isso transporta ao longo do 
feixe de luz projetado a qualidade destruidora da vontade espiritual – destruidora de tudo 
que impede a manifestação da divindade. Isto se consegue por um ponto de tensão unido 
e pela dedicação da vontade individual e do grupo à vontade de Deus. É o chamado Ato 
de Vontade e é cumprido pelos membros do grupo silenciosamente e com um profundo 
entendimento de que todos são assim aceitos e que é a vontade de grupo que está sendo 
focalizada silenciosamente. Em seguida, dizem juntos: 
"Com o poder sobre o seu feixe, a luz é concentrada na meta." 
 
7. Vem depois o Ato de Projeção e a entoação das palavras de poder que – novamente 
nomeando a miragem específica que está sujeita à atenção e assim colocando-a 
conscientemente em relação com a luz concentrada – começa a tarefa de dissipação. 



121 

 

 
"O poder da luz unida impede o aparecimento da miragem de... (dar o nome) 
O poder da nossa luz unida impede que a qualidade da miragem afete o homem. 
O poder da nossa luz unida destrói a vida que se encontra por trás da miragem". 

 
Estas palavras são quase as mesmas que as da fórmula individual e ganham força com a 
experiência do aspirante e com a sua familiaridade com o seu uso. É um Ato de 
Afirmação que é a segunda parte do Ato de Projeção. 
 
8. Segue-se um importante aspecto do trabalho no qual os membros do grupo visualizam 
a dissipação e a dispersão graduais da miragem pela penetração da luz em sua 
escuridão. Esforçam-se para vê-la se desintegrando e a realiade emergindo, fazendo isso 
com a iniciativa da imaginação criadora. Cada um faz isso à sua própria maneira e de 
acordo com sua compreensão e capacidade. É o Ato de Penetração. 
 
9. Seguem-se cinco minutos de silêncio e intensidade de propósito, enquanto o grupo 
espera que o trabalho instituído avance. Segue-se a retirada da consciência do grupo do 
plano astral e do mundo da miragem. Os membros do grupo voltam a concentrar a sua 
atenção, primeiramente, no plano mental e depois na alma, abandonando todo 
pensamento sobre a miragem, sabendo que o trabalho foi realizado com êxito. Eles se 
reorganizam como grupo em relação ao reino das almas e entre eles. Em termos ocultos, 
"o farol da alma é desligado." É o Ato de Retirada. 
 
10. O OM é então entoado em formação grupal; em seguida, para enfatizar que o trabalho 
de grupo acabou, cada membro do grupo entoa o OM sozinho, dizendo: 
 
"Que assim seja e que me ajude, em minha própria vida, a eliminar toda miragem e 
inverdade."  
 
Os aspirantes precisarão de algum tempo para ter facilidade neste trabalho, mas é óbvio 
que para aprender o que é uma técnica de serviço inteiramente nova, cada etapa deve 
ser dominada e praticada por um bom tempo. Todo campo novo de estudo leva algum 
tempo para se tornar familiar e esse não seria exceção. Mas o esforço vale bem a pena 
do ponto de vista do indivíduo como um ato de serviço para a humanidade. 
 
Que todos os grupos aprendam a atuar na luz e que as miragens desapareçam da vida de 
todos vocês para que caminhem livremente na luz e usem essa luz para os outros são os 
votos do meu coração para vocês. 
 
 
FÓRMULA PARA A DISSIPAÇÃO DA MIRAGEM  
(Para o indivíduo) 
 
Etapas preparatórias 
 
1. Reconhecimento da miragem a ser dissipada, o que implica em: 
 
a. Uma disposição de cooperar com a alma. 
b. Entendimento da natureza da miragem específica. 
 
2. As três etapas de focalização: 
 



122 

 

a. Focalização usando a luz dual de matéria e mente no corpo mental. 
b. Focalização, por meio da meditação, dessa luz dual e da luz da alma. 
c. Focalização desses três luzes, criando assim o farol para a dissipação da miragem. 
 
3. Prontidão por meio do alinhamento e da integração. Trata-se da produção de um 
campo de substância de pensamento magnética. 
 
4. A projeção da atenção e do farol da mente para o plano astral.  
 
A Fórmula. 
 
5. A alma expira o OM para a personalidade que espera e a luz e o poder assim gerados 
são retidos para uso. 
 
6. Uma intensa luz é gerada, lenta e conscientemente. 
 
7. A vontade espiritual é invocada enquanto a mente é mantida firme na luz. 
 
8. A miragem a ser dissipada e o farol da mente são postos em relação. 
 
9. O farol é então acionado por um ato de vontade e um forte feixe de luz é projetado na 
miragem. 
 
10. A miragem é nomeada e o aspirante diz inaudivelmente com tensão: 
 
"O poder da luz impede o aparecimento da miragem (dar o nome dela). O poder da luz 
frustra a qualidade da mirgem de me afetar. O poder da luz destroi a vida por trás da 
miragem." 
 
11. O aspirante entoa o OM, produzindo um Ato de Penetração, o que produz impacto, 
penetração e dissipação. 
 
12. O aspirante, tendo feito este trabalho, retira-se conscientemente para o plano mental e 
o feixe de luz desaparece. 
 
Forma Curta da Fórmula Individual. 
 
1. As quatro etapas preparatórias: 
 
a. Reconhecimento da miragem a dissipar.  
b. Focalização da luz dual da personalidade. 
c. Meditação e reconhecimento da luz da alma. 
d. Unificação das três luzes. 
 
2. O processo de alinhamento e de integração reconhecida. 
3. A projeção do farol da mente para o plano astral. 
 
A Fórmula. 
 
4. Atividade da alma e retenção da tríplice luz. 
5. A geração e a visualização do farol. 
6. A evocação da VONTADE por trás do farol da mente. 



123 

 

7. O farol da mente projeta-se sobre a miragem, direcionado pelo pensamento. 
8. A nomeação da miragem e a tripla afirmação. 
9. O Ato de Penetração. 
10. O processo de retirada. 
 
 
FÓRMULA PARA A DISSIPAÇÃO DA MIRAGEM MUNDIAL 
(Técnica para Grupo) 
 
Etapas preparatórias. 
 
1. A nomeação dos membros do grupo, seguida de um silêncio de dez minutos. 
 
2. A Fórmula de Proteção: Os membros do grupo dizem em uníssono:  
 
"Como alma trabalho na luz e a escuridão não pode me alcançar. 
Permaneço na luz. 
Trabalho, e deste ponto jamais me movo." 
 
À medida que estas palavras são pronunciadas, cada membro do grupo faz o sinal da 
Cruz da Divindade. 
 
3. As três etapas preparatórias: 
 
a. Focalização da luz dual da matéria e da mente. 
b. Meditação sobre o contato com a alma e reconhecimento da luz da alma. 
c. A fusão das duas luzes menores com a luz da alma 
 
4. Ao sinal dado pelo dirigente do grupo, dizem todos juntos: 
 
"A luz é una e nessa luz veremos a luz. É a luz que transforma a escuridão em luz do dia."  
 
O M        O M        O M  
 
A Fórmula. 
 
5. Em seguida, os membros do grupo dizem juntos: 
 
"Somos irradiação e poder. Permanecemos para sempre com nossas mãos estendidas, 
unindo os céus e a Terra, o mundo interno de significados e o mundo sutil da miragem. 
 
Alcançamos a luz e a fazemos descer para atender à necessidade. Chegamos ao lugar 
silencioso e trazemos dali o dom da compreensão. Assim com a luz nós trabalhamos e 
transformamos a escuridão em dia claro.”  
 
À medida que dizem essas palavras, os membros do grupo visualizam o grande farol que 
criaram projetando a sua luz no plano astral. 
 
6. Segue-se uma pausa e vem depois a invocação da vontade espiritual. Feito isso, o 
grupo diz: 
 
"Com o poder contido nesse feixe, a luz é focalizada na meta." 



124 

 

7. A miragem a dissipar é nomeada e a luz é vertida sobre ela. As Palavras de Poder são 
pronunciadas: 
 
"O poder da nossa luz unida impede o aparecimento da miragem de... (nomeá-la). 
 
O poder da nossa luz unida impede que a qualidade da miragem afete o homem. 
 
O poder da nossa luz unida destrói a vida que se encontra por trás da miragem." 
 
8. Visualização da luz penetrando na miragem fazendo com que ela se enfraqueça e 
produzindo dissipação. 
 
9. Cinco minutos de silêncio e intensidade de propósito enquanto se vê o trabalho 
prosseguir. Em seguida os membros do grupo voltam a se focar no plano mental, 
desviando sua atenção do plano astral. O farol da alma é desligado. 
 
10. Cada membro do grupo entoa o OM individualmente e em voz alta. 
 
Forma Curta da Fórmula de Grupo. 
 
1. O Ato de Nomeação. 
2. O Ato de Proteção. 
3. O Ato de Focalização das Luzes. 
4. O Ato de Direcionamento.  
5. O Ato de Invocação da Vontade. 
6. O Ato de Projeção e Afirmação. 
7. O Ato de Penetração. 
8. O Ato de Retirada. 
 
O nosso exame sobre a miragem está chegando ao fim. Descrevemos o tema 
consecutiva e gradualmente, traçando o aspeto tríplice da ilusão do mundo, tal como 
aparece no plano mental e aí condiciona a intelligentsia do mundo; tal como aparece no 
plano astral, onde constitui a miragem a que as massas de homens sucumbem. 
Consideraremos agora o mundo de maya no qual nós, fisicamente, vivemos, nos 
movemos e temos o nosso ser. 
 
Pergunto-me se aqueles que leem minhas palavras se dão conta da importância de todo 
esse tema ou se estão cientes do vasto campo de serviço que se abre, dando um sentido 
prático – como de fato dá – a toda a vida humana e indicando também as etapas em que 
a Realidade pode ser conhecida e fazendo desaparecer todas as formas que ocultam 
referida Realidade. Por trás dessas palavras: ilusão, miragem e maya, está a VERDADE. 
A verdade é a clara consciência do Ser, da Existência e da Realidade essencial, inicial. 
Foi por esta razão que o Cristo se manteve em silêncio diante de Pilatos, que simbolizava 
o intelecto humano; Ele sabia que nenhuma resposta poderia transmitir significado àquela 
mente inexpressa e limitada. 
 
A ilusão é o modo pelo qual a compreensão limitada e o conhecimento material 
interpretam a verdade, a velam e ocultam por trás de uma novem de formas-pensamento. 
Referidas formas-pensamento se tornam então mais reais que a verdade que ocultam, e 
em consequência controlam a abordagem da homem à Realidade. Por meio da ilusão, ele 
toma ciência do mecanismo do pensamento, de sua atividade, expressa pela construção 
de formas-pensamento e do que ele vem a construir e que considera como a criação do 



125 

 

seu intelecto. No entanto, ele criou uma barreira entre ele mesmo e aquilo que é e até que 
tenha esgotado os recursos do seu intelecto ou tenha se recusado deliberadamente a 
utilizá-lo a sua intuição divina não poderá atuar. É a intuição que revela o verdadiro Ser e 
que induz o estado percepção espiritual. É então que a técnica da PRESENÇA se torna 
um hábito bem estabelecido. 
A miragem, por sua vez, vela e esconde a verdade por trás das névoas e brumas da 
reação sentimental e emocional; tem uma potência excepcional e terrível, em razão da 
força com a qual a natureza humana se identifica com a natureza astral e também se 
deve à natureza vital da própria resposta consciente e senciente. Como sabem e já lhes 
foi ensinado, a miragem só pode ser dissipada pela afluência de luz clara e direcionada; 
isto é válido para a vida do indivíduo ou da humanidade como um todo. A iluminação 
revela primeiramente a existência da miragem; proporciona os contrastes angustiantes 
com os quais todos os verdadeiros aspirantes se debatem e depois, e de maneira 
gradual, inunda a vida a tal ponto que oportunamente a miragem se extingue por 
completo. Os homens veem as coisas como são – uma fachada que esconde o bom o 
belo e o verdadeiro. Os opostos se dissolvem e a consciência é substituída por uma 
condição de realização – uma realização de Ser para a qual não temos um termo 
adequado. A técnica da LUZ se torna uma condição permanente. 
 
 
3. A TÉCNICA DA INDIFERENÇA 
 
Chegamos agora a um breve estudo do terceiro aspecto da ilusão, que chamamos de 
Maya, e à técnica para superá-lo. Trataremos em seguida da Técnica da Indiferença que 
diz respeito à distribuição da força da alma no plano físico, via o plano etérico e que leva à 
inspiração. Relaciona-se com a Ciência da Respiração. 
 
O que é maya então? Não é fácil de definir, porque diz respeito à atividade de construção 
de forma do próprio Logos planetário. Contudo, um estudo da analogia existente entre o 
microcosmo e o Macrocosmo ajudará um tanto. A alma cria uma tripla expressão nos três 
mundos da vida humana, conhecida verdade oculta. A forma externa, o duplo corpo físico 
(denso e vital ou etérico) é produzido, criado, motivado, energizado e condicionado por 
determinadas energias e forças que emanam daqueles níveis onde a alma – certa ou 
erradamente – produziu uma reação de identificação. Observem essa frase, irmãos. 
Referidas energias e forças fazem do homem o que ele é; dão ele o seu temperamento, 
profissão e qualidades no plano físico; tornam o homem positivo ou negativo aos diversos 
tipos de energia que exercem impacto; dão a ele seu caráter e o fazem como parece aos 
outros; produzem sua cor, suas capacidades e sua personalidade. O homem comum se 
identifica com tudo isso; ele acha que é a forma, o meio pelo qual procura expressar seus 
desejos e suas ideias. Esta completa identificação com a criação transitória e com a 
aparência externa é maya. É preciso lembrar que o maya individual é uma fração do 
mundo das energias e forças que compõem a expressão de vida do Logos planetário, que 
condicionam a nossa vida planetária externa e fazem o nosso planetal tal como parece 
ser para os outros planetas. 
 
A diferença entre o homem, o microcosmo, e o Logos planetário, o Senhor do Mundo, o 
Macrocosmo, reside no fato de que o Senhor do Mundo não se identifica com o maya que 
Ele criou, e cujo propósito é, a certa altura, produzir a liberação dos "prisioneiros do 
planeta." A este Maya, ELE é supremamente indiferente e foi esta indiferença divina que 
levou à grande ilusão teológica de uma Deidade antropomórfica e à crença (no Oriente) 
de que o nosso planeta é apenas o background ou o brinquedo dos Deuses. Foi esta 
indiferença cósmica que levou à miragem humana referente à "inscrutável vontade de 



126 

 

Deus" e à afirmação de que Deus está longe e não imanente em toda criatura e em todo 
átomo de que são feitas as criaturas. Temos aqui alguns aspectos das miragens e ilusões 
que devem ser dispersadas e dissipadas e, neste processo, vamos descobrir que a forma 
é apenas maya e pode ser desconsiderada, que as forças podem ser organizadas e 
direcionadas pela energia e que o mundo do pensamento, o campo da consciência 
sensível e o campo ativo das energias são algo distinto do Pensador, d’Aquele que sente 
e do Ator e do Intérprete dos muitos papeis que a Alma se compromete a desempenhar. 
 
O discípulo aprende oportunamente a se conhecer, acima de tudo (quando encarnado), 
como o diretor das forças: ele as dirige da altura do Observador divino e através da 
obtenção do desapego. Muitas vezes já lhes falei dessas coisas antes. Estas verdades, 
para vocês, são apenas trivialidades do ocultismo, mas, se pudessem compreender o 
pleno significado do desapego e permanecer serenos, como o Diretor que observa, não 
haveria mais nenhuma ação inútil, nenhum erro e nem falsas interpretações, nenhum 
andar ocioso pelos atalhos da vida diária, não veriam os outros com uma visão distorcida 
e preconceituosa e – acima de tudo – no haveria uso impróprio da força.            
 
Repetidamente, ao longo das eras, os Mestres disseram a Seus discípulos (como eu lhes 
disse) que o ocultista trabalha no mundo das forças. Todos os seres humanos vivem, se 
movem e se expressam no mesmo mundo de energias e através delas, energias sempre 
em movimento, sempre exercendo impacto, saindo e entrando. O ocultista, porém, 
trabalha ali; ele se torna um agente diretor consciente; ele cria no plano físico aquilo que 
deseja e o que ele deseja é o modelo das coisas, o projeto colocado pelo grande 
Arquiteto divino na mesa de trabalho da consciência espiritual. No entanto, ele não se 
identifica com o modelo nem com as forças que ele emprega. Ele se move no mundo de 
maya, livre de toda ilusão, sem estar impedido por miragem e sem estar controlado por 
forças de maya. Chega rapidamente, no que diz respeito ao seu próprio pequeno mundo, 
à mesma "indiferença divina" que caracteriza Sanat Kumara, o Senhor do Mundo; assim 
ele fica cada vez mais consciente do Plano, tal como existe na Mente Universal, e do 
Propósito que motiva a Vontade de Deus. 
 
É esta indiferença divina que é responsável pelo fato de, na tentativa de descrever o “Ser 
Puro”, Deus, e no esforço de chegar a alguma compreensão da natureza da divindade, se 
ter desenvolvido a fórmula da negação. Deus não é isto; Deus não é aquilo; Deus é nada; 
Deus não é tempo nem espaço; Deus não é sentimento nem pensamento; Deus não é 
forma nem substância. Deus simplesmente É. Deus É – fora de toda expressão e de 
manifestação como Aquele que manipula energia, o Criador dos mundos tangíveis e 
intangíveis, Aquele que compenetra a vida, que reside em todas as formas. Deus é 
AQUELE ÚNICO que pode se retirar e, ao se retirar, dispersa, dissipa e desvitaliza tudo 
que foi criado – usando esses termos em seu significado mais completo. 
 
Ficará evidente para vocês, portanto, que nessas três atividades da Realidade que não se 
identifica com as aparências, a vontade de Deus, o aspecto Destruidor da Deidade  está 
beneficamente presente. O ato de abstração produz a dispersão do mundo ilusório do 
pensamento; a retirada da atenção divina dissipa o universo senciente e provoca o fim da 
miragem; a cessação da direção divina leva morte ao mundo físico. Todas essas 
atividades são evidências da vontade ou do primeiro aspecto – a vontade-para-o-bem que 
pode atuar e atuará à perfeição somente quando a boa vontade estiver, afinal, 
plenamente desenvolvida na Terra, através da ação da humanidade. 
 
Vontade e respiração, irmãos, são  sinônimos  em termos ocultos. Nesta afirmação vocês 
têm a chave para o fim de maya. 



127 

 

As observações acima são prévias do nosso estudo da Técnica da Indiferença. É 
necessário assinalar as analogias e vincular os diversos aspectos do mesmo ensinamento 
para que seja possível desenvolver a verdadeira percepção. Vamos dividir a nossa 
reflexão sobre este assunto da seguinte maneira: 
1. Atividade no plano etérico, isto é, o mundo das forças. 
 
a. Sua distribuição. 
b. Sua manipulação. 
 
2. A Ciência da Respiração. 
 
a. A relação entre vontade e respiração. 
b. Inspiração. 
 
3. A Técnica da Indiferença. 
 
a. Pela concentração. 
b. Pelo desapego. 
 
Entramos agora no campo do ocultismo prático, que não é o campo da aspiração nem a 
esfera de um progresso deliberado para o que é superior e desejável. É, de certa 
maneira, uma atividade inversa. Do ponto alcançado na escala da evolução, o discípulo 
"permanece no Ser espiritual" (até onde ele estiver) e, de maneira consciente e 
deliberada, trabalha com as energias nos três mundos. Direciona-as para o corpo etérico 
do nível determinado que escolheu para trabalhar – mental, emocional ou do próprio 
plano vital em si. Assim faz em conformidade com alguma ideia visionada, algum ideal 
valorizado, algum modelo divino percebido, alguma esperança espiritual, alguma ambição 
consagrada ou algum desejo dedicado. 
 
Como sabem, o corpo etérico do indivíduo é parte do corpo etérico da humanidade e 
esse, por sua vez, é um aspecto do corpo etérico do planeta, que da mesma maneira é 
uma parte intrínsica do corpo etérico do sistema solar. A propósito, nesta relação efetiva 
longo alcance, temos a base de todas as influências astrológicas. O homem se move, 
pois, num turbilhão de forças de todos os tipos e qualidades. Ele é composto de energias 
em todas as partes de sua expressão manifestada e não manifestada; portanto, está 
relacionado a todas as outras energias. A sua tarefa é de suprema dificuldade e implica 
na grande duração do ciclo evolutivo. Não podemos tratar aqui da massa das energias do 
mundo e das forças do sistema, vamos nos limitar a examinar o problema do indivíduo, 
aconselhando o estudante a se esforçar para ampliar a sua compreensão da situação 
microcósmica à macrocósmica. 
 
a. Distribuição e manipulação da força no plano etérico. 
 
Partiremos do princípio agora de que o aspirante está consciente da necessidade de 
estabelecer um ritmo novo e mais elevado na sua vida no plano físico, de organizar o seu 
tempo em obediência ao preceito do seu Eu Superior e de produzir, consciente e 
cientificamente, aqueles efeitos que – nos seus momentos mais elevados – são 
apresentados a ele como desejáveis. Ele tem agora uma certa bagagem de conhecimento 
quanto ao instrumental disponível para a sua tarefa e já domina alguns fatos relativos ao 
veículo etérico. Os pares de opostos lhe aparecem com clareza, mesmo que ainda esteja 
influenciado por um ou outro deles; está ciente do desacordo básico entre sua visão do 
bem e sua capacidade de expressar esse bem. Ele aprendeu que é um triplo reflexo de 



128 

 

uma Trindade superior e que referida Trindade é – para ele – a Realidade. Ele 
compreende que mente, emoções e ser físico destinam-se a manifestar oportunamente 
referida Realidade. Em última análise, sabe que se aquele aspecto intermediário de si 
mesmo, o corpo etérico, puder ser controlado e direcionado corretamente, a visão e a 
expressão coincidirão, afinal. Ele também sabe que o corpo físico denso (a aparência 
tangível externa) é apenas um autômato, que obedece às forças e às energias, sejam 
quais forem, que são os fatores controladores no homem subjetivo, condicionando-o. O 
corpo físico seria controlado pela força emocional, vertida do centro sacro e produzindo o 
desejo pela satisfação dos apetites físicos ou pelo plexo solar, levando à satisfação 
emocional de algum tipo? Seria responsivo à mente e trabalharia amplamente sob o 
impulso do pensamento projetado? Seria, talvez, dirigido por uma energia superior a 
todas aquelas, mas até então impotente aparentemente, a energia da alma como 
expressão do puro Ser? Seria levado à ação sob o impulso das reações sensíveis, ideias 
e pensamentos que emanam de outros seres humanos ou seria motivado e estimulado à 
ação sob a direção da Hierarquia espiritual? Para essas perguntas é preciso encontrar as 
respostas. A etapa da aspiração, do sonho e da autossugestão deve ser agora substituída 
pela ação direta e pelo uso cuidadosamente planejado das forças disponíveis, postas em 
atividade pela respiração, sob a direção do olho interno e controladas pelo homem 
espiritual. Que energias podem e devem então ser usadas? Que forças devem ser 
controladas? De que maneira podem ser controladas? Devem ser ignoradas e assim 
inutilizadas ou são forças necessárias para o grande trabalho de criação? 
 
Ficará evidente para vocês que a primeira etapa que o investigador espiritual deve tomar 
é se assegurar – em verdade e à luz da sua alma – onde está exatamente o seu foco de 
identificação. Com isso quero dizer: O seu maior uso de energia provém do plano mental? 
É predominantemente emocional e utiliza a força do plano astral a maior parte do tempo? 
É capaz de entrar em contato com a alma e trazer energia da alma de tal maneira que 
anule ou contrabalance a força da personalidade? É capaz de viver assim, como uma 
alma no plano físico, via o corpo etérico? Se ele estudar seriamente esse problema, com 
o tempo descobrirá quais são as forças dominantes no corpo etérico e tomará consciência 
dos momentos e experiências que apelam aos recursos da energia da alma. Será preciso 
tempo e resultará de uma prolongada observação e séria análise dos atos e das reações 
sensíveis, das palavras e pensamentos. Estamos tratando aqui, como podem ver, de um 
problema intensamente prático que é, ao mesmo tempo, parte integrante do nosso estudo 
e que evocará mudanças básicas na vida do discípulo. 
 
A essa observação e análise do poder da força ou forças empenhadas, o estudante 
acrescentará as condições que as farão entrar em ação, a frequência do seu 
aparecimento, que indicam se tratar de coisa nova ou hábito, e igualmente a natureza da 
sua expressão. Dessa maneira ele chegará a uma nova compreensão dos fatores 
condicionantes que atuam através do seu corpo vital e fazem dele – no plano físico – o 
que ele essencialmente é. Será para ele de profunda e significativa ajuda espiritual. 
 
Este período de observação limita-se, porém, a uma observação mental e inteligente. É o 
background do trabalho a ser feito, dando segurança e conhecimento, mas deixando a 
situação como era. O passo seguinte é a tomada de consciência da qualidade das forças 
aplicadas; para isso, será necessário descobrir não só o raio da sua alma e o raio da sua 
personalidade, como também os raios do seu mecanismo mental e da sua natureza 
emocional. Se ainda não sabe quais são, isso levará necessariamente a outro período de 
cuidadosa investigação e observação. Quando digo que a esta informação o discípulo 
deve acrescentar um exame atento das potências das forças e energias que o atingem 
astrologicamente, veremos a que árdua tarefa ele se propôs. Não só tem de isolar as 



129 

 

energias dos seus cinco raios, mas também tem de considerar a energia do seu signo 
solar, à medida que condiciona a sua personalidade, e do seu signo ascendente, à 
medida que procura estimular esta personalidade a responder à alma, trabalhando assim 
o propósito da alma com a cooperação da personalidade. 
Há, pois, sete fatores que condicionam a qualidade das forças que procuram expressão 
por meio do corpo etérico: 
 
1. O raio da alma. 
2. O raio da personalidade. 
3. O raio da mente. 
4. O raio da natureza emocional. 
5. O raio do veículo físico. 
6. A energia do signo solar. 
7. A influência do signo ascendente. 
 
Uma vez, porém, que estejam verificadas e haja alguma certeza quanto à sua verdade 
efetiva, todo o problema começa a se esclarecer e o discípulo pode trabalhar com 
conhecimento e compreensão. Ele se torna um trabalhador científico no campo das forças 
ocultas. Sabe então o que está fazendo, com que energias deve trabalhar, e começa a 
sentir essas energias à medida que elas encontram o seu caminho para o veículo etérico. 
 
Agora chega a etapa em que ele está em posição de descobrir a realidade e o trabalho 
dos sete centros que oferecem uma via de entrada e de saída para as forças e energias 
em movimento com as quais ele está imediatamente implicado nesta encarnação 
particular. Ele entra em um prolongado período de observação, de experimento e 
experiência e institui uma campanha de tentativa e erro, de sucesso e fracasso, que 
exigirá toda a força, coragem e resistência de que ele é capaz. 
 
Em termos gerais, a energia da alma atua através do centro mais elevado da cabeça e é 
posta em atividade por meio da meditação e da aptidão aplicada no contacto. A energia 
da personalidade integrada é focalizada por meio do centro ajna, entre os olhos; e quando 
o discípulo consegue se identificar ali, e está também ciente da natureza e da vibração da 
energia da sua alma, pode então começar a trabalhar com o poder de direção, usando os 
olhos como agentes de direção. Há, como já perceberam nos estudos, três olhos de visão 
e direção à disposição do discípulo. 
 
1. O olho interno, o olho único do homem espiritual. É o verdadeiro olho da visão e 
envolve a ideia de dualidade (daquele que vê e do que é visto). É o olho divino. É aquele 
através do qual a alma olha para o mundo dos homens e através do qual se dá a direção 
da personalidade. 
 
2. O olho direito, o olho de budi, o olho que reage diretamente ao olho interno. Por meio 
desse olho a atividade superior da personalidade pode ser direcionada no plano físico. 
Temos nisso um triângulo de forças espirituais que o discípulo avançado e o iniciado 
podem impelir em uma atividade singular. 
 
 



130 

 

 

 
É por meio dessa triplicidade, por exemplo, que o iniciado treinado atua ao tratar com um 
grupo de pessoas ou com um indivíduo. 
 
3. O olho esquerdo, o olho de manas, o distribuidor da energia mental controlada 
corretamente no que diz respeito aos propósitos da personalidade. Este olho também faz 
parte de um triângulo de forças disponível para uso do aspirante e o discípulo 
probacionário. 

 

O olho interno ou divino está passivo e relativamente inativo, sendo apenas o órgão de 
observação no que diz respeito à alma e ainda não é – na maioria dos casos – um 
distribuidor da energia diretiva da alma. No entanto, o aspirante disciplinado e reorientado, 
integrado e concentrado em sua personalidade purificada, usa tanto a força búdica como 
a manásica; ele está começando a ser intuitivo e predominantemente mental. Quando 
estes dois triângulos estão sob controle e começam a atuar corretamente é que os sete 
centros do corpo etérico podem ser claramente dirigidos, tornam-se receptores do ritmo 
estabelecido pelo ser humano desenvolvido e, consequentemente, constituem um 
instrumento para a alma através do qual as energias apropriadas podem fluir e a 
organização e o propósito completos de um filho de Deus em atuação podem se 
manifestar na Terra. 
 
Em seguida, vem o que chamamos de etapa da direção. A alma ou a personalidade 
integrada está no comando ou – em uma volta superior da espiral – a Mônada está no 
comando e a personalidade é simplesmente o agente do espírito. Por meio dos dois 
triângulos ou de ambos trabalhando de maneira sincronizada, os centros da coluna 
vertebral (cinco no total) são colocados sob controlo rítmico. A energia é dirigida neles ou 
através deles; são gradualmente levados a uma organização de uma beleza que foi 
descrita como uma “vida inflamada por Deus”; é uma vida de aplicação espiritual e de 
serviço em que o triângulo superior é o mais potente. 



131 

 

Os três enunciados a seguir resumem a história da liberação do discípulo da Grande 
Ilusão: 
 
Primeiro: À medida que a alma, atuando por meio do triângulo superior, se torna o agente 
diretor, a ilusão é dispersada. A mente fica iluminada. 
 
Segundo: À medida que a personalidade (sob a crescente influência da alma) atua por 
meio do segundo triângulo, a miragem é dissipada. O controle da natureza astral é 
rompido. 
 
Tterceiro: À medida que o discípulo, atuando como alma e como personalidade integrada 
assume a direção da sua expressão de vida, maya ou o mundo das energias etéricas é 
desvitalizado e apenas as forças e energias que atendem à necessidade do discípulo ou 
iniciado são empregadas, à medida que ele cumpre a intenção divina. 
 
Observarão que tudo isso está incluído e é viabilizado no sétuplo trabalho descrito acima, 
o qual se resume como segue: 
 
1. O discípulo descobre o foco de sua identificação. 
 
2. Ele determina a natureza das forças que tem o hábito de utilizar e que parecem estar 
sempre a levá-lo à ação.  
 
3. Ele toma consciência da força e da frequência desta expressão de força. 
 
Tudo isso ele realiza como observador mental. 
 
4. Ele se torna consciente da qualidade das forças empregadas, sua relação de raio e seu 
significado astrológico. 
 
Trata-se de uma atividade de sensibilidade e não tão mental basicamente como as três 
etapas anteriores. 
 
5. Ele identifica os centros no corpo etérico e fica consciente de sua existência própria 
como agentes de força. 
 
6. Os dois "triângulos de visão e direção" que se encontram na cabeça alcançam uma 
etapa de organização e se tornam: 
 
a. Mecanismos ativos e funcionais. 
 
b. Relacionados entre si e atuando como um só instrumento de expressão. É uma 
atividade objetiva e subjetiva. 
 
7. A dinamização do corpo físico que é posto em atividade por meio dos agentes de 
direção que se encontram na cabeça e pelos centros ao longo da coluna vertebral. 
 
A questão que se coloca agora é saber como isso deve ser feito, o que nos leva ao nosso 
segundo ponto. 
 
b. O uso da Ciência da Respiração. 
 



132 

 

Muita bobagem foi dita e ensinada sobre a Ciência da Respiração. Inúmeros grupos dão 
uma grande quantidade de instruções perigosas sobre a respiração – perigosas porque 
são baseadas em conhecimento livresco e seus expoentes nunca as praticaram 
extensivamente, e perigosas porque muitos grupos apenas exploram os despreparados, 
em geral para obter ganhos comerciais. Felizmente para a maioria dos aspirantes, as 
informações e instruções dadas são medíocres, imprecisas e muitas vezes inócuas, 
embora haja muitos casos de reações nocivas. Felizmente também, a intenção do 
aspirante comum é tão fraca que ele é incapaz de cumprir os requisitos de maneira 
perseverante, diária e imutável e não consegue manifestar a aplicação que seria a 
garantia de um sucesso duvidoso; portanto, nesses casos, não há perigo. 
 
Muitos grupos ocultistas exploram o assunto para cercá-lo de mistério e atrair os incautos, 
ou dar aos seus adeptos algo para fazer e, assim, ganhar elogios para si mesmos como 
ocultistas eruditos e bem treinados. Qualquer pessoa pode ensinar exercícios de 
respiração. É basicamente uma questão de inspiração e expiração rítmicas, 
cronometradas e espaçadas de acordo com o desejo do instrutor. Quando há persistência 
no esforço, os resultados são alcançados e, em geral, são indesejáveis, porque o instrutor 
comum enfatiza a técnica da respiração e não as ideias que – com base na energia que 
essa respiração gera – devem tomar forma na vida do discípulo. 
 
Toda a Ciência da Respiração repousa no uso da Palavra Sagrada, o OM, cujo uso 
deveria ser limitado aos aspirantes que estão sinceramente consagrados a trilhar o 
Caminho, mas que foi transmitido a outros; assim é que muitos instrutores inescrupulosos, 
em especial certos swamis provenientes da Índia, se fazem passar por Homens Santos e 
exploram as tolas mulheres nos países ocidentais. A Palavra é então usada sem 
nenhuma intenção espiritual, simplesmente como um som que, transportado pela 
respiração, produz resultados psíquicos que aos olhos do créduto passam por efeitos de 
profunda espiritualidade. O problema é que a respiração está inevitavelmente ligada ao 
OM, mas os efeitos dependem do motivo e da intenção interna. O oriental, a menos que 
tenha alcançado a quarta ou quinta iniciação, não tem nenhuma compreensão real do 
ocidental nem de sua constituição e instrumental que, como resultado de toda uma 
civilização e modo de vida difere consideravelmente do que compõe o oriental. No 
Oriente, o problema do instrutor, o Guru, é tomar pessoas polarizadas negativamente e 
torná-las positivas. No Ocidente, as raças, em seu conjunto, são de atitude positiva e não 
precisam do treinamento que, por justo motivo, é dado ao oriental. O que quero dizer 
exatamente com isso? Quero dizer que, no Oriente, o fator vontade (qualidade do primeiro 
aspecto) está ausente. O oriental, em especial o habitante da Índia, carece de vontade, do 
incentivo dinâmico e da capacidade de exercer aquela pressão interna sobre si mesmo 
que produza resultados precisos. É por isso que esta civilização específica é tão pouco 
adaptável à civilização moderna e é por isso que as pessoas da Índia fazem tão pouco 
progresso nas linhas de uma vida municipal e nacional regulamentada, e é por isso que 
estão tão atrasados no que diz respeito à vida civilizada moderna. Generalizando, o 
ocidental é positivo, tem necessidade da força diretora da alma e é capaz de produzi-la 
com um mínimo de ensinamento. Na raça ária, produz-se atualmente uma fusão entre o 
aspecto vontade, a mente e o cérebro, o que não é o caso no Oriente, onde isso só vai 
acontecer mais tarde.  
 
O único fator que faz a respiração ser eficaz é o pensamento, a intenção e o propósito 
que que estão por trás. Com esta afirmação, vocês têm a chave para exercícios de 
respiração dinâmicos e úteis. A menos que haja uma clara apreciação do propósito, a 
menos que o discípulo saiba exatamente o que ele está fazendo ao praticar a respiração 
esotérica e a menos que o significado das palavras "energia segue o pensamento" esteja 



133 

 

entendido, os exercícios de respiração são pura perda de tempo e podem ser perigosos. 
Podemos concluir com isso que os resultados só podem ser possíveis quando há uma 
aliança entre respiração e pensamento. 
 
Por trás disto há um terceiro fator ainda mais importante – a VONTADE. Portanto, a única 
pessoa que pode praticar com segurança e de maneira útil os exercícios de respiração é 
aquela cuja vontade esteja ativa – sua vontade espiritual e, portanto, a vontade da Tríade 
Espiritual. Qualquer discípulo que esteja em processo de construir o antahkarana pode 
começar a fazer uso, com cuidado, de exercícios de respiração dirigidos. Mas, em última 
análise, apenas os iniciados de terceiro grau e aqueles que estão entrando sob influência 
da Mônada podem usar, de maneira correta e com êxito, esta forma de direção de vida e 
alcançar resultados efetivos. Isto é fundamentalmente exato. Porém, é preciso começar e 
todos os verdadeiros discípulos estão convidados para este esforço.  
 
Se considerarmos todas as implicações contidas no parágrafo acima, fica evidente que o 
discípulo deve – como etapa preliminar – estabelecer uma relação direta entre seu 
cérebro, sua mente e o aspecto vontade da Tríade Espiritual; em outras palavras, o 
receptor negativo do pensamento (o cérebro), o agente da vontade (a mente), e a própria 
Tríade têm que ser postos em contato recíproco via o antahkarana. Quando houver esta 
relação ou ela estiver começando a se estabelecer, os exercícios de respiração podem 
ser tentados com segurança e proveito. Vocês estão vendo, irmãos, apenas a vontade 
direcionada, usando a respiração rítmica organizada como agente, é capaz de controlar 
os centros e produzir um propósito de vida ordenado. Portanto, é a ideia dominante ou a 
linha de atividade mental com o que o discípulo deve se ocupar ao fazer o exercício de 
respiração. Essa ideia deve conter um certo propósito, certa atividade planejada e certa 
meta reconhecida para que a respiração que a projetará ou implementará seja gerada, 
ideada, enviada e, assim, se torne portadora de poder. Isso deve ser feito nas asas da 
intenção consciente, se posso falar de maneira simbólica. Recomendaria que lessem 
essas frases com frequência, pois se aplicam à Ciência da Respiração e contêm a chave 
do trabalho necessário. Esta ciência, antes de tudo e basicamente, trata das ideias que 
são formuladas em formas-pensamento e que, portanto, condicionam a vida do discípulo 
nos níveis etéricos e, daí, condicionam sua vida no plano físico. 
 
Não tenho a intenção de dar nenhum exercício de respiração para uso de discípulos ou 
aspirantes – e, provavelmente, uso indevido. A primeira responsabilidade deles é que se 
tornem conscientes dos impulsos internos que poderiam estimular os centros e torná-los 
ativos e assim produzir condições e eventos no plano físico. Quando referidos impulsos 
estiverem claros e estabelecidos com firmeza na consciência mental dos discípulo, nada 
poderá impedir que se manifestem no devido tempo, à luz do dia. Porém eles devem 
seguir um processo ordenado de gestação e de aparecimento no tempo. 
 
Quando há verdadeiro idealismo, correto pensamento e compreensão do veículo de 
expressão e do mundo das forças no qual a ideia deve ser lançada, o estudante pode 
seguir com segurança certos exercícios de respiração programados e a segunda fase ou 
o resultado da respiração rítmica sonora aparecerá. É a Inspiração.  
 
Os exercícios de respiração, irmãos, exercem um efeito puramente fisiológico quando não 
são impulsionados ou motivados pelo pensamento direcionado, nem são resultado 
conquistado pelo aspirante ao alcançar e manter um ponto de tensão. Enquanto realiza o 
processo de inalação e exalação, é necessário manter uma linha clara de pensamentos 
constantemente ativos, a fim de que o alento (ao ser exalado) esteja qualificado e 
condicionado por alguma ideia. É neste ponto onde o aspirante comum fracassa com 



134 

 

tanta frequência. Em geral ele está tão intensamente preocupado com o processo de 
dirigir a respiração e com tanta expectativa de algum resultado fenomênico que se 
esquece do propósito vital da respiração, cujo objetivo é energizar e agregar qualidade à 
vida dos centros por meio de um pensamento projetado e apresentado, que expresse 
alguma ideia percebida e determinada. Quando não há esta estrutura de pensamento 
idealista, os resultados da respiração serão praticamente nulos ou – havendo resultados 
de algum tipo nessas circunstâncias – não terão nada a ver com pensamento, mas serão 
de natureza psíquica. Poderão produzir distúrbios psíquicos duradouros, pois a fonte da 
qual emanam é astral e a energia projetada se dirige para os centros que se encontram 
abaixo do diafragma. Nutrem assim a natureza inferior, enriquecem e fortalecem seu 
conteúdo astral e, portanto, aumentam e aprofundam a miragem. Também os resultados 
podem ser fisiológicos e estimular o corpo etérico, o que leva a fortalecer a natureza 
física, o que muitas vezes produz sérios resultados, pois o alento é levado a centros que 
deveriam estar em “processo de elevação”, como se diz esotericamente. Isso aumenta a 
potência física, nutre os apetites físicos e torna a tarefa do aspirante muito mais árdua, à 
medida que procura sublimar a natureza inferior e ancorar ou enfocar a vida dos centros 
acima do diafragma ou na cabeça. 
 
Miragem e maya aumentam então e, durante toda a vida em que estes exercícios são mal 
aplicados, o aspirante permanece em uma condição estática e improdutiva. Quando 
respira ou inala, extrai o alento da sua própria aura, seu círculo áurico intransponível; 
assim alimenta a natureza inferior e estabelece um círculo vicioso dentro de si mesmo 
que se reforça a cada dia até que fica completamente enredado por miragem e maya, que 
ele constantemente produz e reproduz. Os centros inferiores são continuamente 
vitalizados e se tornam muito ativos; o aspirante trabalha a partir de um ponto de tensão 
que se encontra na personalidade, cujo enfoque não está focalizado em relação à alma. 
Estar consciente da singularidade da respiração especial e na expectativa de obter 
resultados fenomênicos impede todo pensamento, com exceção das reações inferiores da 
natureza kama-manásica; a emoção é estimulada e o poder do corpo astral aumenta 
consideravelmente; com frequência os resultados fisiológicos são consideráveis e 
notórios, tais como um grande desenvolvimento do tórax e o fortalecimento dos músculos 
do diafragma. Algo assim pode ser visto no caso dos cantores de ópera. O canto, tal 
como ensinado atualmente, é uma expressão de certos aspectos inferiores da respiração, 
e a maneira de respirar, no caso dos cantores mencionados, produz um grande 
desenvolvimento do tórax, intensifica o emocionalismo, produz instabilidade na expressão 
da vida (que muitas vezes recebe a denominação de conduta temperamental) e mantém o 
canto dentro da natureza astral. 
 
Há um método de canto melhor e mais elevado que atua em outro ponto de tensão e 
envolve um processo de respiração que extrai a necessária energia do alento de fontes 
mais elevadas e muito mais extensas do que as normalmente usadas e que produzirá a 
inspiração que envolverá todo o homem e não apenas a sua reação emocional ao tema 
da canção e do seu público. Trará um novo método e tipo de canto e de respiração, com 
base em uma forma de respiração mental que transportará a energia e a consequente 
inspiração de fontes que se encontram fora da aura da personalidade. O momento para 
isto ainda não chegou. Minhas palavras serão hoje pouco compreendidas, mas no 
próximo século cantarão aqueles que souberem como extrair dos reservatórios da 
inspiração por meio de um novo método e técnica de respiração. Estas técnicas e 
exercícios serão ensinados nas novas e futuras escolas esotéricas. 
 
A inspiração é o processo que qualifica, vitaliza e estimula a reação da personalidade e, 
por meio dos centros, leva ao ponto de tensão em que o controle da alma se faz presente 



135 

 

e evidente. É o modo pelo qual a energia da alma pode inundar a vida da personalidade, 
irromper através dos centros, expulsando tudo que atrapalha, liberando o aspirante de 
todos os espelhismos e maya remanescentes, aperfeiçoando um instrumento com o qual 
a música da alma possa ser ouvida e, posteriormente, a qualidade musical da Hierarquia. 
Não se esqueçam de que o som permeia todas as formas; o próprio planeta tem uma nota 
ou som próprio; cada diminuto átomo também tem seu som; cada forma pode ser 
evocada musicalmente e cada ser humano tem seu acorde característico, e todos os 
acordes contribuem para a grande sinfonia que a Hierarquia e a Humanidade estão 
executando, e executando agora. Cada grupo espiritual tem sua própria melodia, se 
posso empregar uma palavra tão inadequada, e os grupos que estão em processo de 
colaborar com a Hierarquia produzem música incessantemente. Este ritmo de som e esta 
miríade de acordes e notas se misturam com a música da própria Hierarquia, e é uma 
sinfonia que se enriquece continuamente; com o correr dos séculos, todos estes sons 
lentamente se unirão e fusionarão entre si até que, algum dia, a sinfonia planetária que 
Sanat Kumara está compondo estará concluída e a nossa Terra fará então uma notável 
contribuição aos grandes acordes do sistema solar – o que é uma parte intrínseca e real 
da música das esferas. Então, como diz a Bíblia, os Filhos de Deus, os Logos planetários, 
cantarão juntos. Tal será, irmãos, o resultado da correta respiração, do ritmo controlado e 
organizado, do verdadeiro pensamento puro e das corretas relações entre todas as partes 
do coro. 
 
Reflitam sobre este tema como um exercício de meditação, e assim obterão inspiração. 
 
 
c. A Técnica da Indiferença   
 
Em meus outros livros dei muita informação sobre o corpo etérico e os centros – maiores 
e menores – que se encontram no seu raio. Entre os estudantes, há uma tendência de 
pensar que os centros se identificam com o corpo físico e não tão claramente com o corpo 
etérico. É um erro no que diz respeito à sua localização. Os aspirantes bem fariam em 
evitar toda concentração no corpo físico e aprender gradualmente a transferir o foco da 
atenção para o corpo etérico. Necessariamente o corpo físico está ativo e potente, mas é 
preciso considerá-lo cada vez mais como um autômato, influenciado e dirigido por: 
 
1. O corpo vital e as forças de maya; ou pela inspiração que emana dos pontos de tensão 
espiritual. 
 
2. O veículo astral e as forças da miragem; ou pelo amor sensível, consciente que emana 
da alma. 
 
3. A mente e as forças da ilusão; ou pela iluminação, proveniente de fontes superiores à 
vida nos três mundos. 
 
4. A alma, como veículo da impressão monádica, até que o antahkarana esteja construído 
– aquela ponte em matéria mental que, oportunamente, vinculará a Mônada com a 
personalidade. 
 
Um dos problemas que os discípulos precisam resolver é a fonte do incentivo, dos 
impulsos, das impressões ou da inspiração que – por meio do corpo etérico – levam o 
veículo físico a entrar em atividade no plano físico, demonstrando, assim, a qualidade, o 
propósito e o ponto de tensão do homem encarnado e manifestando a natureza do 
homem como ele é em qualquer ponto específico da escada da evolução. De acordo com 



136 

 

as tensões e os imjpulsos indicados, assim será a atividade dos centros. Podemos ver, 
portanto, o quanto o que ensino é contrário aos procedimentos ocultos correntes. Não 
ensino nenhuma maneira de despertar os centros porque o impulso correto, a reação 
estável aos impulsos mais elevados e o reconhecimento prático das fontes de inspiração 
automaticamente, e de maneira segura, levarão os centros à atividade necessária e 
adequada. É o método de desenvolvimento mais sólido. É mais lento, mas não causa 
desenvolvimentos prematuros e sim equilibrados; habilita o aspirante a se tornar 
realmente o Observador e a saber com certeza o que está fazendo; leva os centros, um 
por um, a um ponto de  capacidade de resposta espiritual e então estabelece o ritmo 
ordenado e cíclico da natureza inferior controlada. É exato e possível que exercícios de 
respiração encontrem lugar, a certa altura, no treinamento do discípulo, mas eles serão 
autoiniciados, como resultado de um viver rítmico e do uso correto e constante da Palavra 
Sagrada, o OM. Quando, por exemplo, um discípulo em meditação entoa o OM sete 
vezes, temos o equivalente a um exercício de respiração; quando ele é capaz de enviar a 
energia assim gerada pelas asas do pensamento organizado a um ou outro dos centros, 
ele provoca mudanças e reajustes no mecanismo que maneja força, e quando isso é 
executado com facilidade e com a mente mantida em um ponto de "tensão plena de 
pensamento", o discípulo estará bem no caminho de desviar todo o centro da atenção do 
mundo da ilusão, da miragem e do maya para o reino da alma, para o mundo da "luz clara 
e fria" e para o reino de Deus. 
 
Quando a isso ele acrescenta um entendimento e a prática da Técnica da Indiferença, ele 
se torna livre, liberado e passa a ser, essencialmente e a todo momento, o Observador e 
o Usuário do mecanismo de manifestação. 
 
O que é esta técnica? O que é indiferença? Eu me pergunto, irmãos, se vocês 
compreendem o significado desta palavra “indiferença”. Na realidade, significa adotar uma 
atitude neutra para aquilo que se considera o não-eu. Implica em negar que haja 
similaridade; assinala o reconhecimento de uma distinção básica; significa a recusa de se 
identificar com tudo que não seja a realidade espiritual, até onde é percebido e sabido em 
um ponto dado em tempo e espaço. É, portanto, algo muito mais forte e vital do que 
normalmente se entende quando essa palavra é usada. É uma rejeição dinâmica, sem 
nenhuma concentração no que é rejeitado. Essa afirmação é importante e merece a 
cuidadosa atenção de vocês. Diz respeito ao ponto de tensão do qual o discípulo ou 
aspirante, aquele que observa, está trabalhando. O ponto de tensão se torna a fonte de 
emanação de algum tipo de energia, que é vertida no corpo etérico e através dele sem ser 
afetada de nenhuma maneira por maya nem pela concentração de diversas forças das 
quais o corpo etérico é sempre composto. A indiferença, tecnicamente entendida, significa 
a descida direta de um ponto para outro sem nenhum desvio nem distorção. A entidade 
que se manifesta, o discípulo, permanece firme e estável nesse ponto de tensão e seu 
primeiro passo é, portanto, verificar onde ele está, em que plano se encontra e qual é a 
força da tensão com que pode contar. O passo seguinte é descobrir se aquilo que ele 
busca transmitir ao corpo físico e, assim, produzir efeitos sobre o mundo externo de 
experimentos e experiências, está distorcido por qualquer tipo de ilusão, detido em sua 
expressão pela miragem ou passível de ser desviado por forças descontroladas e pelo 
maya que elas produzem. Isso ele determina não se identificando, etapa por etapa de 
descida, com os obstáculos e possíveis obstruções, mas intensificando seu ponto de 
tensão, pela constante reflexão sobre a verdade de que ele é o Eu e não o não-eu e por 
um processo de projeção; essa projeção é definida como o envio de energia, qualificada e 
reconhecida, do ponto de tensão direta e inequivocamente para o corpo vital, de onde 
pode se dirigir para os sete centros de controle. 
 



137 

 

É nesse ponto que ele aplica a técnica da indiferença, pois, se não o fizer, aquilo que está 
buscando se expressar pode ser retido e detido pela força etérica ou pelos véus de maya. 
Consequentemente, ele trabalha a partir de um ponto de intensa concentração; ele recusa 
qualquer “apego” a qualquer forma ou plano enquanto projeta a energia nos três mundos 
e através deles. Quando descobre qualquer impedimento ou desvio do progresso por 
meio da ilusão ativa ou da miragem, ele se “desapega” conscientemente desses contatos 
e se prepara para a etapa final de indiferença ou rejeição de todas as forças, exceto 
aquelas que ele – conscientemente e com propósito – está procurando usar no plano 
físico. 
 
Em última análise, irmãos, o ponto de tensão para o discípulo comum estará nos níveis 
mentais, envolvendo a mente iluminada e um crescente contato com a alma: 
 
a. Ele então será capaz de "ver" com clareza à luz da alma e com um senso de valores 
desenvolvido; assim poderá dispersar a ilusão. 
 
b. Ele será capaz de projetar luz, conscientemente, no plano astral e poderá assim 
dissipar miragem. 
 
c. Ele será capaz de verter energia da luz pelo corpo etérico e ancorar referida luz ou 
energia nos centros apropriados, pois haverá completa indiferença pelo maya, nenhuma 
identificação com ele. 
 
No que diz respeito ao iniciado, o processo é implementado, primeiro, de um ponto de 
tensão na alma e, posteriormente, de um ponto de tensão na Tríade Espiritual. Em todos 
os casos, porém, uma vez estando no círculo-não-se-passa dos três mundos, a energia 
direcionadora produz os resultados indicados neste livro e fomenta: 
 
1. A dispersão da ilusão. 
2. A dissipação da miragem. 
3. A superação do maya. 
 
Parece bastante simples e fácil de realizar quando o aspirante lê esses esclarecimentos 
bastante simples de um processo difícil, mas isso em si é uma ilusão. Uma identificação 
de eras com o aspecto forma da vida não se supera facilmente e o discípulo tem por 
diante uma longa e árdua tarefa, mas que promete êxito afinal, desde que haja um claro 
pensar, um sério propósito e um trabalho científico planificado. 
 
 
 

CAPÍTULO 4 
 

A TÉCNICA DA FUSÃO 
 
 
Neste nosso último ponto, tratamos do controle – constante, incessante – da alma sobre a 
personalidade. Estamos tratando da etapa da iniciação que coloca um fim no caminho de 
evolução para a humanidade e instaura um ciclo de existência do qual não sabemos nada 
e não podemos saber nada, a não ser que o Mestre liberado começa então a atuar de 
maneira dual: como membro da Hierarquia, cooperando com o Plano e se ocupando da 
salvação da humanidade e, em segudo lugar, como discípulo de Sanat Kumara, cuja 
tarefa é, no que diz respeito aos Mestres, prepará-los para trilharem o Caminho da 



138 

 

Evolução Superior. Quando isto se torna possível, a "atenção" espiritual (uso esse termo 
inadequado por falta de um melhor) se desloca da alma e do Anjo da Presença para a 
misteriosa Presença em si; Presença que até agora só foi vagamente percebida. O 
Mestre – liberado dos três e cinco mundos da evolução humana e da chamada evolução 
super-humana – tem agora os dons plenos da onipresença e onisciência. Tem 
consciência da unidade subjacente, promovida pela natureza efetiva da Vida Una e do 
Ser que permeia toda manifestação; também dominou todas as técnicas, modos e 
métodos possíveis de atividade, de controle e de fusão. Mas, tendo desenvolvido essas 
capacidades, ele agora se torna vagamente consciente do que condiciona o Ser Uno e 
percebe energias e contatos que são extraplanetários e dos quais até então era 
totalmente inconsciente. Esse conhecimento lhe chega depois da quinta iniciação.  
 
Diante Dele está a conquista de uma gama ainda maior de percepções e, para obter a 
recompensa desses possíveis contatos, Ele precisa dominar técnicas e métodos de 
desenvolvimento que O tornarão onipotente e, portanto, expressarão o mais elevado dos 
três aspectos divinos. Esse desenvolvimento colocará ao Seu alcance potências e 
experiências que só podem ser manipuladas e compreendidas por meio da atividade 
científica da VONTADE, e isso deve ser implementado a partir de um ponto de tensão, 
concentrado no que quer que seja significado pela palavra “Mônada”. Sabem o que isso 
significa, irmãos? Tenho certeza que não. Apenas os Mestres de Sabedoria têm algum 
conhecimento desses desenvolvimentos finais e somente no sentido da aspiração 
dinamizada pela vontade, uma fase da aspiração que se caracteriza pela vontade 
consciente, tal como a aspiração do discípulo se caracteriza pelo desejo sublimado. 
Essas coisas, porém, estão além da compreensão do discípulo comum; único valor é 
retratar a oportunidade sem fim que se apresenta em cada etapa e ponto de crise no 
Caminho eterno.  
 
O que nos ocupa atualmente é o importante ponto de crise com que o discípulo se depara 
quando procura recombinar os pares de opostos finais, antes de determinadas iniciações 
maiores; quando a personalidade é confrontada pelo Anjo da PRESENÇA. Não é 
necessário que eu defina os dois aspectos da natureza do discípulo, pois é o que são 
essencialmente. Já lhes foi dito, e vocês sabem, que o Morador do Umbral é a 
personalidade integralmente desenvolvida – o somatório de todo o passado, o conjunto, 
no plano físico, de todos os problemas não resolvidos, de todos os desejos não 
confessos, de todas as caracterísitcas e qualidades latentes, de todos os aspectos do 
pensamento e da vontade do eu inferior, de todas as potencialidades inferiores e antigos 
hábitos de quaisquer dos três corpos (para o bem ou para o mal). Tudo isso, na 
totalidade, aflora à superfície da consciência, onde terá de ser tratado de maneira a 
romper seu controle. O discípulo fica então livre para tomar as iniciações finais. O 
processo não termina com uma única confrontação entre as duas forças antagonistas. É 
um processo tríplice, que cobre cada um dos três períodos anteriores às três primeiras 
iniciações ou (do ângulo da Hierarquia) antes das duas iniciações do umbral e a primeira 
iniciação maior, a Transfiguração. 
 
Ao longo de muitas vidas, o discípulo fica no umbral. Ele próprio é o Morador. Por trás da 
porta que se abre lentamente, ele percebe vida, energia, manifestação espiritual e a 
realidade do Anjo. Entre ele e essa porta está o solo ardente; ele o enfrenta, e sabe que 
tem de cruzá-lo para poder passar pela porta. A questão para ele é saber se a sua  
vontade é forte o suficiente para que ele submeta o eu pessoal inferior aos fogos da 
purificação final. O eu pessoal agora está altamente desenvolvido; é um instrumento útil 
que a alma pode usar; é um agente muito bem treinado para o serviço; é um instrumento 
adequado e útil. Porém, tem seus pontos fracos que a qualquer momento podem suscitar 



139 

 

crises; da mesma maneira, tem seus pontos fortes que podem ser transmutados com 
relativa facilidade em pontos de tensão; no geral, é um instrumento confiável e que pode 
prestar um bom serviço. Esse eu pessoal poderia e deveria ser sacrificado para que 
(falando em termos esotéricos) a sua vida se perca e em seu lugar subsistam 
consagração e devoção? Problema difícil que todos os discípulos têm de resolver, 
compreender e levar à prática efetiva. Somente cruzando o solo ardente três vezes 
seguidas todos os impedimentos para o livre exercício da vontade são destruídos. A 
relação entre o Anjo e o Morador tem que chegar à plena expressão por meio da vontade. 
Refiro-me à vontade espiritual e aos seus três aspectos que devem ser acionados para 
que a vontade divina possa controlar. O discípulo une os dois aspectos de sua natureza 
em plena consciência e com clara intenção por meio de um planejado ato de vontade, e 
este ato produz um ponto de tensão no “centro do solo ardente onde os dois podem se 
encontrar”, tal como expressam os antigos Arquivos.  
 
Gostaria de chamar a atenção de vocês para o fato de que a grande submissão do inferior 
para o superior ocorre em um “ponto do meio”. Isso não acontece quando o discípulo 
paira indeciso na periferia do solo ardente ou quando se encontra ante a porta, tendo 
deixado a experiência do solo ardente para trás. O ponto de crise essencial, que produz o 
necessário ponto de tensão, é resultado da “decisão invocadora” da personalidade que, 
com o tempo, produz uma “resposta evocadora” do Anjo. Os dois fatores envolvidos (e 
não se esqueçam, irmãos, que tudo isto acontece no campo da consciência do discípulo) 
andam juntos e um na direção do outro. Eles se encontram no centro do solo ardente, e a 
luz menor da personalidade (uma verdadeira luz em seu próprio direito) é absorvida na luz 
maior do Anjo ou alma. O Anjo, portanto, "apaga ocultamente" o Morador que é perdido 
de vista na radiante aura do Anjo. Isso foi retratado simbolicamente para nós no livro 
ilustrado dos céus quando, segundo as Festas católicas, ocorre a Assunção da Virgem e 
a constelação de Virgem se perde de vista na irradiação do sol. Temos nisso os três 
elementos: 
 
1. A Virgem  forma material  personalidade Morador. 
2. O Sol   natureza espiritual  alma   Anjo. 
3. A Terra  homem que aspira  o discípulo  
 
A personalidade permanece; ela ainda existe, mas não é mais vista como antigamente. A 
luz do Anjo a envolve; o solo ardente fez seu trabalho e a personalidade agora é nada 
mais nem menos que o envoltório ou forma purificada por meio da qual a luz, a radiância, 
a qualidade e as características do Anjo podem brilhar. É uma fusão de luzes, com a mais 
forte e poderosa extinguindo a menor.  
 
Como isso se dá? Não me refiro à preparação do Morador do Umbral para este grande 
evento nem para os éons de disciplina, de preparação, de experimentação e experiências 
que, de vida para vida, propiciaram e asseguraram o sucesso desse evento. Os dois 
aspectos no homem só podem se encontrar com pleno poder, com intenção e finalidade 
quando a ilusão não puder mais controlar a mente, quando a miragem tiver perdido todo 
poder de encobrir e quando as forças de maya não puderem mais impedir. A 
discriminação, o desapego e a indiferença produziram a dissipação por meio da luz 
focalizada, da potência dissipadora da luz distribuída e do poder direcionador da energia 
da luz. Somente cinco reconhecimentos controlam agora o discípulo: 
 
1. O fato da sua condição de discípulo. 
2. A percepção do Anjo, dinâmico e que espera. 
3. O apelo invocador do Morador do Umbral. 



140 

 

4. A necessidade de usar a vontade de maneira nova e diferente. 
5. A necessidade de cruzar o solo ardente. 
 
Lembraria a vocês que em todos esses processos, é o discípulo que, em plena 
consciência, atua. Ele mesmo inicia todos os processos. Não é o Anjo nem o Morador, 
mas o próprio homem espiritual que tem de empregar a vontade e empreender uma ação 
definida nesse sentido. Uma vez que o discípulo tenha dado os passos necessários e 
esteja avançando irrevogavelmente para a frente, a resposta do Anjo é certa, automática 
e a tudo envolverá. A total obliteração do eu pessoal nas três etapas sucessivas é o 
resultado imediato e normal. Foi a isso que João Batista se referiu quando disse "Convém 
que Ele cresça e eu diminua". Quando disse essas palavras, falou como discípulo, antes 
da segunda iniciação no umbral. Esse crescimento e diminuição ocultos são retratados 
para nós nas fases da lua e, do planeta como um todo, no signo de Gêmeos, onde a luz 
de um dos gêmeos está diminuindo lentamente e a luz do outro está aumentando em 
intensidade. 
 
Quando esta “obliteração oculta” tiver acontecido, qual é então o destino do discípulo? 
Completo controle pela alma o que, na prática, conota realização grupal, trabalho grupal, 
serviço grupal e, oportunamente, iniciação grupal. Não tenho intenção de me estender 
sobre esses desenvolvimentos, pois já tratei muito dessas questões em meus outros 
livros. Aqui tratei deste curto esclarecimento dos efeitos que as substâncias e as forças 
substanciais que se encontram nos três mundos produzem no discípulo e como afetam o 
aspirante. Não considerei o problema de miragem, ilusão e maya do ângulo do homem 
comum, que necessariamente está imerso neles, passando toda a vida sob seu constante 
impacto. É por eles que aprende. Ele ainda não chegou ao ponto em que procura se 
liberar deles como faz o homem no Caminho. Portanto, tratei do problema do ângulo dos 
discípulos e aspirantes. 
 
Diante deles o CAMINHO se abre e para eles vem o reconhecimento consciente da luz. A 
necessidade do serviço de homens e mulhres liberados da ilusão e da miragem jamais 
esteve tão dramaticamente presente como hoje e é para esses servidores em potencial, 
que são desesperadamente necessários, que escrevo. 
 
Que o Anjo da PRESENÇA faça sentir a Sua proximidade e os inspire a atravessar com 
coragem os fogos do solo ardente é a minha fervorosa oração. Que  a realidade da 
PRESENÇA seja captada por vocês e os dirija a maior atividade – o solo ardente tendo 
sido transposto – são meus profundos votos para vocês. E que a luz brilhe no seu 
caminho, trazendo a consumação certa e segura de todo o trabalho e lutas que 
caracterizaram o seu modo de vida é o desejo do meu coração para vocês. Convoco-os a 
um labor mais ativo e sustentado. 
 
O TIBETANO. 
 
 



141 

 

ASPECTOS DA MIRAGEM 
 
Nome  Plano  Oposto  Objetivo  Campo de  

Batalha  
Técnica 

          
Ilusão  Mental  Intuição 

Percepção    
   espiritual 

 Dispersão  Caminho de 
   Iniciação 
Mundo das 
   Ideias 

Contemplação 
  pela Alma 

          
Miragem  Astral  Iluminação 

Lucidez 
Visão 

 Dissipação  Caminho do  
   Discipulado 

Meditação 
Manter a mente 
firme na luz 

          
Maya  Etérico  Inspiração  Desvitalização  Caminho de  

   Provação 
Purificação 

Ocultismo 
Manipulação 
da força 

          
Morador 
do 
Umbral 

 Físico 
Consciência 
   cerebral 

 Anjo da 
Presença 

 Discriminação  Personalidade 
   integrada 

Unificação 
Fim da 
dualidade 

 



142 

 

 
Tabela das páginas 59-60 
 
 
Raça Dualidade Problema Método  Objetivo 
 
Lemuriana 

 
Força física 
contra energia 
vital 

 
Maya 

 
Controle do 
astral 
 
Hatha Yoga: 
Aspirantes 
 
 
Laya Yoga: 
Discípulos 
 

 
1ª iniciação 
 
 
Inspiração 

 
Atlante 

 
Pares de 
Opostos 
 
Qualidade 
 
 
Sensibilidade 

 
Miragem 

 
Controle do 
mental 
 
Bhakti Yoga: 
Aspirantes 
 
Raja Yoga: 
Discípulos 
 

 
2ª iniciação 
 
 
Iluminação 

 
Ariana 

 
Morador do 
Umbral 
 
Anjo da 
Presença 

 
Ilusão 

 
Controle da 
alma 
 
Raja Yoga: 
Aspirantes 
 
Agni Yoga: 
Discípulos 

 
3ª iniciação 
 
 
Intuição 

 


