ALICE A. BAILEY

MIRAGEM: UM PROBLEMA MUNDIAL

Titulo do original em inglés:
Glamour: a World Problem

Traducédo: Nucleo Aquariano Brasil

12 edicao digital em portugués, julho de 2024

INDICE
Nota dos Editores 2
Esclarecimentos Preliminares 2
Capitulo 1 — A Natureza da Miragem e, 16
Capitulo 2 — As Causas da Miragem s 50
Capitulo 3— O Fim da Miragem e, 84
Capitulo 4 — ATécnicada FUSA0 e 137
Tabela Aspectos da Miragem L 141

Tabela das paginas 59-60 L 142



NOTA DOS EDITORES

No livro Discipulado na Nova Era, Volumes | e II, determinadas instru¢cdes pessoais dadas
pelo Tibetano a um grupo de discipulos foram levadas a publico. Referidas instrugdes, ao
lado de certos ensinamentos esotéricos, foram publicadas por Alice A. Bailey, com a
autorizacdo dos discipulos envolvidos, em 1944,

Manuscritos inéditos contendo instru¢cdes adicionais e ensinamentos esotéricos
concluidos pela Sra. Bailey estdo agora disponiveis. Este texto foi escrito gradualmente
durante um periodo de nove anos, de 1935 a 1944.

O texto do Miragem: Um Problema Mundial faz referéncias, em varias partes, a este
mesmo grupo de discipulos.

O presente volume inclui certas formas de trabalho de grupo em meditacédo devido ao seu
valor informativo e porque ilustram o valor pratico do ensinamento ministrado. Contudo, o
leitor deveria reconhecer que meditacdes adequadas para prop0sitos grupais especiais de
maneira geral ndo sao tao eficazes quando usadas como exercicio individual.

A poténcia de um grupo integrado composto por discipulos que tém uma visdo comum e
um proposito grupal estabelecido € muito grande e pode ser de real servico a
humanidade. As recentes técnicas aquarianas incluem essas iniciativas de grupo. Os
escritos publicados pelo Tibetano e Alice A. Bailey oferecem informagbes para
experimentacdo sébia e util no trabalho de grupo que € empreendido como um servico
espiritual para o mundo e ndo como um meio de desenvolvimento espiritual do aspirante

individual.

Uma acdo de grupo desta ordem, na qual se entra voluntariamente, quando nao
dominada pelo controle da uma chefia autocratica, e se empreendida com a devida
humildade e cautela, é muito desejavel no tempo presente. Referida acdo deve ser
reconhecida como empreendimentos experimentais pioneiros.

Grupos desse tipo ja apareceram em diversas partes do mundo e podem muito bem
contribuir para o éxito do trabalho do Novo Grupo de Servidores do Mundo. Os livros
Tratado sobre a Magia Branca e Tratado sobre os Sete Raios, Volume Il contém
informacdes sobre este grupo mundial de servidores.

FOSTER BAILEY, julho de 1950 !

ESCLARECIMENTOS PRELIMINARES

Todos os grupos envolvidos no trabalho esotérico tém seu préprio darma ou dever e todos
tém seu objetivo caracteristico. Para que vocés possam visualizar com clareza o que,
como aspirantes ao discipulado, tém que fazer, e assim cooperar de maneira inteligente,
VOou expor o propoésito de maneira concisa:

I N. do T.: Como explicou o Sr. F. Bailey, muito do exposto neste livro é oriundo de instrucdes pessoais aos discipulos,
depois reunidas no livro Discipulado na Nova Era. Para facilitar nossa leitura e ndo personalizar, optamos por substituir

A% Aa®?

“vocé€” (o estudante especifico) por “vocés”, dado o publico geral a que esta obra se destina.
2



Darma significa dever ou obrigacdo e € sua precisa e especifica obrigacdo desenvolver a
intuicdo. O estudo dos simbolos pode ser o meio ou método de atingir este
desenvolvimento.

Pediria a vocés que observassem que uma generalizacao referente a intuicdo e tentativas
de defini-la sdo muito comuns, mas uma real apreciacdo sobre ela é bastante rara.

Médicos e cientistas nos dizem que milhares de células do cérebro humano ainda estao
adormecidas e que, em consequéncia, 0 ser humano comum usa apenas uma pequena
parte do seu instrumental. A regido do cérebro que se encontra em torno da glandula
pineal € a que estd conectada com a intuicdo, e sdo essas células que devem ser
ativadas para que possa haver uma percepc¢do intuitiva real que, quando desperta,
manifestard o controle da alma, a iluminagdo espiritual, o verdadeiro entendimento
psicologico dos semelhantes e um desenvolvimento do real sentido esotérico, que € o
objetivo diante de vocés neste momento.

Gostaria de dividir o que tenho a dizer em trés partes, e pego com insisténcia um
minucioso estudo das minhas palavras:

|. Procurarei definir a intuicdo para voceés.
Il. Tratarei do modo de desenvolvé-la pelo estudo da simbologia.
lIl. Encerrarei com instrucdes especificas sobre um modo pratico de proceder.

Se vocés entdo acharem esses artigos dificeis de entender e reagirem de maneira lenta,
devem manter em mente que isso indica a sua necessidade deste estudo e de corroborar
0 que estou lhes dizendo. Se considerarem seriamente comigo 0 que a intuicdo nao é,
acho que minhas palavras encontrardo uma resposta interna em vOCés.

1. DEFINICAO DA INTUICAO

A intuicdo ndo € uma emanacao de amor para 0S outros e, portanto, um entendimento
gue se possa ter deles. Muito do que se chama de intuicdo é o reconhecimento de
semelhancas e a posse de uma mente clara e analitica. As pessoas inteligentes que
viveram no mundo um certo tempo, que vivenciaram muito e tiveram contato com muitas
outras pessoas podem, de maneira geral, discernir com facilidade os problemas e as
disposi¢des dos outros, desde que isso lhes interesse. Porém, ndo devem confundir essa
faculdade com a intuicao.

A intuicdo ndo tem nenhuma relagdo com o psiquismo, seja superior ou inferior. Ter uma
visdo, ouvir a Voz do Siléncio, uma reacédo prazerosa ao ensinamento de qualquer tipo
ndo significa que a intuicdo esteja atuando. N&o se trata de ver simbolos, pois isto € um
tipo especial de percepcdo e a capacidade de se sintonizar com a Mente Universal
naquele estrato de sua atividade que produz as formas-padrao nas quais todos 0s corpos
etéricos se baseiam. Intuicdo n&do € psicologia inteligente nem o desejo amoroso de
ajudar. Ela emana da interacao entre a personalidade, regida por uma forte orientacdo da
alma, e a alma consciente do grupo.

A Intuicdo é a compreensao sintética, que é prerrogativa da alma, e sO se torna possivel
guando a alma, em seu préprio nivel, segue em duas dire¢des: para a Ménada e para a

3



personalidade integrada e, talvez (ainda que apenas temporariamente) coordenada e
unificada. E o primeiro indicio de uma profunda unificagcdo subjetiva que chegara a
consumagcao na terceira iniciagao.

A intuicdo € uma captacdo abrangente do principio da universalidade; quando esta
atuando €, pelo menos temporariamente, uma completa perda do sentido de
separatividade. Em seu ponto mais elevado, é reconhecida como aquele Amor Universal
gue nao tem relacdo com sentimento nem com reacéo afetiva, mas que se identifica com
todos os seres. Conhece-se entdo a verdadeira compaixao; criticar se torna impossivel.
Somente entdo se vé o germe divino como latente em todas as formas.

Intuicdo € a propria luz e, quando esta em atuacado, vé-se o mundo como luz e os corpos
de luz de todas as formas tornam-se gradualmente aparentes. Isto traz consigo a
capacidade de entrar em contato com o centro de luz de todas as formas, estabelecendo-
se assim também uma relacdo essencial e o sentido de superioridade e separatividade
recuam para segundo plano.

A intuicdo, portanto, ao surgir, traz trés qualidades:

lluminacado. Por iluminacdo ndo me refiro a luz na cabeca, que é incidental e fenoménica;
muitas pessoas verdadeiramente intuitivas desconhecem por completo esta luz. A luz a
que me refiro é aquela que irradia o Caminho. E “a luz do intelecto” que significa
realmente o que ilumina a mente e pode se refletir no mecanismo mental quando se
mantém “firme na luz”. E a “Luz do Mundo”, uma realidade eternamente existente, mas
que sO pode ser descoberta quando a luz interna individual € reconhecida como tal. E a
“Luz das Eras” que brilha cada vez mais até que o Dia esteja conosco. Intui¢do, portanto,
€ reconhecer internamente, por experiéncia prépria e ndo em teoria, a nossa completa
identificacdo com a Mente Universal, que somos parte integrante da grande Vida do
Mundo e que participamos da Existéncia que persiste eternamente.

Compreensdo. Deve ser apreciada em seu sentido literal como aquilo que “é subjacente”
a totalidade das formas. Implica na faculdade de se retirar ou de por fim a propria
prolongada identificagdo com a vida da forma. Gostaria de assinalar que esta retirada é
relativamente facil para aqueles que tém muito da qualidade de primeiro raio. O problema
€ se retirar no sentido esotérico do termo, e evitar ao mesmo tempo o sentido de
separatividade, de isolamento e de superioridade. Para as pessoas de primeiro raio, €
facil resistir a tendéncia de se identificar com os outros. Ter verdadeira compreensao
implica em possuir crescente capacidade de amar a todos 0s seres e, a0 mesmo tempo,
manter o desapego da personalidade. Este desapego pode se basear facilmente em uma
incapacidade de amar, em uma preocupacao egoista pelo proprio conforto — fisico, mental
ou espiritual e, acima de tudo, emocional. As pessoas de primeiro raio temem a emocao e
a desprezam, mas as vezes tém que entrar em um estado emotivo para que possam
depois usar a sensibilidade emocional da maneira correta.

Compreensdo implica em fazer contato com a vida como personalidade integrada,
agregando-se a isso a reagdo da alma aos propositos e planos de grupo. Significa a
unificacdo alma-personalidade, ampla experiéncia e uma rapida atividade do principio
cristico interno. A compreensao intuicional € sempre espontanea. Onde ha raciocinio para
se chegar a compreensao, néo se trata de atividade da intuicéo.

Amor. Como ja foi dito, ndo se trata de um sentimento afetuoso, nem de possuir uma
disposicdo amorosa; esses aspectos sdo acessorios e consequentes. Quando se

4



desenvolve a intuicdo, tanto o afeto como a exteriorizacdo de um espirito amoroso se
expressardo necessariamente na forma mais pura, mas o que produz isto é algo muito
mais profundo e abrangente. E aquela captacdo sintética e inclusiva da vida e das
necessidades de todos os seres (escolhi estas duas palavras com toda intencdo), que um
divino Filho de Deus tem o elevado privilégio de exercer. Neutraliza tudo que ergue
barreiras, formula criticas e provoca separacdo. Ndo vé nenhuma diferenca, mesmo
gquando se da conta da necessidade e, naquele que ama como alma, produz uma
identificacdo imediata com o que é amado.

Essas trés palavras resumem as trés qualidades ou aspectos da intuicdo e podem ser
expressas pela palavra universalidade, ou sentido da Unicidade universal.

N&o é algo que todos os aspirantes almejam alcancar? E néo é algo que cada um de
vocés, como individuo, necessita em um sentido préoprio? Quando presente, h4d uma
imediata descentralizacdo do "eu" dramatico, da capacidade de sempre relacionar todos
0s acontecimentos, todos os fenébmenos, todo o trabalho de grupo a si mesmo,
considerando-se como o centro.

N&o posso me estender mais sobre o tema da intuicdo. E muito vasto e muito complexo.
O que posso fazer é colocar diante de vocés seus trés aspectos e, entédo, incentiva-los em
relacdo a necessidade de se submeterem a este treinamento e a esta disciplina que se
manifestardo na vida de cada um como amor, luz e compreensdo. Quando a teoria for
compreendida, os devidos ajustes forem feitos e o trablho necessério estiver cumprido, a
personalidade se tornard magnética e as células do cérebro em torno da glandula pineal,
até entdo adormecidas, despertardo e se tornardo vibrantes. O nucleo de cada célula no
corpo é um ponto de luz e, quando a luz da intuicéo for percebida, é esta luz da célula que
respondera imediatamente. O influxo continuo da luz da intuicdo fara aparecer a luz do
dia, falando em termos esotéricos, cada célula que, por sua constituicdo, reagira a este
fluxo.

2. 0 METODO DE DESPERTAR A INTUICAO

Héa inUmeras maneiras de tornar a intuicdo ativa. Uma das mais praticas e potentes € o
estudo e a interpretacdo de simbolos.

Os simbolos sdo formas externas e visiveis das realidades espirituais internas, e quando
a capacidade de descobrir a realidade por tras de qualquer forma especifica estiver
adquirida, este mesmo fato indica o despertar da intuicao.

As pessoas de primeiro raio pertencem ao que se chama de "Raio do Destruidor”; o poder
do primeiro aspecto, o de por fim as coisas, flui através deles. Elas terdo a tendéncia de
destruir, mesmo quando constroem, dando uma dire¢cdo errada a energia, seja por uma
énfase excessiva de energia em certa diregcdo especifica, seja pelo uso indevido da
energia no trabalho consigo mesmo ou com 0s outros. Muitas pessoas de primeiro raio
tendem a se orgulhar disso e se escondem atrds da alegacédo de que, sendo de primeiro
raio, a tendéncia destruidora é inevitavel. Mas ndo é assim. Os construtores, como s&o
sempre as pessoas de segundo raio, tém que aprender a destruir, quando movidos pelo
amor de grupo e agindo nos termos do aspecto Vontade ou primeiro raio. Os destruidores
tém que aprender a construir, atuando sempre sob o impulso do amor de grupo e usando
0 poder do apego de maneira desapegada. Os dois grupos, construtores e destruidores,



devem sempre trabalhar do ponto de vista da realidade, a partir do ndcleo interno da
verdade e devem "tomar posi¢cdo no centro”.

O estudo dos simbolos tende a produzir esses efeitos e, quando realizado com dedicacao
e empenho, produzira trés resultados:

1. Desenvolve a faculdade de penetrar além da forma e chegar a realidade subjetiva.

2. Tende a produzir uma estreita integracao entre alma-mente-cérebro e, quando assim é,
o influxo da intuicdo e, em consequéncia, da iluminacéo e da verdade, se manifesta mais
rapidamente.

3. Exerce uma pressao sobre certas regibes do cérebro ainda adormecidas e pde em
atividade as células do cérebro que se encontram ali; trata-se da primeira etapa da
experiéncia do aspirante. O centro entre as sobrancelhas estd deperto na maioria dos
verdadeiros aspirantes, enquanto que o centro do alto da cabeca vibra muito suavemente,
mas ainda ndo esta em plena atividade. Este Gltimo centro mais elevado deve estar
desperto de maneira mais completa para que 0s aspirantes possam estar a altura da
oportunidade que lhes é oferecida.

No estudo dos simbolos, eu os orientaria para a necessidade de colocar sempre diante de
vocés a meta de chegar ao conceito subjacente de qualquer simbolo estudado. Este
conceito sera sempre sintético. Ndo sera detalhado e ndo se apresentara por secdes. E
possivel que vocés tenham que chegar a este conceito por meio de um estudo dos
detalhes e pela compreensao do significado de véarias se¢des ou partes do simbolo sob
exame. Porém, ao término da analise, ndo se deem por satisfeitos enquanto nao tiver
resumido o significado do simbolo em uma ideia, ou conceito ou significado ou nome de
carater sintético.

O simbolos devem ser estudados de trés maneiras:

a. Exotericamente. Implica no estudo de sua forma como um todo, de suas linhas e,
portanto, de seu significado numérico, e também no estudo de suas formas parciais — com
0 que quero dizer suas disposi¢cdes, por exemplo, na forma de cubos, triangulos e estrelas
e sua mutua interagéo.

b. Conceitualmente. Implica no fato de chegar a ideia subjacente, que pode ser expressa
por seu home; ao seu significado, a medida que emerge na consciéncia por meio da
meditacdo; e ao seu significado total ou parcial. Ao fazer isso, € preciso ter em mente que
a ideia indica a intencdo superior ou abstrata; que o sentido é aquela intencdo expressa
em termos da mente concreta; e que seu significado comporta mais de uma qualidade
emocional e poderia ser tomado pelo tipo de desejo que desperta em vocé.

c. Esotericamente. Cobriria o efeito da forca ou energia sobre vocés e da qualidade da
vibracdo que pode despertar em vocés, talvez em algum centro, talvez em seu corpo
astral, ou talvez apenas em sua mente.

Este estudo, empreendido da maneira correta, conduziria ao desenvolvimento da intuigao
com sua consequente manifestacdo no plano fisico como iluminacdo, compreensédo e
amor.



Em primeiro lugar, o objetivo do estudo do simbolismo é capacitar o estudante a perceber
sua qualidade e entrar em contato com aquele algo vibrante que esta por tras daquele
agregado de linhas, cores e formas dos quais o simbolo € composto.

Para certos tipos de pessoas, este estudo é relativamente facil; para a maioria, ndo é
nada facil, indicando assim uma lacuna que deve ser suprida pelo uso de certas
faculdades atualmente adormecidas. E sempre desagradavel despertar as faculdades
latentes, pois requer esforco e determinacédo para resistir as reacdes da personalidade.
Para muitas pessoas, ndo é facilmente aparente como a penetracdo no significado de um
simbolo pode fornecer um meio de levar a atividade funcional a faculdade budica ou
intuicional adormecida. E uma arte delicada, esta arte de leitura de simbolo, de "leitura
espiritual® como a denomina 0 nosso antigo mestre, Patanjali. Este poder de interpretar
simbolos sempre precede a verdadeira revelagdo. O entendimento de uma verdade que
pode ser representada por uma linha ou por uma série de linhas que comp&em uma forma
simbdlica ndo é tudo o que tem de ser feito. Uma boa memaria basta para lembrar que
uma série de linhas que formam um triangulo ou uma série de triangulos significa a
Trindade, ou qualquer série de formas triplas no ambito da manifestagdo macrocésmica
ou microcésmica. Mas esta atividade ou precisdo da memoria ndo adiantara de nada para
despertar as células do cérebro adormecidas nem para ativar a intuicdo. E preciso
lembrar (e neste ponto fica evidente o valor de ter um tanto de conhecimento técnico ou
tedrico do ocultismo) que o plano em que a intuicdo se manifesta e em que o estado de
consciéncia intuicional esta ativo € o plano buadico ou intuicional. E o plano da
correspondéncia superior ao plano astral ou emocional, o plano da consciéncia sensivel
gue se exerce pela identificacdo com o objeto de atencdo ou atracdo. Fica evidente,
portanto, que se a faculdade intuicional deve ser posta em atividade através do estudo
dos simbolos, o estudante deve sentir, ou de alguma maneira estar identificado com a
natureza qualitativa do simbolo, com a natureza daquela realidade que a forma simbdlica
encobre. E este aspecto da leitura simbdlica que vocés sdo chamados a estudar.

Os alunos devem verificar, portanto, apds o devido estudo do aspecto da forma, o que o
simbolo esta fazendo com eles, que sentimento evoca, que aspiracdes desperta e quais
sonhos, ilusdes e reacfes sao registrados conscientemente. Essa etapa é intermediaria
entre a leitura exotérica de um simbolo e o entendimento conceitual. Posteriormente, ha
outra etapa intermediaria entre o entendimento conceitual e a compreensédo e aplicacao
esotérica. Esta Ultima etapa é chamada de "reconhecimento sintético". Tendo estudado a
forma e tomado consciéncia de seu significado emocional, o individuo passa para a fase
de apreensédo da ideia basica do simbolo, e dai para uma compreensao sintética de sua
finalidade. Isso leva ao verdadeiro esotericismo, que € a aplicacdo pratica de seu poder
sintético vivo as fontes da vida e da acgéo individual.

Pediria a vocés que ndo processassem apenas uma interpretacao inteligente do simbolo,
mas também um reconhecimento da reacdo mais sutil de sua natureza sensivel em
relacdo ao simbolo como um todo. Estudem um total de quatro simbolos por ano.
Primeiro, abordem o simbolo a partir de seu aspecto forma e procurem se familiarizar com
seu aspecto externo, com a soma total de linhas, triangulos, quadrados, circulos, cruzes e
outras formas das quais ele € composto, e ao fazer esse esforco para compreendé-lo do
ponto de vista do intelecto, usem a memodria e o conhecimento de que dispdem para
compreendé-lo exotericamente.

Em seguida, assim que estiverem bem familiarizados com o simbolo e ele puder ser
trazido & mente com pouco esforco, empenhem-se em sentir sua qualidade, entrar em
contato com sua vibracdo e em observar o efeito emocional sobre vocés. Isso pode variar

7



de dia para dia ou ser sempre 0 mesmo. Sejam simplesmente honestos na observagéo da
reacao astral ao simbolo e vejam para onde tais reacdes os levam, lembrando sempre de
gue nédo sao intuicionais, mas que sao reacdes ao sentimento ou corpo astral.

Finalmente, anotem o que descobriram ser, para vocés, a qualidade basica do simbolo e,
em seguida, (como no trabalho de meditacdo) elevem todo o tema para o reino mental,
colocando a mente atenta e concentrada sobre ele. 1sso o levard ao reino dos conceitos.

Temos, portanto, as seguintes etapas na analise de um simbolo:
1. O exame exotérico: linha, forma e cor.

2. A compreensdo no corpo astral ou emocional de sua qualidade, a reacdo de uma
resposta sensivel ao impacto de sua natureza qualitativa.

3. A consideracdo conceitual de sua ideia subjacente, do que pretende ensinar, do
significado intelectual que pretende transmitir.

4. A etapa da apreensao sintética do propésito de um simbolo, de seu lugar em um plano
de manifestacdo ordenado, de seu verdadeiro intento unificado.

5. A identificacdo com a qualidade e o propdsito do simbolo, pois ele é iluminado pela
mente "mantida firme na luz". Esta etapa final coloca em atividade o cérebro, bem como a
mente.

Visto no todo, o estudo de um simbolo compreende trés etapas:

Primeiro, a investigacdo de um simbolo, e o consequente progresso do investigador de
uma etapa de entendimento claro para outra, até a inclusdo gradual de todo o campo
coberto pelo simbolo.

Segundo, uma percepcao intuitiva dos simbolos que podem ser vistos em toda parte na
manifestagao divina.

Terceiro, 0 uso dos simbolos no plano fisico, e sua correta adaptacdo a um propésito
percebido e reconhecido, levando a subsequente magnetizacdo do simbolo com a
gualidade necesséria por meio da qual a ideia pode fazer sentir sua presenca, a fim de
gue a ideia qualificada intuida possa encontrar forma adequada no plano fisico.

Portanto, tratem dos simbolos em uma ampla generalizacdo, exotérica, conceitual e
esotérica, mas acrescentem a isso uma analise da sua prépria sensibilidade e reacdo a
gualidade do simbolo.

Recapitulemos por um momento. Antes de mais nada, € importante lembrar que o estudo
do simbolo envolve exotericamente o uso do cérebro e da memoria. Esforgem-se em
estudar linha e forma, nimero e aspectos externos gerais, sabendo que cada linha tem
significado, todos os numeros tém sua interpretacéo e todas as formas sao simbolos de
uma qualidade e vida internas.

O estudo dos simbolos em termos conceituais 0s transporta de dentro do cérebro para a
mente, para o reino das ideias. Impele o mecanismo mental para uma atividade
concentrada. Os estudantes entdo tomam consciéncia do conceito ou ideia que 0 signo ou

8



simbolo incorpora; compreendem o seu significado e o que ele representa. Captam o
propoésito para o qual a forma foi trazida a manifestacdo. O estudo do numero e da linha
propiciou uma rica base de conhecimento no plano objetivo — uma riqueza, neste caso,
gue depende de sua propria leitura pessoal, instrumental mental e conhecimento. A
capacidade dos estudantes de lerem um "significado" em um simbolo dependera também
da riqueza do significado que atribuem aos eventos da vida diaria e da capacidade de
realmente meditarem.

Gostaria de deixar claro para vocés que ndo ha uma interpretacdo definida de nenhum
simbolo, e que para cada ser humano aquele simbolo — seja ele qual for — transmitird um
significado Unico. O desinteresse por simbolos pressupde em geral uma falta de interesse
pela devida interpretacdo das formas de vida e de seu significado. Além disso, muito
interesse académico pelos simbolos pode pressupor uma mente tortuosa e complicada
gue ama o design, a linha, a forma e as relacbes numéricas, mas que ndo alcanca
inteiramente a importancia do significado. O equilibrio na mente da forma e do conceito,
da expresséo e da qualidade, do signo e do significado é vital para o crescimento do
discipulo e do aspirante.

A grande necessidade da maioria dos estudantes € chegar ao significado e trabalhar com
ideias e conceitos. Essa atividade exigirA o uso da mente para compreender, captar e
interpretar. Requer o desenvolvimento daquela sensibilidade mental que capacitara seu
possuidor a responder as vibracfes do que chamamos de Mente Universal, a Mente de
Deus, o Mobilizador do Plano. Pressupfe uma certa capacidade de interpretacdo e o
poder de expressar a ideia subjacente ao simbolo para que outros possam compartilha-la
com vocé. Este pensamento de servico e de crescimento da utilidade deve estar sempre
presente.

Conseguem ver como esse poder de estudar, interpretar e penetrar no significado
promovera seu crescimento espiritual? Podem acreditar que pelo uso deste método tém
como aprender a trabalhar de maneira mais inteligente com o Plano e se tornar um
servidor melhor para seus semelhantes?

O gue h& neste mundo objetivo que ndo seja o simbolo inadequado de uma ideia divina?
O gue temos em nossa manifestacdo externa sendo o sinal visivel (em alguma etapa do
propdésito em evolucéo) do plano da Deidade criadora? O que sao VOcés mesmos sendo a
expressdo externa de uma ideia divina? Devemos aprender a ver simbolos em tudo que
nos circunda e em seguida penetrar por tras do simbolo até a ideia que ele deve
expressar.

Ha, no entanto, uma técnica de estudo que pode ser util para vocés ao tentarem chegar a
uma ideia e, assim, estudar conceitualmente os muitos simbolos pelos quais estamos
cercados. E em grande parte a técnica para a qual a meditacdo deveria té-los preparado.
A diferenca entre essa técnica e o trabalho de meditacdo é principalmente de polarizacéo
e objetivo. No estudo dos simbolos conceitualmente, a consciéncia esta polarizada no
corpo mental, e nenhuma tentativa é definitivamente feita para entrar em contato ou
envolver a alma ou ego. Neste ponto reside a distingdo entre esta segunda etapa da
interpretacdo de simbolos e a meditagdo comum. Vocés esgotaram o método de se
familiarizar com o aspecto da forma do simbolo, e conhecem bem seu contorno externo e
exteriorizacdo. Sabem também que uma série especial de linhas (como, por exemplo, as
trés linhas que formam um triangulo) representam tal ou tal ideia, verdade ou
ensinamento. Isso esta registrado no cérebro de vocés, aproveitando os recursos da sua
memoria. O registro de informacdes e conhecimentos antigos sobre as figuras em um

9



simbolo serve para puxar a sua consciéncia para o plano mental e focaliza-la ali, no
mundo das ideias ou dos conceitos. Os conceitos ja existem nos niveis concretos do
plano mental. Eles sdo seu patriménio mental e racial e sdo formas mentais antigas que
agora vocé pode empregar para chegar ao sentido e significado.

Temos ai uma constatacdo que Plutarco expressa para nés nas palavras bem conhecidas
de que "Uma ideia é um Ser incorpéreo, que nao tem existéncia propria, mas da
aparéncia e forma a matéria amorfa e se torna a causa da manifestacao”. Vocés registram
a aparéncia e a forma no cérebro e as memorizaram, fazendo o mesmo com a atividade
delas no tempo e no espaco, juntamente com a capacidade inata que tém de construir a
forma e expressar através dela um conceito ou ideia. A medida que vocés trabalham se
interiorizando, também se tornam conscientes da natureza da ideia motivadora por meio
do estudo da forma e da atividade que ela demonstra; vocés descobrem o campo de
ideias de mesma natureza no qual se encontra a ideia incorporada no simbolo. Este
campo de ideias, inter-relacionadas e que se explicam umas e outras, esta agora aberto
para vocés e assim estardo cada vez mais em posicdo de atuar neste mundo de
conceitos com liberdade. Trabalhar e viver no mundo das ideias agora se torna seu
objetivo e principal esforco. Vocés se treinam no reconhecimento de ideias e conceitos
gue se encontram por tras de cada forma; comegam a pensar com clareza sobre eles e a
ver a direcdo em que eles o levam e onde eles se integram dentro do Plano Eterno.

Os aspirantes que:

a. desenvolvem o poder de visualizar,
b. treinam a mente para intuir a realidade,
c. interpretam corretamente aquilo que é percebido,

poderdo oferecer um laboratério de demonstracdo para os Observadores Treinados do
mundo.

Uma das coisas que a intuicdo desenvolvida pode fazer é romper a miragem e a ilusao
gue invadem a vida. Uma das coisas que pode realizar um grupo de aspirantes cuja
interacdo intuicional esteja estabelecida é ajudar no trabalho de esmagar a miragem
mundial. Referido trabalho pode ser feito quando vocés tiverem despertado a intuicdo e
seu entendimento inter-relacionado estiver firme e real. A Hierarquia podera usar os
aspirantes do mundo como instrumento para desfazer a miragem grupal onde quer que se
encontre. Refiro-me a esta possibilidade para incentivar todos vocés a um crescimento e
esfor¢co mais rapido e constante.

Foi dito a vocés que uma das necessidades diante de todos os aspirantes € chegar ao
conhecimento intuicional e a compreenséo inteligente da miragem, tanto individual como
planetaria, o que lhes permitird trabalhar decisivamente em sua dissipa¢do. Essa
compreensao necessariamente sera apenas relativa, mas no decorrer dos préximos anos,
0 conhecimento que tiverem sobre o assunto e os métodos que permitem dissipar a
miragem pode aumentar materialmente. Isso deve acontecer se vocés trabalharem o
problema de maneira consciente em suas préprias vidas e também procurarem entender
a teoria subjacente.

Até o presente, pouco foi escrito ou ensinado sobre o tema da miragem, portanto sera de
grande interesse considerar este tema e tratar de suas causas, efeitos e também
tratarmos da técnica pela qual pode ser dissipada e dispersada. E 6bvio que n&o posso
tratar do assunto adequadamente em uma s0 instrucdo, e levaremos 0s préximos dois ou

10



trés anos, portanto, para discutir e estudar esse importante assunto que surge da
necessidade do tempo presente e da maior sensibilidade da humanidade a impressdes
mais sutis. N&o foi possivel fazer isso até agora, pois 0 grupo estava incompleto e a
coesao interna precisava ser fortalecida. Agora posso fazé-lo, pois os membros do grupo
estdo atuando juntos com uma relagéo interna muito maior, e um "espirito de amor" se
disseminou entre vocés pela reacdo do grupo a necessidade um do outro no recente
periodo de miragem.

E minha inteng&o, portanto, mudar um pouco o trabalho de vocés, mantendo as frases
simbdlicas como um exercicio para o seu insight intuicional, mas deixando de considerar
os simbolos mais formais e visuais. Vocés ndo obtiveram com essas formas simbdlicas o
gue se esperava, pois a mente concreta da maioria dos membros do grupo simplesmente
aumentou o aspecto forma, e o restante ndo precisava desse método de instrucdo e
desenvolvimento. Vamos mudar o foco da atencdo para um estudo profundo da miragem.
Aqui estard o seu servi¢o, pois ao pensarem verdadeiramente e usarem a inteligéncia
iluminada (se conseguirem isso, meus irmaos) poderdo ajudar, com o tempo, a fazer duas
coisas:

1. Esclarecer a mente do grupo sobre este assunto. Nao me refiro aqui ao seu grupo
particular, mas a consciéncia do mundo.

2. Ajudar a destruir a grande ilusdo que manteve e ainda mantém os filhos dos homens
em escravidao.

Peco, portanto, o servico de vocés neste sentido, e também peco que dediquem mais
atencdo no contacto estabelecido comigo no momento de lua cheia. Este grupo deve ter
uma aptiddo especial para trabalhar ao longo da linha da dissipacdo da miragem no
periodo da lua cheia. O contato se estabelece nos diferentes planos, de acordo com o
foco dos corpos sutis do pessoal do grupo, e esse grupo faz seu contato comigo nos
niveis mais elevados do plano astral. Dai a clareza de suas reacdes e a riqueza de seus
registros detalhados. Além disso, aqui estard oportunamente o seu servico, pois eles
podem mais tarde (mas sé daqui a muito tempo) utilizar os dias de contato e o "momento
de entrada" (como as vezes € chamado) para um trabalho definido na dissipacao de uma
ilusdo do mundo. Primeiro deve vir, porém, a aptiddo em dissipa-la na vida pessoal de
cada um de voceés.

Outro grupo faz contato comigo em niveis mentais e ai estard seu campo de servico.
Outros grupos estdo ainda em fase embrionéria, ainda estdo incompletos em termos de
pessoal e a integracdo do grupo esta apenas em processo de constituicao.

Por isso, peco a vocés que intensifiquem o esforco a cada més no periodo de lua cheia e
procurem fortalecer seu vinculo comigo mesmo e com seus companheiros de grupo.
Darei s6 uma palavra de adverténcia. O éxito nessa linha trara suas recompensas e
também suas dificuldades. Terdo que observar com cuidado o estimulo indevido de sua
natureza astral ou emocional, com a consequente miragem. Sera preciso exercer a mais
profunda vigilancia no esforco de trabalhar assim no plano astral, mantendo
simultaneamente a atitude do Observador no elevado plano da alma. Nenhum trabalho
construtivo e nenhum servico de importancia vital podem ser prestados nesta dificil esfera
de atividade se nao houver uma atitude de desapego e de liberacdo. Estaréo trabalhando
em uma das esferas de atividade mais dificeis — talvez a mais dificil para a qual um
discipulo pode ser chamado — e, portanto, a pertinéncia de trabalhar ali em formacgéo do
grupo. Nao tenho como enfatizar ainda mais que devem trabalhar em grupo e nao
individualmente.

11



Trés grandes fatos existem hoje na consciéncia do mundo:

1. O crescimento e o entendimento do trabalho por telepatia.
2. A compreensdo e a pesquisa cientifica sobre a ilusdo e a miragem do mundo.
3. Um aumento dos corretos métodos de cura.

Se assim for, podem ver como grupos de discipulos tém potencial para dar uma
contribuicdo a revelacdo emergente e o quanto 0 nosso servico consagrado pode ser Uutil.
Digo “nosso” deliberadamente, porque estou trabalhando de maneira precisa para estes
trés fins como parte de meu servico determinado (autodeterminado). Peco a sua
cooperacao e ajuda. O fime impacto do correto pensamento sobre a consciéncia humana
por grupos de pensadores treinados é o método que se pode aplicar com mais éxito neste
momento, e nisso estes grupos podem ajudar profundamente.

Uma das coisas que surgirdo definitivamente durante as proximas trés ou quatro décadas
€ o trabalho que os grupos podem fazer em outros niveis que néo o fisico. O servico em
grupo e o esfor¢co conjunto em prol do bem-estar do grupo ha dois séculos séo vistos na
Terra em todos os campos do esforco humano — politico, filantrépico e educacional. O
servico em grupo no plano astral também foi iniciado a partir de 1875, mas o esforgo
conjunto para dissipar a miragem mundial sé agora esta em processo de organizagao e
este grupo pode fazer parte do esfor¢co coletivo para este fim, e aumentar o nimero dos
individuos comprometidos. Treinem-se, portanto, e aprendam a trabalhar. A sensibilidade
telepatica € necessariamente o0 objetivo de todos os grupos de discipulos, mas € o
objetivo principal desse grupo que poderiamos chamar de Comunicadores Telepaticos;
aqui eles podem prestar um servigo potente. Grupos de sensitivos dessa ordem podem
constituir um corpo operante, mediador, e transmitir 0os novos conhecimentos e
ensinamentos para a raca; podem moldar a opinido publica e mudar a corrente dos
pensamentos dos homens. Todos o0s pequenos grupos de pessoas, hatural e
inevitavelmente, chegam a uma relacao telepatica entre si e entre 0 pessoal de grupos
semelhantes, e isso deve ser desejado e fomentado e deve aumentar de maneira correta
e constante. Mas, a medida que a sensibilidade telepatica aumenta, cuidem para que ndo
se desviem do principal objetivo de grupo, que é estudar e entender o significado da
miragem e as leis para dissipa-la.

Registrem e anotem todas as atividades e fendmenos telepaticos e aprendam a trabalhar
dessa maneira, mas considerem isso como uma questdo secundaria para VOCés neste
momento.

Uma das caracteristicas marcantes do trabalho realizado na época da lua cheia sera o
grande numero de fendbmenos observados. Isso é de se esperar, pois esse servico chama
para o trabalho no plano astral. Mas fornecera um campo para o uso sabio da faculdade
da discriminacdo. Ainda é muito cedo para que trabalhem no problema de separar o real
do irreal; a tarefa inicial sera de registrar. Mantenham registros detalhados. Preservem a
atitude cientifica de desapego e de reconhecimento e anotem tudo que for sentido, visto
ou contatado. Esses registros servirdo como base de analise se tudo correr bem, e a
partir dessa analise poderemos reunir muitos elementos para ponderar.

O que tenho a dizer com relagcdo ao tema da miragem se enquadra em certas amplas
generalizacdes, como:

12



I. A Natureza da Miragem.
ll. As Causas da Miragem.
lll. A Dissipagao da Miragem.

A medida que prosseguirmos, dividiremos nosso assunto em maiores detalhes, mas nesta
instrucdo procuro apenas fixar certas linhas gerais em suas mentes para que o tema se
enquadre nos lugares certos em seus pensamentos.

Ha quatro frases que ha muito sédo difundidas entre os chamados ocultistas e esoteristas.
Sdo elas: miragem, ilusdo, maya e a expressdao morador do umbral. Todos elas
representam o mesmo conceito geral ou alguma diferenciacdo desse conceito. Falando
de modo geral, as interpretacfes tém sido as seguintes, e sdo apenas interpretacdes
parciais, e sdo quase da natureza de distor¢cdes da verdade real, devido as limitacdes da
consciéncia humana.

A Miragem tem sido considerada, com frequéncia, como uma curiosa tentativa das
chamadas "forcas da escuriddo" de enganar e ludibriar aspirantes bem-
intencionados. Muitas pessoas de bem se sentem quase lisonjeadas quando séo
"confrontadas” com algum aspeto da miragem, sentindo que sua demonstracédo de
disciplina tem sido tdo boa que as forcas da escuriddo estdo interessadas o
suficiente para tentar impedir seu belo trabalho, submergindo-as nas nuvens da
miragem. Nada poderia estar mais longe da verdade. Essa ideia em si € parte da
miragem dos nossos tempos e tem suas raizes no orgulho e na autossatisfacdo do
homem.

Maya é muitas vezes considerado como sendo da mesma natureza que o conceito
promulgado pela Ciéncia Cristd, de que ndo existe essa coisa de matéria. Somos
convidados a considerar os fenébmenos do mundo inteiro como maya e a acreditar
gue sua existéncia € simplesmente um erro da mente mortal, e uma forma de
autossugestao ou auto-hipnotismo. Por meio dessa crenca induzida, ndés nos
forcamos a um estado mental que reconhece que o tangivel e o objetivo sdo apenas
invencdes da mente imaginativa do homem. Isso, por sua vez, € também uma farsa
da realidade.

A llusao é vista da mesma forma, sé que (como a definimos) enfatizamos a finitude
da mente do homem. O mundo dos fenbmenos ndo € negado, mas consideramos
gue a mente o interpreta mal e se recusa a vé-lo como ele € na realidade.
Consideramos essa interpretagcdo equivocada como parte constituinte da Grande

llusao.

O Morador do Umbral é considerado em geral como aquele que apresenta o teste
final da coragem do homem, e que é da natureza de uma forma-pensamento
gigantesca ou fator que tem que ser dissipado, antes de tomar a iniciacdo. O que é
essa forma-pensamento, poucas pessoas sabem, mas a definicdo inclui a ideia de
uma enorme forma elemental que barra o caminho para o portal sagrado, ou a ideia
de uma forma fabricada, construida as vezes pelo Mestre do discipulo para testar
sua sinceridade. Alguns o consideram como o somatorio das faltas de um homem,
sua natureza maligna, que impede que ele seja reconhecido como apto a trilhar o
Caminho da Santidade. Nenhuma dessas definicdes, no entanto, da uma ideia exata
da realidade.

13



Destacaria aqui que (falando em termos gerais) essas quatro expressdes sao quatro
aspectos de uma condicéo universal que é resultado da atividade — em tempo e espaco —
da mente humana. A atividade da MENTES! Reflitam sobre essa frase, pois ela lhes da
uma pista para a verdade.

O Problema da lluséo reside no fato de ser uma atividade da alma e resultado do
aspecto mente de todas as almas em manifestacdo. E a alma que esta submersa na
ilusdo e é a alma que deixa de ver com clareza, até 0 momento em que aprende a
verter sua propria luz na mente e no cérebro.

O Problema da Miragem se manifesta quando a ilusdo mental € intensificada pelo
desejo. Aquilo que os tedsofos chamam de “kama-manas” produz a miragem. E a
ilusédo no plano astral.

O Problema do Maya é realmente 0 mesmo acima, acrescido da intensa atividade
produzida quando miragem e ilusdo se processam nos niveis etéricos. E aquela
“bagunga” emocional, atordoada e vital (sim, irm&o de outrora, € essa a palavra que
procuro usar) em que a maioria dos seres humanos parece estar sempre vivendo.

O Morador do Umbral € ilusdo-miragem-maya, como entendido pelo cérebro fisico e
reconhecido como aquilo que deve ser superado. E a desconcertante forma-
pensamento que o discipulo enfrenta quando procura atravessar a miragem
acumulada no transcurso das eras e encontrar seu verdadeiro lar no lugar de luz.

O exposto acima é necessariamente uma generalizacdo, e € também resultado da
atividad e da mente analitica, porém serve para formular uma parte do problema em
palavras e transmitir as mentes de vocés uma forma-pensamento precisa do que
debateremos mais a frente em detalhes.

Com relacdo as causas desta situacdo mundial, o que posso dizer, irmao meu, que
signifique algo para as mentes de vocés? A causa reside no mais recondito da
consciéncia dos “Deuses imperfeitos”. Sera que esta frase significa realmente alguma
coisa para vocés? Temo que muito pouco. Devemos descer ao reino de uma maior
praticabilidade e tratar do assunto somente no que diz respeito a humanidade. Mais
adiante trataremos brevemente da ilusdo planetaria, mas o problema imediato diante do
homem e a contribuicdo significativa do discipulo é a dissipacdo de grande parte da
miragem em que a humanidade estd imersa e que, durante a futura Era Aquariana,
desaparecera em grande medida no que diz respeito a vida astral da raca. Gostaria de
chamar a atencdo para o fato de que os pensadores do mundo comecardo a abolir a
ilusdo do mundo pela meditacdo e pela técnica do controle mental. Dai o crescente
interesse pela meditacdo, a medida que se compreende mais a forca da miragem do
mundo e, dai, a necessidade vital de compreender corretamente o método de controle da
mente.

Outro ponto a observar estd em que na cristalizacdo desta era materialista chega a
grande oportunidade de desferir um golpe mortal no Morador do Umbral planetario. A
reacdo neste momento, devido a tensdo das circunstancias, esta fomentando uma
compreensao espiritual maior e uma reorganizagdo dos valores humanos, e isto é parte
do processo que também permitira dissipar uma parte vital da miragem mundial —
pudessem todos os homens de boa vontade que se encontram na aura mundial aderir a
tarefa que lhes foi designada.

14



Quando o Buda esteve na Terra e alcancou a iluminagao, Ele “fez descer” um fluxo de luz
sobre o problema mundial por meio da enunciacdo das Quatro Nobres Verdades. Seu
corpo de discipulos e Seus novecentos arhats ergueram dessas quatro grandes verdades,
a estrutura dogmatica e doutrinaria que — pelo poder do pensamento coletivo — tem
ajudado enormemente a atacar a ilusdo mundial. O Cristo estd empreendendo hoje a
mesma grande tarefa e, no significado espiritual de Sua iminente vinda (em linguagem
simbdlica), Ele e Seus nove mil arhats assestardo um segundo golpe na miragem
mundial. E para isto que estamos nos preparando. Somente a intuicio pode dispersar a
ilusdo, dai a necessidade de treinar intuitivos. O servico que vocés podem prestar a esta
causa geral é se oferecer para este treinamento. Se puderem vencer a miragem em suas
proprias vidas e, portanto, compreender a natureza da ilusdo, ajudaréo a:

a. destruir o morador do umbral,
b. desvitalizar o maya geral,

c. dissipar a miragem,

d. dissipar a iluséo.

E o que tém que fazer em suas proprias vidas e na relacdo grupal. Entdo a sua
contribuicdo mais geral ajudard a solucionar os grandes assuntos humanos. Muito sera
realizado com a agudeza do intelecto e a iluminacdo da mente, além do amor e da
intencdo. Para este servico, reitero meu apelo.

Sugeriro que, nos proximos meses, vocés facam trés coisas:

1. Definam em suas proprias palavras e como resultado de meditagdo, o seu
entendimento sobre as quatro expressdes que acabo de tratar. Peco uma verdadeira
analise e ndo apenas quatro sentencas contendo definicdes. Antes que eu me estenda no
tema, gostaria que vocés organizassem as suas mentes em relacdo ao assunto, usando
as definicbes como guias para 0 seu pensamento, mas expondo o problema tal como o
veem, e procurando ver as diferencas entre esses quatro aspectos da miragem do
mundo.

2. Entoem diariamente, com atencao e reflexdo, uma oracdo muito conhecida, o Pai
Nosso. Essa oracdo tem muitos significados, sendo que o significado cristdo banal e
habitual ndo é para vocés. Reflitam sobre essa muito antiga formula da verdade e a
interpretem inteiramente em termos de uma férmula para a dispersao da ilusdo. Redijam
uma exegese deste ponto de vista, tomando-o frase a frase e considerando-o como nos
dando sete chaves para o segredo da eliminacdo da miragem. Esta formula (que nao é
essencialmente uma oracéo) pode se dividir da seguinte maneira:

a. Invocacao ao Senhor solar.
b. Sete sentencas, que incorporam sete chaves para a dissipar a iluséo.
c. Uma afirmacéao final da divindade.

Usem a intuicdo e apliquem tudo isso ao tema da miragem e vejam a que conhecimento
podem chegar. Em seguida, coloquem-no por escrito sob a forma de uma interpretacao
ou de um artigo, 0 que podera ser muito proveitoso.

3. Mantenham uma cépia dos seus registros do momento da lua cheia e, ao término de
seis meses, submeta-os a uma cuidadosa analise e vejam 0 que ganharam com isso.
Dividam a analise nos seguintes topicos e expressem seu entendimento sobre os
fendmenos percebidos:

15



a. em relacdo a qualquer contato real.
b. em relacdo a qualquer contato com cor ou fendbmenos.
c. em relag&o a quaisquer outros fendmenos percebidos ou vistos ou ouvidos.

Que todos nds avancemos para maior luz e maior entendimento, e que a luz brilhe no
Caminho vertical do discipulo € minha oracdo e aspiracédo para voceés.

CAPITULO 1
A NATUREZA DA MIRAGEM

Nas péaginas precedentes examinamos certas definicbes para as palavras (muitas vezes
usadas de maneira intercambiavel) que tratam da ilusdo e da miragem. Verificamos que:

1. Ailusao é, principalmente, uma qualidade mental e caracteristica da atitude mental das
pessoas que sdo mais intelectuais do que emocionais, as quais transcenderam a
miragem, tal como € geralmente interpretada. Sao culpadas de incompreensao de ideias
e de formas-pensamento e de interpretacdes erradas.

2. A miragem é de carater astral e muito mais potente, nesse momento, do que a iluséo,
posto que uma enorme maioria de pessoas atua sempre na natureza astral.

3. O maya é de carater vital, ¢ uma qualidade da forca. E essencialmente a energia do ser
humano quando entra em atividade mediante a influéncia subjetiva da ilusdo mental ou da
miragem astral, ou de uma combinacédo dos dois.

4. O Morador do Umbral, sempre presente, s6 entra em atividade no Caminho do
Discipulado, quando o aspirante se torna ocultamente consciente de si mesmo e das
condi¢cBes induzidas dentro de si como resultado da sua ilusdo interna, sua miragem
astral e do maya que circundam toda a sua vida. Sendo agora uma personalidade
integrada (e ninguém é discipulo, irmao meu, se néo é tanto mental como emocional, algo
de que o devoto muitas vezes se esquece), estas trés condicdes (com um efeito
preponderante em um ou outro dos corpos) sdo observadas como um todo, e a este todo
€ aplicado o termo “Morador do Umbral”. Trata-se, de fato, de uma forma-pensamento
vitalizada — incorporando for¢ca mental, forca astral e energia vital.

O problema diante de todos vocés, membros desse grupo, € aprender, primeiramente:
1. A distinguir entre esses trés aspectos ilusérios internos.

2. A descobrir que condi¢cdes no ambiente ou na constituicdo individual induz a essas
situacOes ou dificuldade.

3. A descobrir que métodos séo eficientes para provocar a eliminacdo das condicdes
desconcertantes e enganosas.

E preciso lembrar também que essas condi¢cBes nas quais a realidade é deformada e que
se encontra em todos vocés, sdo o meio pelo qual vocés se sintonizam com a miragem e
a ilusdo do mundo. O ensinamento esotérico acentuou o treinamento e a liberagdo do
aspirante individual, o que certamente é necessario, pois a massa € composta de
individuos e na liberagédo gradual do dominio das ilusdes internas vird o esclarecimento da

16



humanidade. Portanto, cada um de vocés deste grupo deve necessariamente trabalhar
separadamente sobre si mesmo, e deve aprender a estabelecer as condi¢des de clareza
e de verdade que vencerdo os antigos ritmos e habitos profundamente enraizados, desta
maneira purificando a aura gradualmente. Mas agora € preciso fazer isso como grupo, e
este grupo € um dos primeiros grupos exotéricos com 0s quais se pretende trabalhar na
nova era. Pela atividade de grupos semelhantes a miragem do mundo sera dissipada;
porém, antes de tudo, o aspirante tem que aprender a tratar da miragem individual e
grupal. E preciso se lembrar das trés coisas a seguir. Serei breve e técnico no
ensinamento a este grupo, pois meu tempo é limitado e vocés tém um conhecimento
técnico adequado com o qual compreender o que estou falando.

Primeiro, a unido das auras dos membros do grupo determina sempre a condicdo, a
atividade, a utilidade, o problema e a miragem do grupo. Dai a responsabilidade do
grupo em si e a utilidade individual. Cada um de vocés entrava ou ajuda o grupo,
segundo a condi¢cdo da prépria aura que ou estd em uma situacdo de miragem ou
ilusdo ou esta relativamente livre dessas condi¢des.

Segundo, a primeira tarefa de cada um de vocés é determinar o proprio problema
particular. Ao Ihes dar instru¢des individuais, indicarei a cada um de vocés qual € a sua
tendéncia particular, se é a miragem, a ilusdo ou ao maya que costumam sucumbir.
Serei franco, pois testei sua sinceridade e acredito em sua disposicdo de ouvir a
verdade. Quando cada um de vocés tiver determinado a natureza especifica do proprio
problema, poderd entdo trabalhar com deliberacdo em prol da solucdo — com
deliberacédo, irméo de longa data, sem pressa mas com o devido cuidado e cautela e
com o correto entendimento.

Terceiro, devem se lembrar de que quando examino os individuos em qualquer um
desses grupos posso ao mesmo tempo avaliar a qualidade do préprio grupo como um
todo. Vejo a quantidade de luz interna que pode se manifestar e fazer sentir sua
presenca na aura de vocés, o que me indica a forca, a eficacia e também e a poténcia
da influéncia de cada um de vocés no grupo, pois as auras positivas prevalecem sobre
as auras negativas. O que se requer € uma combinacdo de auras positivas,
deliberadamente subordinadas ao trabalho grupal. A medida que vocés trabalham
sobre a ilusdo e liberam suas mentes de seus efeitos, e a medida que dissipam a
miragem astral em que todos estdo mais ou menos imersos, entrardo em maior
liberdade de vida e de servico. A medida que o maya das correntes de energia mal
dirigidas deixar de os conduzir para linhas de atividades indesejaveis, a luz que esta
em vocés brilhara com mais clareza. Adicionalmente, o Morador do Umbral se
desintegrara lenta e seguramente e deixard o seu caminho para o portal da Iniciacao
livre e desimpedido.

Pessoas de tipo fortemente mental estdo sujeitas a ilusdo. Esta ilusdo € na realidade um
estado em que o aspirante se encontra inquestionavelmente dominado por:

1. Uma forma-pensamento de tal poténcia que faz duas coisas:
a. Domina a atividade ou as realizacdes da vida.

b. Sintoniza o aspirante com as formas-pensamento da massa que sao de natureza
semelhante e que sdo construidas por outras pessoas dominadas por ilusao similar.

17



Isto, no seu pior aspecto, produz insanidade mental ou ideia fixa, mas no seu resultado
menos perigoso e normal produz o fanatico. O fanatico €, em geral — quer ele o
compreenda ou ndo — um homem desnorteado, com uma ideia potente de um ou outro
tipo que ele ndo consegue integrar na imagem que tem do mundo; ndo consegue
estabelecer 0s compromissos necessarios e muitas vezes inspirados de fonte divina que
ajudam profundamente a humanidade nem encontra o tempo e o lugar para as realidades
gue estdo ao seu alcance.

2. Quando um homem € altamente desenvolvido, a ilusdo mental se constréi em torno de
uma intuicdo bem precisa e esta intuicdo € concretizada pela mente até que sua
aparéncia seja tao real que o homem acredita ver aquilo que deveria oferecer ao mundo
ou fazer por ele tdo clararamente que passa o tempo se esforcando, de maneira fanatica
para que outros o vejam também. Assim, a sua vida escapa nas asas da ilusdo e a sua
encarnacao é relativamente inatil. Em casos rarissimos, esta combinacdo de intuicdo e
atividade mental produz o génio em um campo ou outro; neste caso porém, ndo se trata
de ilusdo, mas de um pensamento claro, acompanhado de um instrumental treinado
naguele determinado campo de ativididade.

3. Os tipos mentais mais comuns e mais fracos sucumbem ao campo geral da iluséo e da
ilusdo da massa. O plano mental manifesta um tipo de distorcdo diferente em relacdo ao
plano astral e ao etérico. A faculdade de discriminacdo que estda sendo desenvolvida
produziu linhas de demarcacdo mais nitidas, e em vez das densas brumas e névoas do
plano astral ou das marés turbulentas e correntes de energia do plano etérico, temos no
plano mental massas de formas-pensamento claramente indicadas de uma qualidade,
nota e tom particulares, em torno das quais estdo agrupadas formas-pensamento
menores, criadas por aqueles que respondem a essas formas, e a sua nota, qualidade e
tom. Vé-se entdo que existem similaridades que constituem canais ou vias para o poder
de atracdo magnética das formas-pensamento mais potentes. Teologias antigas em trajes
modernos, apresentacfes fixas de meias verdades, as divagacdes de varios grupos
mundiais e muitas fontes de emanacédo semelhantes produziram — ao longo das eras — o
mundo da ilusdo e daqueles estados mentais que mantiveram a humanidade prisioneira
de conceitos e pensamentos errados. Sao tantas essas ilusdes geradoras de pensamento
gue o efeito no mundo de hoje tem sido causar cisdes da raca humana em diversas
escolas de pensamento (filosofia, ciéncia, religido, sociologia, etc., etc.), em muitos
partidos e, todos eles coloridos por uma ideia analoga, em grupos de idealistas que
combatem entre si em nome de seus conceitos favoritos, e em milhares de participantes
em atividades mentais de grupo. Hoje estdo produzindo inUmeras publicacbes sobre as
quais se baseiam os programas de acdo no mundo. E por essa atividade que os lideres
mundiais sdo inspirados; e eles sdo responsaveis, neste momento, pelo grande niamero
de experiéncias no campo do governo, da educacédo e da religido que estdo produzindo
grande parte da instabilidade do mundo e, em consequéncia, grande parte da ilusdo
mundial.

Atualmente sdo necessarios pensadores que se treinem na atitude mental e no
unidirecionamento que evitem o perigo de uma receptividade passiva e que respondam,
ao mesmo tempo, a inspiragdo intuicional superior. Precisamos de mediadores que
interpretem as ideias e ndo de médiuns.

As pessoas de tipo emocional respondem com facilidade a miragem do mundo e a sua
prépria miragem, seja herdada ou autoinduzida. As pessoas sdo, na maior parte,
puramente emocionais, com flashes ocasionais de real compreensdo mental e, de
maneira geral, nem isso. A miragem tem sido comparada a uma bruma ou névoa em que

18



0 aspirante divaga, distorcendo tudo o que vé e tudo aquilo com que faz contato,
impedindo-o de ver clara e realmente a vida ou as condi¢cdes que o circundam como Sao
essencialmente. O aspirante um tanto avancado tem consciéncia da miragem e,
ocasionalmente, tem um vislumbre da direcdo em que encontrara a verdade. Entéo,
novamente a miragem se instala, da qual ndo consegue se libertar nem fazer nada de
construtivo. Seu problema se complica devido a consequente angustia e ao profundo
desgosto consigo mesmo. Caminha sempre entre brumas e ndo vé as coisas como Sao.
As aparéncias o enganam e ele se esquece do que ocultam. As reacdes astrais geradas
pelos seres humanos o circundam e através dessa bruma e névoa ele vé um mundo
deformado. Essas reacdes e a aura circundante que elas formam se fundem e misturam
com a miragem do mundo, formando assim parte dos miasmas e emanacdes insalubres
pelos quais as massas dos homens, durante milhdes de anos, sdo responsaveis.

Assinalaria para vocés que, nos dias da Lemdria, a miragem e a ilusdo eram
relativamente desconhecidas do ponto de vista humano. Nao havia reacbes mentais e
somente pouca resposta emocional ao ambiente. Os homens eram em grande parte
animais instintivos. A miragem comecgou nos dias da Atlantida, e desde entdo tem se
precipitado constantemente, até hoje, e quando a Hierarquia olha para a humanidade, ela
parece estar caminhando em uma atmosfera densa, profunda e em constante mudanca
de correntes que ocultam e distorcem, que giram em torno dos filhos dos homens e os
impedem de ver a LUZ como é. Isto é ainda mais 6bvio quando lembramos que 0s outros
reinos da natureza sao relativamente isentos de miragem e ilusdo. Na nossa raca, a
Ariana, a ilusdo do mundo esta a ganhando peso e lentamente sendo reconhecida pela
consciéncia humana, o que constitui um verdadeiro ganho, pois aquilo que é reconhecido
pode ser tratado de maneira inteligente, se existir vontade para isso. Hoje a ilusdo esta
tdo potente que sdo poucas as pessoas de mentes de alguma maneira desenvolvidas que
ndo estejam controladas por estas vastas formas-pensamento ilusorias, que tém raizes e
extraem a sua vida da vida da personalidade inferior e da natureza do desejo das massas
de homens. E interessante lembrar também, em relacdo & nossa raca ariana, que estas
formas-pensamento extraem a sua vitalidade também do reino das ideias, mas de ideias
intuidas erradamente e captadas e forcadas a servir aos propésitos egoistas dos homens.
As suas formas foram postas em atividade pelo crescente poder criador da humanidade e
se subordinaram aos desejos dos homens, por meio do uso da linguagem, com 0 seu
poder de limitar e distorcer. A ilusdo também se precipita de maneira mais potente do que
seria de outra forma devido ao esforco de muitos homens idealistas devotados para impor
essas formas-pensamento distorcidas nos corpos mentais das massas. Trata-se de um
dos principais problemas com que a Hierarquia tem de se ocupar hoje em dia; é também
um dos primeiros fatores que um Mestre tem de considerar em relacdo a qualquer
aspirante e discipulo.

A miragem, como vimos, € mais antiga e surgiu antes da ilusdo. Tem pouco de qualidade
mental e € o principal fator que controla a maioria. O objetivo de todo treinamento
ministrado no Caminho do Discipulado e até a terceira iniciagcdo é induzir aquele claro
pensamento que tornard o discipulo livre da ilusdo e que dara a ele aquela estabilidade
emocional, aquele equilibrio que ndo da espaco para a entrada de nenhuma miragem do
mundo. Estar assim livre sé é possivel quando ndo ha no aspirante nenhuma miragem
pessoal e nenhuma resposta deliberadamente autoinduzida aos fatores determinantes
gue produziram a miragem ao longo das eras. Trataremos desses fatores mais a frente.

Maya é resultado tanto da miragem como da ilusdo. Quando presente, denota uma
personalidade integrada e, portanto, a capacidade de se sintonizar com a ilusdo mental e
com a miragem astral. Quando esta condicdo estd presente, o problema do discipulo é

19



um dos maiores do mundo. O que constitui a principal dificuldade de qualquer discipulo é
o fato de que o campo de batalha da sua vida envolve todos os aspectos da sua natureza.
O homem como um todo esta envolvido. Tecnicamente, a palavra MAYA sO deve ser
usada em dois casos:

1. Em referéncia a miragem-ilusdo unidas, as quais responde um homem que € uma
personalidade integrada.

2. Ao falar das limitagBes do Logos planetario do nosso planeta.

Nas observagOes acima dei para vocés muito material para refletir — ndo apenas em
relacdo aos seus proprios problemas pessoais (pois todos VOCcés estdo sujeitos a essas
condic¢des), como também indiquei qual é a natureza da miragem. Esta palavra é usada
em todos os livros e ensinamentos esotéricos para abranger as condicfes que Ssao
diferenciadas de acordo com as palavras maya, ilusdo e miragem em si. Posteriormente,
darei para vocés algum ensinamento sobre as causas da miragem e os métodos de
dissipa-la. Mas ja transmiti bastante para 0 momento, pois é meu desejo que VOCés
reflitam sobre essas ideias durante os préximos meses e aprendam um pouco do
significado destas palavras que usam de maneira tdo leviana. Observem-se e observem
também a sua vida diaria com discriminagcédo, de maneira que aprendam a distinguir entre
miragem, ilusdo e maya. Vejam se séo capazes de descobrir a forma que o seu Morador
do Umbral individual mais provavelmente assumira quando entrarem em conflito com ele;
e, se fizerem o0 mesmo com seus irmaos de grupo e a necessidade imediata do mundo,
nao perderdo mais tempo no trabalho de seu esclarecimento astral e liberacdo mental.

Peco-lhes que estudem essas instrugcdes com especial cuidado, pois estou dedicando
tempo e esfor¢o nestes dias tdo atarefados para atender as suas necessidades e trazer o
maximo de luz que puder, sem infringir o seu livre-arbitrio, para atender as suas
necessidades e desobstruir a sua preparagao para o0 servico.

Sugiro também que busquem tudo que puderem encontrar sobre o tema tdo mal
compreendido da aura: procurem o que disse em meus livros e em textos extraidos de
qualquer boa biblioteca ocultista. Nao se trata de copiar paragrafos, mas de formular o
gue sabem de maneira a estarem aptos a responder claramente as perguntas que
possam ser colocadas. As trés perguntas a seguir sdo fundamentais:

1. O que é a aura e como vem a existéncia?

2. Como a aura pode ser o meio da luz e como a luz que deveria brilhar por meio dela
pode ser intensificada?

3. Ja observaram o efeito que a sua aura individual produz no seu ambiente? E como
poderiam melhorar esse efeito?

Esta investigacdo os habilitara a fazer uma aplicacdo pratica do que procuro ensinar a
vocés. Nao se esquecam de que quando vocés olham para o mundo e seu ambiente
imediato, estdo olhando através da sua aura e, portanto, estdo lidando com a miragem e a
iluséo.

Ha trés outras perguntas que poderiam se colocar, examinando a questdo a luz da sua
alma:

1. Estou sujeito principalmente a miragem ou a ilusdo?

20



2. Sei qual é a qualidade ou caracterisitica em minha natureza que facilita minha
sintonizacdo com a miragem do mundo ou com a ilusdo do mundo?

3. Alcancei o0 ponto em que sou capaz de reconhecer meu Morador do Umbral e dizer a
forma que ele toma?

Que vocés possam, de fato, como individuos e também como grupo, aprender o
significado do verdadeiro autoconhecimento e, assim, aprender a permanecer no ser
espiritual, cada vez mais livres da miragem e da ilusdo, é a oracado do seu amigo e irméao
gue abriu caminho para uma medida maior de luz.

Nos ultimos seis meses, quatro membros deste grupo de estudantes tém lutado contra a
miragem em suas vidas, e na maior parte com éxito. Faco referéncia a isto porque num
grupo experimental como este € bom antecipar tal situacdo; naturalmente haverda lutas,
porque somente aquilo que é conhecido experimentalmente se torna um verdadeiro
contetdo no instrumental do discipulo. JA mencionei o fato de que parte do plano da
Hierarquia abrange a criagdo de pequenos grupos como este, que teriam o objetivo
definido de fornecer os meios préaticos que permitam dissipar a miragem mundial — tdo
potente e profunda hoje.

Ainda ndo chegou a hora para tratar da ilusdo do mundo em larga escala, pois a raca
humana ainda ndo € suficientemente mental e a ilusdo (que é, como ja expus,
principalmente resultado da mé interpretacdo de ideias) ainda ndo atingiu seu apogeu.
Mas chegou a hora de dar os primeiros passos para dissipar a miragem, e o dominio da
miragem sobre a raga deve ser consideravelmente reduzido no futuro. Dai o treinamento
pratico dado atualmente aos membros deste grupo no que diz respeito as suas proprias
vidas; dai também o ensinamento que se pretende dar posteriormente ao grupo — se
estiverem a altura da oportunidade — que os habilitara a colaborar no ataque planejado e
combinado & miragem do mundo. Portanto, meus irmaos, lutem com seus problemas
pessoais de acordo com essas diretrizes, pois dessa forma vocés ganharao facilidade no
discernimento, na ac¢ao clara e precisa e no fortalecimento do entendimento.

No processo de dissipagdo da miragem, a acdo mais eficaz é compreender a necessidade
de atuar estritamente como canal para a energia da alma. Se o discipulo € capaz de fazer
um alinhamento correto e o consequente contato com sua alma, os resultados se
manifestardo como maior luz. Esta luz é vertida e ilumina ndo s6 a mente, mas também a
consciéncia cerebral. O discipulo vé a situagdo com maior clareza, compreende os fatos
comparando-os com suas “vas imaginacdes”, € assim a “luz ilumina seu caminho”. Ele
ainda néo é realmente capaz de ver nas regides mais amplas de consciéncia; a miragem
grupal e também a miragem do mundo permanecem para ele como um mistério dificil e
desconcertante, mas o seu caminho imediato comeca a clarear, e ele fica relativamente
livre das brumas dos antigos e distorcidos miasmas emocionais. Alinhamento, contato
com a alma e também constancia, séo as notas-chave para o éxito.

Ficara claro entdo para vOCés que pequenos grupos como esse, se estabelecidos em
diferentes paises e cidades e se forem bem-sucedidos em suas atividades, poderiam
exercer um papel dos mais Uteis. A atividade desses grupos teria dois aspectos. Teriam
gue lutar contra a miragem de grupo que inevitavelmente se insinua na vida de grupo por
meio dos seus membros. A unido das miragens pessoais proporcionam uma porta aberta
para a entrada da miragem do grupo. Temos um exemplo disso nesse grupo, quando a
miragem entrou por meio de L.T.S-K. e arrastou a 1.B.S. em seu vortice de forca. Esta
miragem foi superada, felizmente, deixando todos mais ricos e mais unidos em razao da

21



firme e amorosa atitude adotada pelos outros membros do grupo. Permitam-me lembrar a
L.T.S-K. e I.B.S. de seu profundo reconhecimento pelo amor de seus irmdos. O amor do
grupo os protegeu. I.B.S. fez longos esforcos para se liberar de certos aspectos da
miragem. L.T.S-K. também est4d mais liberado do que era, mas ainda tem muito a
trabalhar. A pessoa de terceiro raio tem sempre dificuldade em cultivar a intuicdo. A
sabedoria aparentemente profunda da ciéncia manipuladora e tortuosa da inteligéncia
inerente & matéria impede muitas vezes a entrada da verdadeira sabedoria da mente
iluminada. Ha seis meses atras eu achava que provavelmente seria impossivel para
L.T.S-K. se liberar da miragem em que caminhava habitualmente. Hoje brilha um pouco
mais de luz em seu caminho e ele pode se liberar ainda mais das suas formas-
pensamento autogeradas, e alcangar o objetivo necessario.

Quando a miragem grupal estiver um pouco dissipada e o grupo puder percorrer
livremente o “Caminho iluminado”, chegara o momento em que sera possivel treinar o
grupo para estabelecer o alinhamento de grupo, o contato de grupo e a constancia de
grupo. Podera ser iniciada entdo a tarefa definida e cientifica de ataque a miragem
mundial. E do interesse deste grupo em particular ser lembrado de que isso € parte da
atividade que esta sendo agora empreendida por algumas pessoas do Novo Grupo de
Servidores do Mundo. Ao acentuar certas ideias bésicas, como a boa vontade e a muatua
interdependéncia, muito esta sendo feito para dissipar a miragem com que as pessoas do
mundo estdo caminhando. Nao é funcao de todo servidor formar parte do ataque macico
sobre a miragem mundial que se inicia agora. Cada um deve se ocupar da miragem em
sua propria vida pessoal, mas as funcdes e atividades diferem de pessoa para pessoa. O
trabalho de vocés é o de observadores treinados, e referido treinamento toma bastante
tempo. No momento presente, muitos de vocés nao reconhecem a miragem quando se
apresenta e os envolve. E somente por meio de seus efeitos que vocés acabam sabendo
0 que ela é. Deve chegar a hora em que seus processos de observacdo estejam tao
agucados que vocés a reconhecerdo em sua verdadeira natureza antes que ela os
submerja e produza as condi¢cdes que Ihe permitirdo dizer mais tarde: "Por que me deixeli
levar pela miragem? Por que fui tdo cego?

Nesta altura, desejaria fazer duas coisas: desenvolver com ainda mais precisdo este
debate ou este curto tratado sobre a miragem, de maneira que as nossas ideias possam
ser claramente formuladas e vocés disponham de um livro didatico para referéncia futura
gue servira de guia para o0 seu grupo e grupos similares para fins da correta atividade. Em
seguida, desejaria recapitular o que ja Ihes ensinei para enriquecer o seu entendimento
sobre as diversas fases da miragem do mundo. A mente analitica tem que diferenciar esta
miragem do mundo em fases distintas, denominando-as de llusdo, Miragem, Maya e a
forma-pensamento sintética, encontrada no Caminho do Discipulado, que algumas
escolas de esoterismo chamam de Morador do Umbral.

Como podem ver, irmaos, estabelecemos para nés uma grande tematica, que deve ser
tratada com muito cuidado. Minha tarefa é dificil, porque estou escrevendo para pessoas
gue ainda se encontram sob o dominio de varios aspectos da miragem e em geral sob o
controle da miragem secundaria e do maya. A ilusdo ainda n&o exerce de todo o seu
papel e o Morador do Umbral raramente é reconhecido de maneira suficiente. Lembraria a
vocés um fato oculto importante e lhes peco que se esforcem para compreender do que
estou falando. O Morador do Umbral ndo emerge da névoa da ilusdo e da miragem até
gue o discipulo esteja se aproximando das Portas da Vida. Somente quando ele é capaz
de perceber vagamente o Portal da Iniciacdo e vé um flash ocasional de luz proveniente
do Anjo da Presenca que permanece perto daquela porta, pode ele enfrentar o principio
da dualidade, para ele encarnado no Morador e no Anjo. Estdo entendendo o que quero

22



dizer? Minhas palavras so indicam para vocés uma situacdo e um acontecimento futuros,
apresentados simbolicamente. Mas dia vira, com certeza, em que se encontrardo, em
plena consciéncia, entre esses simbolos dos pares de opostos, com 0 Anjo a direita e o
Morador a esquerda. Que entédo recebam a forca que lhes permitira seguir adiante entre
esses dois oponentes, que por longas eras travaram uma guerra no campo da sua vida, e
possam chegar diante daquela Presenca em que o0s dois sdo um sO e onde nao
conhecerdo nada além de Vida e Divindade.

Resumindo algumas instru¢cdes precedentes com relagdo aos quatro aspectos da
miragem, peco que examinem cuidadosamente a tabulacéo a seguir.

1. Um senso nascente de maya surgiu nos dias da Lemdria, mas ndo havia nenhuma
miragem nem ilusao reais.

2. A miragem surgiu nos primeiros tempos da Atlantida.

3. A iluséo surgiu entre os seres humanos avancados nos dias finais da Atlantida e seré
um fator controlador em nossa raca ariana.

4. O Morador do Umbral chegara a sua plena poténcia no final desta raca, a ariana, e nas
vidas de todos os iniciados antes de tomarem a terceira iniciagao.

5. Os reinos subumanos da natureza desconhecem a miragem e a ilusdo, mas estéao
imersos no maya do mundo.

6. O Buda e Seus 900 arhats assestaram o primeiro golpe na miragem mundial quando
Ele proclamou Suas Quatro Nobres Verdades. O Cristo assestou 0 segundo golpe ao
ensinar a natureza da responsabilidade individual e da fraternidade. O préximo golpe sera
assestado pelo Novo Grupo de Servidores do Mundo, atuando sob a dire¢do do Cristo e
Seus discipulos, simbolicamente descritos como “Cristo e Seus 9.000 iniciados”

7. As quatro notas-chave para a solucédo do problema da miragem séo:
Intuicdo . . . lluminagéo . . . Inspiracdo . . . O Anjo da Presenca.

ASPECTOS DA MIRAGEM

Nome Plano Oposto Objetivo Campo de Técnica
Batalha
lluséo Mental Intuicéo Disperséao Caminho de Contemplacéo
Percepcao Iniciacao pela Alma
espiritual Mundo das
Ideias
Miragem Astral lluminacao Dissipacao Caminho do Meditacao
Lucidez Discipulado  Manter a mente
Visdo firme na luz
Maya Etérico Inspiracao Desvitalizaggo =~ Caminho de Ocultismo
Provacéo Manipulagéo
Purificacéo da forca

23



Morador Fisico Anjo da Discriminacao Personalidade Unificacao
do Consciéncia Presenca integrada Fim da
Umbral cerebral dualidade

Chamaria a atencao para o fato de que todo o problema diz respeito ao uso ou ao abuso
da forca ou da energia, o que ficara claro em suas mentes se compreenderem trés coisas:

1. O homem comum, na vida do dia a dia, e o aspirante no Caminho de Provagéo ou
Purificacéo trabalham com as forcas da vida nos trés planos do esforco humano, e mais o
principio de vida em si.

2. O discipulo comeca a discriminar entre forgcas e energia. No Caminho do Discipulado
ele comeca a trabalhar com a energia da alma, a qual, oportunamente, domina as forcas.

3. O iniciado trabalha no Caminho da Iniciacdo, com energia e aprende a distinguir entre a
energia da vida, as energias da alma e as forgcas do mundo fenoménico.

Outro ponto a enfatizar nesta altura € que a natureza dessas forcas e energias, assim
como o0 uso e controle sobre elas devem sempre ser compreendidos e realizados em
plena consciéncia no plano fisico. A teoria deve se tornar um fato e as batalhas nos niveis
sutis do plano astral e do plano mental devem ser claramente compreendidas na
consciéncia do cérebro, pois é ali onde se faz a aplicacdo. Quando tais entendimentos e
atividades internas se tornarem partes praticas da vida do discipulo e suas consequéncias
ficarem claras a sua percep¢do em plena consciéncia vigilica, elas formam, com o tempo,
parte integrante do seu instrumental de qualidades. Na realidade ele integra e sintetiza
experiéncia nos trés mundos e estd se tornando um Mestre em razdo desse controle
consciente. Ele capta o fato de que tudo que aparece e acontece se deve a circulacdo e a
constante mutacao de forcas. Ele descobre entdo como essas forgas interagem em suas
préprias experiéncias e natureza, e capta o fato fundamental de que apenas aquelas
forcas que ele proprio pode usar e dominar em sua propria vida como individuo podem
ser empregadas por ele na atividade grupal e usadas na dissipacdo da miragem do
mundo. A titulo de ilustracédo, poderiamos expressar:

1. Por meio do alinhamento e do contato que se segue, a intuicdo é evocada, despertada
e usada. Trata-se do grande agente de dissipacao, vertido do plano da intuicdo (o plano
badico) por meio da alma e do cérebro para o coracdo do discipulo.

2. Por meio do alinhamento e do contato que se segue, a energia da alma é evocada,
despertada e usada. Trata-se do grande agente de dissipagéo, vertido dos planos da alma
(os niveis mais elevados do plano mental) por meio da mente para o cérebro do discipulo,
transportando iluminagéo para o plano astral

3. Esses dois tipos de energia espiritual atuam diferentemente sobre as forcas da
personalidade e seu objetivo e atividade tém que ser coompreendidos na consciéncia
cerebral do discipulo, a medida que trabalha no plano fisico.

4. Entdo e somente entdo podem a luz da intuicdo e a luz da alma retornarem para o
plano astral pelo esforco consciente e a vontade dinamica inteligente do discipulo que
serve.

Reflitam sobre esses pontos, pois eles indicam o seu caminho e 0 seu servico.

24



Organizei um tanto as nossas ideias e tracei o plano segundo o qual vamos abordar este
tema. Ja lhes dei certos conceitos basicos e as grandes linhas do tema como um todo.
(Consultem o indice). Hoje comegaremos 0 nosso real estudo. Como sabem, ndo é minha
intencdo escrever uma tese longa e pesada sobre este tema. Os livros que serdo
compilados das instru¢des oferecidas a esses grupos de discipulos ndo serdo volumes
pesados como o Tratado sobre o Fogo Césmico e o Tratado sobre a Magia Branca. Serdo
uma série de volumes relativamente curtos e devem, portanto, estar repletos de
informacdes, ndo sendo de estilo discursivo.

Acima de tudo, meus irméos, estas instru¢cdes devem ser de um valor especialmente
pratico, deixando o estudante com a compreensdo de que ele entende melhor o mundo
sutil das correntes de pensamento e das forcas no qual ele habita; e que ele sabe melhor
0S meios que deve empregar e a técnica que deve seguir para livrar o seu caminho da
escuriddo e da confusdo e prosseguir até a luz e a harmonia. O nosso estudo também
deve ser comparativo, e o leitor deve ter em mente que ele n&o vai ser capaz de distinguir
a verdade nem de isolar aguele aspecto do ensinamento que € para ele de importancia
primordial, a menos que ele aplique aquilo que é Uutil, e se certifique claramente se ele é
vitima de ilusdo ou da miragem. Em Ultima instancia, ele deve saber onde se encontra,
antes que possa dar o proximo passo necessario a frente. O discipulo é a vitima e,
esperamos, o dissipador tanto da miragem como da ilusdo, advindo dai a complexidade
do seu problema e a sutilidade de suas dificuldades. Ele deve ter em mente também (para
adquirir mais forca e animo), que cada porcdo de miragem dissipada e cada ilusdo
reconhecida e superada “abre o caminho” para aqueles que os seguem, tornando mais
facil o caminho de seus companheiros de discipulado. Este € o Grande Servigco, por
exceléncia, e é para este aspecto que chamo a sua atencdo. Dai a razdo do meu esforgo
para esclarecer este assunto, nestas instrucoes.

Um dos problemas que se colocam diante do aspirante € saber como reconhecer
realmente a miragem quando ela surge e como ser consciente das miragens que
obstruem o seu caminho como também as ilusées que erguem um muro entre ele e a luz.
Ja é muito que vocés tenham reconhecido a existéncia da miragem e da ilusdo. A maioria
das pessoas nao é consciente da sua presenca. Muitas pessoas boas hoje em dia ndo as
veem; elas endeusam suas miragens e consideram suas ilusdées como bens valiosos e
duramente conquistados.

O proéprio reconhecimento, por sua vez, traz consigo seus problemas, pois o discipulo
comum é incapaz de se libertar das faculdades de criacdo de miragem desenvolvidas no
passado, e acha muito dificil guardar a devida proporcdo e um senso adequado de
valores em relacéo as verdades do plano mental. Uma verdade duramente conquistada e
um principio de realidade podem ser apreendidos e, entdo, em torno deles, o discipulo
pode construir as ilusdes facilmente formadas pela mente que esta apenas comecando a
se descobrir. As miragens de natureza emocional podem surgir e se reunir em torno do
ideal, pois este, ainda ndo estando claro, tende a atrair para si 0 que € considerado —
emocional e sensivelmente — o que ele cré ser e ter.

llustremos este ponto de dois angulos diferentes, ambos inteiramente da fase do
discipulado ou encontrados no Caminho de Provacdo. Vamos chama-los de "ilusdo de
poder" e de "miragem de autoridade." Estes termos nos mostram gque um se encontra no
plano astral e o outro no plano mental.

A Miragem de Autoridade € uma miragem de massa na maioria dos casos. Tem raizes na
psicologia de massa e € um dos indicativos de que a humanidade ainda esta no estagio

25



infantil, em que os homens sao protegidos de si mesmos por determinadas regras, um
corpo de leis, algum ditame autoritario, emanado do controle estatal, do governo de uma
oligarquia ou da ditadura de algum individuo. Com isso reduz a humanidade, até onde se
pode julgar, a formas definidas e padroniza as atividades dos homens, regulando de
maneira estrita sua vida e seu trabalho. E imposto e ordenado pela exploracdo do
complexo do medo, desenfreado na humanidade neste momento; e esse medo € uma das
fontes mais férteis de miragem que temos. Poderiamos talvez, e com razéo, considerar o
medo como a semente de toda miragem no nosso planeta. O medo esteve na base das
condi¢cdes que viabilizaram a miragem do plano astral, mas ndo das ilusdes dos niveis
mentais de consciéncia.

Quando a miragem da autoridade se transfere para a consciéncia espiritual do homem,
temos um estado de coisas como o periodo da Inquisicdo em suas piores formas, de
autoridade da Igreja com énfase na organizacdo, governo e penalidade, ou a autoridade
inquestionavel de algun instrutor. Em suas formas mais elevadas, temos o
reconhecimento de reger do Anjo solar, da Alma ou Ego. Entre esses dois extremos, que
expressam a infancia da raca e a liberdade que surge quando a humanidade alcanca sua
maioridade e a liberdade que a alma concede, encontram-se todos os tipos de reacdes
intermediarias. Para ilustrar esse ponto e assim enfatizar o aspecto miragem a medida
gue afeta o discipulo e o problema com que ele se depara, o que encontramos? O
discipulo se liberou um tanto do controle imposto de um instrutor ortodoxo e da autoridade
de um instrutor. Ele se torna (até onde ele pode dizer) livre de referido controle.
Conhecendo, porém, sua propria fraqueza essencial e a atracdo da personalidade, ele
fica em guarda contra si mesmo e contra as antigas regras de controle, e aprende
gradualmente a se manter sobre os préprios pés, a tomar as préprias decisbes e a
distinguir a verdade por si mesmo. Aprende a escolher seu caminho. Mas, como todas as
pessoas que nao tomaram algumas das iniciacées superiores, ele pode (no devido tempo)
se apaixonar por sua liberdade e, automaticamente, cair na miragem de seu ideal de
liberdade — um ideal que ele criou. Torna-se prisioneiro da liberdade. Rejeita todas as
regras, exceto aquela que ele chama de "regra de sua prépria alma", esquecendo-se de
gue o contato com sua alma ainda € intermitente. Exige o direito de se manter sozinho.
Ele se deleita com a nova liberdade que encontrou. Esquece-se de que, tendo renunciado
a autoridade de um ensinamento e de um instrutor, ele tem que aprender a aceitar a
autoridade da alma e do grupo de almas com o qual esta afiliado pelo seu carma, seu tipo
de raio, sua escolha e a inevitabilidade dos efeitos da unificagdo. Tendo renunciado a
orientacdo de outra pessoa no Caminho, e tendo seus olhos parcialmente abertos, ele
agora procura trilhar o Caminho para a meta, esquecendo-se, porém, de que trilha o
Caminho em unissono com outros, e que ha determinadas "Regras do Caminho " que ele
deve aprender e deve aprender em unissono com outros. Ele colocou a lei individual no
lugar da lei de grupo, mas ainda ndo conhece a lei de grupo como deve ser conhecida.
Caminha s6, da melhor maneira que pode, glorificando-se por ter atingido a liberdade da
autoridade que conseguiu alcancar. Promete a si mesmo que ndo aceitara nenhuma
autoridade ou orientacao.

Aqueles de nos que o examinam e estédo olhando para ele de um nivel em que a visao e
mais clara o veem se tornar cada vez mais obscurecido por névoas e por uma miragem
gue gradualmente vai crescendo ao seu redor, a medida que vai se tornando um
"prisioneiro das névoas da liberdade" e se deleita com o que considera ser a realidade da
sua independéncia. Quando sua visao tiver clareado e seu aspecto mental estiver mais
desenvolvido e expandido, ele sabera que a Lei do Grupo deve se impor a ele, e vai se
impor, e que a regéncia da natureza inferior s6 pode ser substituida pela regéncia da
alma, que é a regéncia de grupo e que atua sob a lei de grupo. Ele lutou para sair da

26



massa dos que buscam o Caminho até chegar ao proprio Caminho. Portanto, avancou
mais do que as massas, mas nao esta s6, mesmo que ache que esta. Descobrira muitos
outros que estdo percorrendo o mesmo caminho com ele, e seu nimero cresce sem
parar, a medida que ele avanca. A regra da interacdo, da jornada, e do reconhecimento
do trabalho e do servico grupal preponderardo sobre ele, até que descubra que é um
membro do Novo Grupo de Servidores do Mundo, trabalhando sob certas condi¢cdes que
s&0 as regras que regem a atividade de grupo. A medida que aprende a trilhar o Caminho
com eles, os incentivos e as técnicas que regem seu servico escolhido penetrardo em sua
consciéncia e ele comecgara a obedecer automatica e naturalmente ao ritmo superior,
aderindo as leis que controlam a vida e a consciéncia de grupo. Finalmente, penetrara
nos lugares silenciosos onde os Mestres de Sabedoria habitam, e trabalhara com Eles em
ritmo de grupo, obedecendo assim as leis do reino espiritual, que séo as leis subjetivas de
Deus.

Repetidamente, ao longo do Caminho, o discipulo se rebelara contra o controle e caira
novamente na miragem de sua suposta liberdade. Pode se liberar do controle da
personalidade. Ha liberdade em relacdo ao controle das personalidades. Mas nunca h&
liberdade em relacdo a Lei do Servico e a constante interacdo entre homem e homem, e
alma e alma. Ser livre é permanecer na clara e limpida luz da alma, que € basica e
intrinsecamente consciéncia grupal.

Portanto, quando um de vocés for assolado por incertezas e inquietacfes, desejando e
exigindo andar livremente e que nenhuma autoridade |he seja imposta, que cuide para
nao se submeter a miragem de um desejo de se libertar dos impactos de seu grupo e
certifique-se de que ndo esta buscando — como uma alma sensivel — uma via de escape.
Estou usando esta frase no sentido da psicologia moderna. Nao deixe de fazer a si
mesmo a pergunta: O seu conforto e a sua paz de espirito sdo de importancia tao
definitiva para vocé e para os outros que justifiguem o sacrificio da integridade do grupo
para té-los? A sua prépria satisfacdo interior € uma desculpa adequada para adiar o
objetivo planejado do grupo? Pois certamente o atrasara. O que quer que decida sera, por
sua vez, uma decisdo de cunho autoritario com todas as reacfes consequentes sobre 0
grupo....

O que é essa obediéncia ocultista, irmaos, da qual tanto ouvimos falar? Ndo é o que
muitos grupos ocultistas fazem parecer. Nao é o controle de uma organizacdo externa,
dedicada ao chamado trabalho ocultista. Ndo sdo as condi¢cdes impostas por qualquer
instrutor de qualquer nivel. Ndo é a troca da prisdo de um conjunto de ideias pelas de
outro conjunto, talvez com maior alcance ou importancia. Uma prisdo é uma prisdo, seja
uma pequna célula ou uma extensa ilha isolada da qual € impossivel escapar.

A autoridade a qual ndés, os instrutores no plano interno respondemos € dupla por
natureza e a ela vocés estdo apenas comecando (como unidades em um grupo) a
responder. A que vocés respondem?

1. Ao entendimento que emerge lentamente da "luz do além", usando essa frase como
simbolo. Essa luz é diferente em seu apelo ao individuo. No entanto, é UMA LUZ.
Reconhecé-la revela novas leis, novas responsabilidades, novos deveres e obrigacoes e
novas relacdes com 0s outros, e que constituem um controle autoritario. Ninguém pode
escapar a essa autoridade, mas pode desobedecé-la no tempo e no espaco e por um
periodo temporario.

27



2. A autoridade das Regras do Caminho que sdo impostas a uma pessoa quando passa
do Caminho da Provacdo para o Caminho do Discipulado. No entanto, trata-se de UM
UNICO CAMINHO. Nessa "senda estreita como o fio da navalha', a pessoa aprende a
andar com disciplina e discricdo e com auséncia de desejo, 0 que vivencia em unissono
com seus condiscipulos.

De maneira breve e sucinta, quais séo estas regras do Caminho? Vou lhes dar seis entre
as mais simples, pedindo com insisténcia que se lembrem de que elas ndo sédo impostas
pela autoridade de um Conselho de Diretores arbitrario, tal como um instrutor ou
instrutores de grupo (dos quais eu poderia ser um deles, é claro), mas sao resultado das
condi¢des encontradas no proprio Caminho. Elas tém a garantia da propria alma de um
homem e resultam da experiéncia de milhées de viajantes nesse Caminho.

Vou lhes dar essas seis regras (mesmo ja tendo dado para outro aspirante?) na forma
antiga e simbolica, traduzindo-as o melhor que possa dos antigos registros, arquivados na
Camara de Sabedoria e disponibilizado a todos os discipulos sérios — como Sao VOcCés.

As Seis Regras do Caminho
(As Leis da Senda)

I. O caminho é trilhado a plena luz do dia, vertida sobre o Caminho por Aqueles que
sabem e dirigem. Nada pode ficar oculto e, em cada curva desse caminho, todo homem
da de frente consigo préprio.

Il. Neste caminho, o oculto é revelado. Cada um vé e reconhece a vilania® do outro. No
entanto, mesmo com essa grande revelacao, ndo ha volta, ndo h& desprezo pelos outros,
nao ha vacilacdo nesse caminho. O caminho segue para o dia.

lIl. Neste caminho, ninguém anda s6. Nao ha pressa, ndo ha urgéncia. No entanto, ndo ha
tempo a perder. Todo peregrino, sabendo disso, adianta os passos e se vé cercado de
companheiros. Alguns avancam, ele os segue. Alguns ficam atras, ele dita o ritmo. Ele
nao viaja so.

IV. Trés coisas o peregrino deve evitar. Usar um capuz, um véu que esconda seu rosto
dos outros; carregar uma jarra de dgua que sO contenha o suficiente para as proprias
necessidades; portar um cajado sem um gancho de pega.

V. Todo peregrino no caminho deve levar o que ele precisa: um fogareiro para aguecer
seus semelhantes; uma lanterna para projetar raios sobre seu coragdo e assim mostrar
aos irmaos a natureza de sua vida oculta; uma bolsa com ouro, que ele ndo dissipa pelo
caminho, mas partilha com os outros; um vaso lacrado no qual carrega toda a sua
aspiracao para depositar aos pés d’Aquele que espera para acolhé-lo no portal — um vaso
lacrado.

VI. O peregrino, ao trilhar o caminho, deve ter o ouvido atento, a méo dadivosa, a lingua
silenciosa, o coracéo purificado, a voz de ouro, o pé ligeiro e o olho aberto que vé a luz.
Sabe que nao viaja so.

2N. do T.: Discipulado na Nova Era, Volume I, para o discipulo H.S.D.
% Vilania: Ndo encontro outra palavra para traduzir a antiga frase que signifique estupidez inata, vileza ou crassa
ignoréncia e autointeresse, particularidades que caracterizam o aspirante comum. (Mestre Tibetano)

28



A llusdo do Poder é talvez uma das primeiras e mais sérias provas que se apresentam ao
aspirante e também um dos melhores exemplos deste “grande erro”; portanto, peco-lhes
gue considerem como algo contra o qual devem se precaver cuidadosamente. Raras
vezes o discipulo escapa aos efeitos deste erro da ilusdo, pois se baseia, de forma
curiosa, no éxito e na motivacdo correta. Dai a natureza enganosa do problema, que
podera se expressar da seguinte maneira:

O aspirante consegue fazer contato com sua alma ou ego, por meio do esfor¢o correto.
Pela meditagdo, a boa inteng&o e a técnica correta, mais o desejo de servir e amar, obtém
o alinhamento, tornando-se consciente dos resultados de seu trabalho bem-sucedido. Sua
mente se ilumina e um senso de poder flui através de seus veiculos. E consciente do
Plano, pelo menos temporariamente. A necessidade do mundo e a capacidade da alma
de enfrentar essa necessidade invade sua consciéncia. Sua dedicagao, consagracao e
propdésito correto aumentam a afluéncia de energia espiritual. Ele sabe. Ele ama. Ele
procura servir, realizando as trés coisas com maior ou menor éxito. O resultado de tudo
isso € que o sentido de poder e o papel que deve desempenhar para ajudar a toda a
humanidade o absorvem mais do que a compreensédo do devido e adequado senso de
proporcao e de valores espirituais. Superestima a si mesmo e também a sua experiéncia.
Em vez de redobrar esforcos e assim estabelecer um contato mais estreito com o reino
das almas e amar mais profundamente a todos os seres, comeca a fazer alarde de si
mesmo, da missdo que tem a cumprir e da confianca que o Mestre, e até o Logos
Planetério, aparentemente depositam nele. Fala de si mesmo, gesticula e atrai a atencéo,
exigindo reconhecimento. Assim fazendo, seu alinhamento é gradualmente prejudicado,
seu contato diminui, unindo-se aos muitos daqueles que sucumbiram a ilusdo do poder
experimentado. Esta forma de ilusdo prevalece cada vez mais entre os discipulos e
agueles que tomaram as duas primeiras iniciacdes. Ha hoje no mundo muitas pessoas
gue tomaram a primeira iniciacdo em uma vida anterior. Em algum periodo do atual ciclo
de vida, que repete e recapitula os acontecimentos de seu desenvolvimento anterior,
chegam novamente a etapa de realizacdo que haviam alcancado antes. Percebem o
significado de sua realizacdo e o senso de sua responsabilidade e conhecimento.
Novamente se superestimam, considerando a si mesmos e suas missdes como algo
excepcional entre os filhos dos homens. As demandas esotéricas e subjetivas para obter
reconhecimento estragam aquilo que seria um servi¢o fecundo. Qualquer énfase sobre a
personalidade pode desfigurar facilmente a luz pura da alma, a medida que procura fluir
para o eu inferior. Todo esfor¢co para chamar a atencdo para a missdo ou tarefa que a
personalidade tenha assumido desvirtua essa misséo e restringe o homem em sua tarefa;
isso leva a diferir o cumprimento até o momento em que o discipulo seja apenas um canal
pelo qual o amor possa fluir e a luz brilhar. Esta afluéncia e brilho devem ser
acontecimentos espontaneos, destituidos de toda referéncia a prépria pessoa.

Esses dois exemplos de miragem e de ilusdo mostrardo a vocés nao apenas como 0
problema é sutil, como também a necessidade urgente de reconhecé-lo. Ha hoje muitas
pessoas manifestando essas duas qualidades da natureza inferior.

1. Miragem no Plano Mental — lluséo.
Nesta se¢do do nosso debate consagraremos menos tempo ao exame da ilusdo do que a
miragem ou ao maya. A ilusédo ndo é confrontada abertamente nem superada até que o

homem tenha:

a. Mudado o foco de sua consciéncia para o plano mental.

29



b. Empreendido uma tarefa bem definida e de servico inteligente.

c. Realizado o alinhamento com a sua alma, de maneira consciente e com facilidade e
tenha estabelecido com firmeza a técnica de contato com ela.

d. Tomado a primeira iniciagéo.

O termo ilusdo é com frequéncia usado de maneira leviana para significar falta de
conhecimento, opinides instaveis, miragem, mal-entendidos, perplexidade psiquica, o
dominio dos poderes psiquicos inferiores e muitas outras formas de ilusdo do mundo. Mas
chegou 0 momento em que a palavra deve ser usada com um senso discriminatério
desenvolvido e em que o discipulo deve conhecer e compreender claramente a natureza
desse miasma fenoménico no qual a humanidade se move. Para fins de clareza e para
distinguir de maneira mais precisa e eficaz entre as formas de ilusdo nas quais a alma se
move e das quais deve se libertar, sera necessario dividir a Grande llusdo (em seus
Varios aspectos) em suas partes componentes no tempo e no espago, e iSS0 procurei
fazer parcialmente quando defini para vocés as palavras Maya, Miragem, llusédo e o
Morador do Umbral. Quero que vocés mantenham muito claramente na mente essas
distincdes e estudem com cuidado a tabulagcéo apresentada acima.

A ilusdo, para os fins do nosso estudo, pode significar a reacdo da mente indisciplinada
ao recém-contatado mundo das ideias. Este contato € estabelecido no momento em que o
homem realizou o alinhamento e colocou a natureza inferior em contato com a superior.
As ideias vém a nés do plano da intuicdo. A alma ilumina o plano da mente e o plano da
intuicdo de maneira que eles se revelam um ao outro e sua relacdo mutua fica entédo
aparente. A mente do homem (que estd se tornando lentamente o centro da sua
consciéncia e a principal realidade da sua existéncia) se torna consciente deste mundo
das ideias, novo e até entdo inexplorado; e ele se apodera de alguma ideia ou grupo de
ideias e se esforca para torna-las suas. De inicio, a maioria das pessoas e, em especial, a
de tipo mistico comum, s6 tem uma apreciagdo muito vaga e nebulosa das ideias, que
Ihes chegam com frequéncia de um angulo de segunda mao. A iluminacao obtida gracas
a um contato fracamente estabelecido com a alma parece, para o nedfito inexperiente,
uma maravilha suprema e de importancia vital. As ideias com que entra em contato lhe
parecem maravilhosas, extraordinariamente incomuns e de vital necessidade para a
humanidade.

Porém, a mente ainda é autocentrada, o contato fraco e o alinhamento incerto. Portanto,
as ideias sdo percebidas apenas vagamente. Mas a singularidade da experiéncia
realizada no contetdo da mente do discipulo o leva as profundezas do reino da ilusdo. A
ideia, ou ideias que ele contatou sédo, pudesse ele compreender, apenas um fragmento de
um Todo muito mais vasto e sua interpretacdo € inadequada. A ideia que emergiu em sua
consciéncia, devido ao despertar parcial de sua intuicdo, sera distorcida de varias
maneiras em sua descida a consciéncia cerebral. O que ele traz para a materializacdo da
ideia e para sua transformacdo em um esquema de trabalho pratico ainda € totalmente
inadequado. O instrumental que possui ndo é suficiente para garantir a precisdo. As
maneiras pelas quais essa distorcdo e essa atenuacdo da ideia ocorrem podem ser
descritas da seguinte maneira: — A passagem de uma ideia do plano da intuicdo para o
cérebro.

l. A ideia € percebida pela mente, "mantida firme na luz da alma”.

30



Il. Ela desce aos niveis superiores do plano mental onde é revestida com substancia
desses niveis. Ela ainda é uma abstracdo, do ponto de vista da mente inferior, ponto que
deve ser cuidadosamente observado pelo pretenso intuitivo.

lll. A alma projeta sua luz para o alto e para o exterior e a ideia, nebulosa e ténue, emerge
na consciéncia do homem. Ela é revelada tal como um objeto € revelado quando o feixe
luminoso de um potente holofote é lancado sobre ele. A mente, se esforcando para
permanecer em contato consciente, firme e constante com a alma, capaz de ver no
mundo superior por meio do "olho da alma amplamente aberto" registra a ideia com
clareza cada vez maior.

IV. Revelada, a ideia se torna entdo um ideal para a mente atenta e, oportunamente, algo
a ser desejado e materializado. A faculdade da mente de construir formas-pensamento
entra entdo em acédo; a energia da ideia atua sobre a "substancia mental" vitalizada pelo
reconhecimento da alma, e a ideia da seus primeiro passos reais para a manifestacao
concreta. Um ideal € apenas uma ideia encarnada.

Sao estes 0s primeiros passos para a materializacdo. A manifestagcdo concreta se torna
possivel. E assim a ilusdo é produzida.

V. A distorcdo agora se produz, provocada por varias causas, que se enumeram cOmo
segue:

1. O tipo de raio do ego colore a interpretacdo que o homem da a ideia. Colore a forma-
pensamento emergente. Falando em termos simbdlicos, a pura luz é transformada em luz
colorida. A ideia é entdo "revestida de cor e com isso desce o primeiro véu."

2. O ponto de evolucdo que o homem alcancou também exerce seu efeito, além da
gualidade da integracdo existente entre os trés aspectos da personalidade e o
alinhamento estabelecido entre alma-mente-cérebro. Esses elementos, sendo
necessariamente imperfeitos, produzem uma imprecisdo nas linhas gerais e, em
consequéncia, na forma final. Portanto, temos:

a. A integracdo imperfeita da personalidade.

b. A imprecisao da forma-pensamento proposta.

c. O material inadequado atraido, em consequéncia, para a construcdo da forma-
pensamento.

d. Um deslocamento do centro de atencao, devido ao carater vago do ideal percebido.

e. A instabilidade da relacdo entre a mente e a ideia percebida.

3. A qualidade do desenvolvimento do corpo mental do discipulo produz o “véu” seguinte
gue desce sobre a ideia. A ideia mudou sob a influéncia da cor do raio da alma e agora a
mudanca que a deforma ainda mais € proveniente do tipo de raio do proprio corpo mental,
gue em geral é diferente do raio da alma.

S&80 esses 0s segundos passos para a materializacdo. A forma da manifestacao
concretizada reveste uma determinada qualidade. Assim se produz a iluséo.

VI. A ilusdo geralmente se manifesta de sete maneiras:

1. Pela percepcéo errada de uma ideia. O discipulo ndo € capaz de distinguir entre uma
ideia e um ideal, entre uma ideia e uma forma-pensamento ou entre um conceito intuitivo
e um conceito mental. Esta é uma das maneiras mais comuns de produzir ilusdo entre os

31



aspirantes. A atmosfera mental em que todos vivemos é uma atmosfera de ilusdo. E
também uma atmosfera ou area de contato consciente em que se encontram formas-
pensamento de todo tipo. Algumas foram postas ali pela Hierarquia para que o homem as
descubra; outras sdo formas-pensamento construidas em torno de ideias; outras ainda
sdo ideais muito antigos ja descartados, mas que ainda persistem como formas-
pensamento; algumas séo totalmente novas e, portanto, ainda nao sao potentes, mas sédo
atrativas. Todas foram criadas pelo homem em uma ou outra etapa de seu
desenvolvimento individual ou racial. Muitas delas s&o envoltorios de conceitos ha muito
descartados, outras sdo embrionarias e algumas estaticas e estaveis; muitas estdo em
processo de descer dos niveis intuicionais; poucas estdo iluminadas pela clara luz da
alma e prontas para se manifestar. Um grande namero de outras formas-pensamento esta
em processo de desintegracdo. Algumas delas ou ideias encarnadas sdo de natureza
destruidora, devido ao tipo de matéria de que sdo formadas. Outras sdo construtivas.
Todas sdo matizadas por alguma energia de raio. Grande parte delas € necessariamente
construida pela atividade no mundo da personalidade; outras estdo em processo de
construcdo pela alma, como também pela atividade conjunta de alma e personalidade.
Portanto, a percepgéo correta é essencial para toda mente que funcione corretamente. Os
aspirantes devem aprender a distinguir entre:

a. Uma ideia e um ideal.

b. Entre 0 que tomou forma e o que estd em processo de tomar forma e o que esta
aguardando desintegracao.

c. Entre o que é construtivo e o que é destrutivo.
d. Entre as formas e ideias antigas e novas.

e. Entre as ideias e as formas de raio, a medida que colorem as apresentacdes
superiores.

f. Entre as ideias e as formas-pensamento e entre as que sdo criadas propositalmente
pela Hierarquia e as que sao criadas pela humanidade.

g. Entre as formas-pensamento raciais e as ideias de grupo.

Seria possivel enumerar muitas outras diferenciagbes, mas as mencionadas acima
bastardo para demonstrar a necessidade de perceber corretamente e indicar as raizes do
predominio da ilusdo mundial, produzido pela percepc¢éao errada.

A causa reside na mente nao treinada e ndo iluminada.

A solucdo se encontra no treinamento segundo a técnica da Raja Yoga. Referido
treinamento resulta na capacidade de manter a mente firme na luz, em alcancar uma
percepcao correta, obter uma perspectiva correta e chegar a atitude mental correta. O
Buda se referiu a estas atitudes corretas quando descreveu o Nobre Caminho Octuplo.
Implica em alcancar uma altitude mental correta. Digo altitude, irméo meu, n&o atitude.

2. Pela interpretacdo errada. A ideia, uma entidade vital ou um germe vivo em poténcia €
considerada por meio de uma viséo parcial, distorcida pela inadequacéo do instrumental
mental e muitas vezes reduz-se em inutilidade. O mecanismo para a correta compreensao
estd ausente, e embora o homem possa dar de si 0 mais elevado e o melhor e embora

32



possa manter a mente firme na luz em certa medida, o que oferece a ideia € ineficaz, na
melhor das hipoéteses. Isto leva a ilusdo devido a ma interpretacao

A causa se deve a sobreavaliacdo dos proprios poderes mentais. O pecado por
exceléncia do individuo mental € o orgulho, que colore todas as atividades nas primeiras
etapas.

A solucéo é o desenvolvimento de uma disposicéo prudente.

3. Pela apropriacdo errada das ideias. A indevida apropriacdo de uma ideia se baseia na
faculdade de dramatizar e na tendéncia da personalidade de impor seu pequeno eu. Isto
leva um homem a se apropriar de uma ideia como se fosse sua, a creditar a si mesmo a
formulacdo de tal ideia e a dar a ela, portanto, uma importancia indevida porque a
considera prépria. Passa a construir a vida em torno da sua ideia, da muita importancia a
seus objetivos e intengbes, e espera que o0s demais reconhecam o seu direito de
propriedade sobre a ideia. Esquece-se de que as ideias ndo pertencem a ninguém, mas,
sendo provenientes do plano da intuicdo, sdo dom e posse universais e nao propriedade
de determinada mente. Sua vida como personalidade fica subordinada ao conceito que
ele tem de uma ideia e ao seu ideal de uma ideia. A ideia se torna o agente decisivo do
propdésito autoimposto da sua vida, impulsionando-o de um extremo a outro. Isto produz
ilusdo pela indevida apropriacao

A causa se deve a sobreavaliacdo da personalidade e a indevida impressao das reac6es
da personalidade sobre a ideia percebida e sobre aqueles que procuram entrar em
contato com a mesma ideia.

A solucdo consiste em procurar firmemente descentralizar a vida da personalidade e
centra-la na alma.

Ha& um ponto que gostaria de esclarecer. Raras vezes as ideias penetram na consciéncia
mundial e na mente humana diretamente dos niveis intuicionais. A etapa atual do
desenvolvimento humano ainda ndo o permite. Elas sé podem provir dos niveis
intuicionais quando h& um contato com a alma altamente desenvolvido, um potente
controle mental, uma inteligéncia treinada, um corpo emocional purificado e um bom
instrumental glandular, conquistados como resultado dos requisitos acima. Reflitam sobre
este conceito.

A maioria das ideias, quando de ordem muito elevada, € introduzida na consciéncia de um
discipulo por seu Mestre e transmitida a ele por telepatia mental, como resultado de sua
sensibilidade as "ondas de dons psiquicos", como esta faculdade é chamada nos
ensinamentos tibetanos. As ideias também séo percebidas na interacao entre discipulos.
Muitas vezes, quando discipulos se reunem e assim estimulam reciprocamente as suas
mentes, e centralizam a atencdo concentrada de cada um, eles podem, juntos, fazer um
contato com o mundo das ideias que, de outra forma, seria impossivel, e trazer a tona 0s
conceitos mais novos. Além disso, certas grandes ideias existem como correntes de
energia no plano mental. Os discipulos podem entrar em contato com elas e for¢ca-las a se
manifestar, gragas a sua atencgao treinada. Essas correntes de energia mental, coloridas
por uma ideia basica, sdo colocadas ali pela Hierarquia. Quando entdo sdo descobertas e
contatadas, o neofito tende a considerar este fato de maneira pessoal e a atribuir a ideia a
sua propria sabedoria e poder. Vocés observardo a grande necessidade de correto
entendimento e de correta interpretacdo do que € contatado.

33



4. Por um direcionamento errado das ideias. Deve-se ao fato de que o discipulo ainda néo
V€ as coisas como sdo. Seu horizonte é limitado, sua visdo € miope. Uma fragcdo ou um
fragmento de alguma ideia basica entra em sua consciéncia e ele a interpreta como
pertencente a uma série de atividades com as quais pode ndo ter absolutamente
nenhuma relacdo. Ele comeca entéo a trabalhar com essa ideia, enviando-a para direcbes
onde ela é totalmente inutil; comeca a revesti-la de uma forma que ndo lhe convém em
absoluto, corporificando-a de uma maneira em que sua utilidade é suprimida. Assim,
desde o primeiro contato, o discipulo esta sujeito a ilusdo e, enquanto persiste nela,
fortalece a iluséo coletiva. Esta € uma as formas mais comuns de ilusdo e uma das
primeiras maneiras como o orgulho mental do discipulo pode ser quebrado. Trata-se de
uma ilusdo por ma aplicacao inicial, que leva ao uso errado, ou ao direcionmento errado
da ideia.

A causa é uma mente limitada e nao inclusiva.

A solucdo € o treinamento da mente para torna-la inclusiva, bem abastecida e bem
desenvolvida do ponto de vista da inteligéncia moderna.

5. Pela integracéo errada de uma ideia. Todo discipulo tem um plano para sua vida, um
campo de servico que ele escolheu. Do contrario, ndo € um discipulo. Pode ser o lar, a
escola ou um campo maior, mas é um lugar definido onde expressa o que ha nele. Em
sua vida de meditacdo e por meio de seus contatos com os companheiros discipulos, ele
toca alguma ideia importante, talvez para o mundo. Imediatamente ele se agarra a ela e
procura integra-la ao seu proposito e plano de vida. Talvez ndo tenha nenhuma utilidade
definida para ele e ndo seja uma ideia com a qual ele deveria estar trabalhando. A
atividade excessiva de sua mente provavelmente é responsavel por ele ter se apoderado
dessa ideia. Os discipulos ndo devem necessariamente trabalhar com todas as ideias que
percebem e entram em contato, nem sempre as compreendem. O discipulo se apodera
da ideia e procura integra-la em seus planos, ele procura trabalhar com energias para as
guais o seu temperamento ndo esta preparado. Ele impde uma corrente de energia ao
seu corpo mental com a qual ndo é capaz de enfrentar e segue-se o desastre. Muitos
bons discipulos demonstram uma mente super ativa e super fértii e ndo chegam a
nenhum objetivo construtivo, a nenhuma atividade construtiva em sua vida. Apoderam-se
de toda ideia que lhes chega, sem qualquer discriminacéo. Trata-se de ilusdo oriunda do
desejo de aquisicéo.

A causa € 0 apego egoista ao pequeno, mesmo que nao veja isso e o discipulo esteja sob
a miragem da ideia de seus proprios interesses altruistas.

A solucéo é um espirito de humildade.

6. Pela errada corporificacdo das ideias. Trata-se sobretudo das dificuldades encontradas
pelas almas evoluidas que realmente tocam o mundo da intuicdo, que intuem grandes
ideias espirituais e que tém a responsabilidade de materializa-las em alguma forma, de
maneira automatica e espontanea, por meio de uma atividade treinada e ritmica da alma e
da mente, atuando sempre em estreita colaboragdo. A ideia € contatada, mas €
incorretamente revestida de matéria mental e, portanto, néo inicia da maneira correta seu
caminho para a materializagdo. Ela se encontra, por exemplo integrada a uma forma-
pensamento de grupo cuja cor, nota fundamental e substancia sdo inadequadas a sua
correta expressdo. 1sso acontece com muito mais frequéncia do que podem imaginar. E a
aplicacao, em um plano elevado, do aforismo hindu: “Melhor vale o préprio dharma do que
o dharma de outro”.

34



Trata-se da ilusdo proveniente de uma discriminacdo errada no que diz respeito a
substancia.

A causa é a falta de treinamento esotérico na atividade criadora.

A solucéo é a aplicacdo dos métodos de quinto raio, que sao os métodos do plano mental.
Este tipo de erro raramente se aplica ao aspirante comum, pois diz respeito a uma ilusao
gue € o teste aplicado a muitos iniciados de grau bastante elevado. O discipulo comum,
como vocé e outros membros deste grupo, raramente tocam uma ideia pura e, portanto,
raramente precisam Ihe dar uma forma.

7. Por uma aplicacdo errada das ideias. Quantas vezes o discipulo cai nesta forma de
ilusdo! Ele entra em contato com uma ideia pela intuicdo e também pela inteligéncia
(observemos a distingdo entre esses dois termos) e a aplica de maneira errada. Trata-se,
talvez, de um aspecto da iluséo sintética ou ilusédo do todo do plano mental, com a qual o
homem moderno entra em contato. A ilusdo varia de era para era, segundo o que a
Hierarquia esta procurando fazer ou segundo a tendéncia geral dos pensamentos dos
homens. O discipulo, portanto, pode ser levado a uma atividade errada e a uma aplicacao
errada das ideias porque a ilusdo geral (produzida pelos seis tipos de ilusdo aos quais me
referi acima) predomina em sua mente.

Eu poderia continuar me estendendo sobre as maneiras pelas quais a ilusdo armadilha o
discipulo incauto, mas bastara despertar em vocés a analise construtiva que conduz do
conhecimento para a sabedoria. Observamos que as sete vias principais da ilusédo sao:

. A via da percepcdao errada.

. A via da interpretacao errada.

. A via da apropriacéo errada.

. A via do direcionamento errado.
. A via da integracao errada.

. A via da corporificagao errada.

. A via da aplicacao errada.

~NOoO o~ WNBRE

Trata-se do terceiro estagio para a expressdo. A forma da expressdo também é
gualificada. Assim se apresentam as sete vias da iluséo.

Delineei para vocés as causas e 0s varios tipos de ilusdo aos quais o discipulo esta
sujeito. Em sua forma pura, esta ilusdo tem que ser enfrentada e, algum dia, superada;
tem que ser isolada e dissipada pelo iniciado. Foi esse o esforco final e bem-sucedido que
levou Jesus na Cruz a dizer palavras de aparente angustia. Ele entdo, finalmente havia
dissipado a ilusdo da Divindade pessoal, objetiva. Naquele momento, Ele tomou
consciéncia de que Ele préprio era Deus, e nada mais; que a teoria da unidade exposta
por Ele no Evangelho de S&o Jodo, no capitulo XVII, era, na verdade, um fato inalteravel
em Sua propria consciéncia. No entanto, nesse entendimento infinito e supremo, houve
por um momento uma sensacdo de perda e negacdo, forcando Sua Personalidade
moribunda a proferir aquela tremenda fala que deixou tantos perplexos e, a0 mesmo
tempo, confortados. Significou a superacdo da ilusdo sintética ultima. Quando for
dissipada, a ilusdo, tal como a familia humana a compreende, desaparecerd. O homem
estara livre. A ilusdo do plano mental ndo mais o induzird em erro. Sua mente serd um
instrumento puro que refletira a luz e a verdade. As miragens do plano astral ndo mais o
dominar&o e o préprio corpo astral se desvanecera.

35



Vocés se lembrardo que no Tratado sobre a Magia Branca indiquei que o proprio corpo
astral é uma ilusdo. E a definicdo dada pela mente iluséria no plano mental do que
chamamos de somatério dos desejos do homem em encarnagdo. Quando a ilusdo e a
miragem forem ambas superadas, o corpo astral se desvanece da consciéncia humana,
pois ndo resta mais nenhum desejo para o eu separado. Kama-manas desaparece e 0
homem entdo € considerado como composto essenciamente de alma-mente-cérebro na
natureza corporea. Trata-se de um grande mistério e seu significado sé pode ser
compreendido quando o homem tiver controlado a sua personalidade e eliminado todos
0s aspectos da miragem e da ilusdo. Isto se faz, fazendo. Esta maestria se alcanga pela
pratica da maestria. Esta eliminacdo do desejo é impulsionada pela eliminacéo
consciente. Ao trabalho, meus irmaos, e o esclarecimento do problema sera inevitavel.

O polo oposto da ilusdo, como bem sabem, é a intuicdo. A intuicdo é o reconhecimento da
realidade que se torna possivel quando a miragem e a ilusdo desaparecem. Ocorrera uma
reacao intuitiva a verdade quando — em determinada linha de abordagem a verdade — o
discipulo conseguiu aquietar as tendéncias da mente de criar formas-pensamento, para
que a luz possa fluir diretamente e sem se desviar, dos mundos espirituais superiores. A
intuicdo pode comecar a fazer sentir sua presenca quando a miragem nao mais domina o
homem inferior e os desejos do homem, baixos ou elevados, interpretados de maneira
emocional ou autocentrada, ndo mais se interpdem entre sua consciéncia cerebral e a
alma. Os verdadeiros aspirantes, durante a luta pela vida, tém esses momentos fugazes
de liberdade elevada. Tém entdo um clardo intuitivo de entendimento. O esquema do
futuro e a natureza da verdade irrompem, passando momentaneamente através de sua
consciéncia, e a vida nunca mais volta a ser a mesma. Tiveram a garantia de que toda
luta se justifica e que evocara sua adequada recompensa.

Como indicado na tabulacéo ja apresentada, o que dissipa a ilusdo e a substitui por uma
real percepcdo espiritual e infalivel € a contemplacdo — uma contemplacéo
necessariamente realizada pela alma. Talvez possam compreender a sequéncia do
desenvolvimento se entenderem que todo o processo de meditacdo (em suas trés
divisdes principais) pode se dividir como segue:

1. O Aspirante Caminho de Provacao Concentracao Maya.
2. O Discipulo Caminho do Discipulado Meditacao Miragem.
3. O Iniciado Caminho da Iniciagéao Contemplacéao lluséo.

A tabulacdo acima bastar4 para mostrar a conexdo entre o processo de meditacéo,
conforme delineado e ensinado na Escola Arcana e o problema que todos vocés tém de
enfrentar.

A técnica de disipacédo da ilusdo, como o iniciado a usa, é a da contemplacdo. Mas qual é
a utilidade de examinar isso com vocés, se nao sao iniciados? Vocés se beneficiariam
com issO ou apenas satisfariam a curiosidade, se exponho 0s processos particulares
empregados por uma alma em contemplacdo para penetrar e (por um ato da vontade
treinada e por meio de algumas formulas de primeiro raio) dissipar a ilusdo? Nao vejo
interesse para voceés.

Concluirei minhas observacdes sobre este ponto referente a ilusdo do angulo da sua
condicao evolutiva. A miragem é o seu problema, como € o problema do mundo nos dias
de hoje. Alguns de vocés, cujo corpo mental estd em processo de se organizar, poderao
sofrer de ilusdo em pequena medida, mas o seu principal problema — como grupo e como
individuos — é a miragem. O seu campo de experiéncia diaria se encontra nos niveis

36



superiores do plano astral. A sua tarefa é superar a miragem, cada um em sua vida
individual e, como grupo, abordar a ardua tarefa de ajudar na dissipacdo da miragem do
mundo. Isso poderao fazer mais tarde, se vocés se submeterem ao treinamento e, como
individuos, entenderem e dominarem suas miragens pessoais. Assim que comecarem a
fazer isso, posso comecgar a usa-los, como grupo. Antes, porém, que possam trabalhar
como grupo, e antes que possam cooperar na dissipacao da miragem do mundo, vocés
tém que entender melhor e dominar de maneira mais precisa as miragens e ilusdes da
sua personalidade. Chegou a hora para mim de ajuda-los a lidar de maneira mais drastica
com esse problema da miragem, visando o servico destinado ao grupo e ndo a sua
liberacdo pessoal....

Peco que se ponham ao trabalho, portanto, com coragem renovada, com determinacéo e
com nova compreensdo, e que continuem por mais um ano. Vocés se esforcardo para
cumprir a tarefa? Pois é de fato uma tarefa.

2. Miragem no Plano Astral — Miragem

Tratei do problema da ilusédo ou miragem no plano mental. Tratei-o de maneira sucinta e
breve, assinalando que néo € o principal problema deste grupo de aspirantes, mas que —
junto com o aspirante mundial, a humanidade — estdo ocupados sobretudo com a
miragem. Os aspirantes que se encontram na vanguarda da humanidade e aqueles cuja
tarefa é enfrentar a miragem do mundo e forjar um caminho através dela tém a tarefa de
liberar a energia da alma e a poténcia da mente. Entre essas almas pioneiras, vocé deve
assumir sua posicao, percebendo a magnitude da oportunidade e a iminéncia da hora da
libertacao.

Vocés estdo a beira do discipulado aceito. Vale dizer que, muito em breve, terdo que
juntar a batalha contra a miragem a batalha contra a ilusdo. S&o vocés fortes o suficiente
para isso? Nao se esquecam de que um discipulo que esta lidando com a aspiracdo de
sua natureza e que também esta lutando com os problemas que resultam da polarizacao
mental e da conscientizacdo, e com as energias que se tornam ativas por meio do contato
com a alma, esta rapidamente se tornando uma personalidade integrada. A tarefa ndo é
facil e exige uma atividade concentrada do melhor de si mesmo. Com esta frase quero
dizer a alma e a personalidade animada pela aspiracao.

Voceés ja estdo lutando de alguma maneira com a ilusédo das ideias, tema de que tratei em
minha ultima instrucdo. Portanto, estdo comecando a desenvolver aquela discriminagao
gue os levara a escolha correta dos temas da vida. Nesta instrucdo, procuro lancar
alguma luz sobre a miragem com que se depara o discipulo como individuo e também
considerar o aspecto da miragem com o qual deve se ocupar como servidor mundial em

treinamento.

Em termos simbdlicos, diria que o corpo astral planetario (visto dos niveis da alma) esta
perdido nas névoas profundas que o circundam. Quando, a noite, olhamos para um céu
claro, vemos as estrelas, os sbis e os planetas brilhando com um brilho frio e claro e com
uma luz cintilante que penetra por muitos milhdes de quildmetros (ou anos-luz, como sao
chamados) até que o olho humano os registre e grave a existéncia dessas estrelas
brilhantes. Porém, se olhassem para o corpo astral do planeta, ndo veriam nenhuma luz
clara e brilhante, mas simplesmente uma massa esférica turva de aparente vapor, neblina
e névoa. Esta névoa é de tal densidade e espessura que parece ndo apenas impenetravel
como também hostil a vida. E no entanto nés, os Instrutores do lado interno, entramos e

37



saimos e nesta névoa — vendo todas as coisas deformadas e distorcidas — trabalham os
filhos dos homens. Alguns estdo tdo habituados a névoa e a densidade que permanecem
alheios a sua existéncia, considerando-a correta e boa e o lugar imutavel de sua vida
diaria. Outros tiveram vislumbres ténues de um mundo mais claro, onde formas e
formatos mais perfeitos podem ser vistos e onde a névoa ndo esconde uma realidade
pouco perceptivel — embora ndo saibam o que essa realidade possa ser. Outros ainda,
como vocés, veem diante de si um caminho aberto que leva a clara luz do dia. No
entanto, vocés ainda ndo sabem que, ao trilharem o Caminho, devem, no proprio
Caminho, trabalhar ativa e inteligentemente com a miragem circundante, seguindo uma
trilha tracada por aqueles que se libertaram das brumas circundantes e passaram para
um mundo de horizontes claros. Uma grande parte do tempo passado no Caminho pelos
discipulos consiste em um processo de imersdo praticamente ciclica ha miragem e na
névoa, que se alterna com horas de clareza e visao.

Ha quatro coisas que vocés que procuram trabalhar com a miragem precisam entender;
guatro reconhecimentos basicos que, quando compreendidos, servirdo para clarear e
iluminar e, portanto, para retificar seu caminho:

1. Cada ser humano se encontra em um mundo circundante de miragem que é resultado:

a. De seu proéprio passado, com sua maneira errada de pensar, seus desejos egoistas, a
interpretacdo inadequada dos propésitos da vida. Ele ndo compreende, ou néo
compreendeu o propdsito da vida como a alma a vé e ndo compreendera até haver uma
organizacéao definida do corpo mental.

b. Da "vida de desejos" de sua familia, tanto no passado quanto no presente. Isso se
torna cada vez mais potente a medida que a evolucao prossegue e a vida de desejos da
unidade familiar se torna mais marcada e enfatizada, constituindo entdo tendéncias e
caracteristicas psicolégicas herdadas.

c. Da miragem nacional, que é o somatoério da vida de desejos, mais as ilusées, de
qgualquer nagdo. Chamamos isso de caracteristicas nacionais e elas sao tao persistentes
e marcantes que normalmente sdo reconhecidas como incorporando tracos psicoldgicos
nacionais. Elas se baseiam, é claro, nas tendéncias de raio, na historia passada e nas
inter-relaces mundiais, mas constituem, por si s6, uma condicdo de miragem da qual
toda nacédo deve se livrar a medida que avanca em direcdo a realizacao da realidade (e
sua identificacdo com esta realidade).

d. Do prolongamento da ideia acima no que chamamos de miragem racial, usando a
palavra raca para significar a raga humana. Isso constitui uma miragem muito antiga ou
guase uma série de miragens, de desejos arraigados, de aspiracdes potentes de algum
tipo e formas definidamente criadas pelo homem que — fluidicas, envolventes e pulsantes
com vida dindmica — procuram manter a consciéncia da humanidade no plano astral. O
dinheiro e seu valor material € um conceito, uma miragem deste tipo. Esse desejo que é
uma miragem € como uma névoa densa e amplamente distribuida, cortando a visao da
verdade e distorcendo um grande numero de valores humanos.

2. Esta névoa, esta miragem que envolve a humanidade neste momento deve ser
compreendida como algo substancial e definido, e como tal deve ser tratada. O discipulo
ou aspirante que esteja procurando dissipar a miragem, seja em sua propria vida ou como
um servi¢o prestado ao mundo, deve reconhecer que esta trabalhando com substancia,
com a ruptura das formas que ela assumiu, e com a dissipacdo de uma substancia
material que a tudo envolve — material no mesmo sentido como as formas-pensamento

38



Sao coisas substanciais, mas (e aqui temos um ponto importante) de uma natureza menos
substancial que as formas da miragem encontradas no plano astral. Estamos bastante
dispostos a lembrar que “pensamentos sido coisas” e que eles tém uma forma de vida e
um proposito préprio. Mas eles tém uma existéncia de carater mais especifico e mais
separativo, e sdo definidos mais claramente e tém contornos mais nitidos. As formas da
miragem no plano astral sdo ainda mais substanciais, porém menos claramente definidas.
As formas-pensamento s&o dinamicas, penetrantes, bem definidas e delineadas. As
miragens sao sufocantes, vagas e envolventes. Nelas a pessoa fica imersa como em um
oceano ou em um "mar de névoas." Com as formas-pensamento, o individuo se vé
confrontado ou diante delas, mas ndo imerso. Seria possivel dizer quase que o corpo
astral de uma pessoa passa a existir como parte da miragem geral do mundo; é dificil
para ela diferenciar entre seu proprio corpo astral e as miragens que a afetam e a
submergem. Seu problema no plano mental é definido de maneira mais clara, embora
seja igualmente dificil.

3. A miragem astral € uma forma de energia, e de uma energia de grante poténcia em
razao de trés fatores:

a. E de ritmo t&0 antigo, inerente a propria substancia astral, que fica muito dificil para um
ser humano tomar consciéncia dela ou compreendé-la; é resultado de atividades
imemoriais do desejo humano.

b. E uma parte intrinseca da prépria natureza energética do homem e, portanto, constitui
para ele a linha de menor resisténcia; faz parte de um grande processo mundial e,
portanto, também faz parte do processo de vida individual que, em si, ndo é errado, mas
gue é apenas um aspecto da realidade. Essa percepcdo necessariamente complica o
pensamento do homem sobre o assunto.

c. Da mesma maneira, € definidamente de natureza atlante, tendo sido levada a um ponto
muito alto de desenvolvimento nessa raca. Portanto, s6 pode ser finalmente dissipada
pela raca ariana usando a técnica correta. O individuo que esta aprendendo a dissipar a
miragem precisa fazer duas coisas:

1. Permanecer em um estado espiritual.
2. Manter a mente firme na luz.

Com isso ficara evidente que a energia do plano astral que se exprime na vida de desejo
da raca produz as grandes miragens da humanidade e tal energia s6 pode ser dissipada,
dispersada e combatida pela introducdo da energia superior da mente, motivada pela
alma.

4. As miragens gue mantém a humanidade em cativeiro sao:

a. A miragem do materialismo.

b. A miragem do sentimento.

c. A miragem da devocao.

d. A miragem dos pares de opostos.
e. As miragens do Caminho.

Permitam-me esclarecer agora essas miragens para VOCES um pouco mais
detalhadamente.

39



A miragem do materialismo é a causa de toda a angustia mundial atual, pois o que
chamamos de problema econdémico é simplesmente o0 resultado dessa miragem
especifica. Ao longo das eras, esta miragem manteve a ra¢ga cada vez mais interessada,
ao ponto em que hoje o mundo inteiro foi arrastado pelo ritmo do interesse pelo dinheiro.
Um ritmo que emana dos niveis da alma sempre existiu, tendo sido estabelecido por
Aqueles que se liberaram do controle dos requisitos materiais, da escravidao do dinheiro
e do amor pelas posses. Hoje este ritmo superior € proporcional a miragem ritmica
inferior, o que explica que o mundo inteiro esteja em busca de um meio de sair do
presente impasse material. As almas que se mantém na luz no alto da montanha da
liberacdo e aquelas que estdo avancando, se elevando sobre as névoas das coisas
materiais sdo agora em numero suficiente para realizar um trabalho definido no sentido da
dissipacéo desta miragem. A influéncia de seus pensamentos, de suas palavras e de suas
vidas pode produzir e produzird um reajuste dos valores e um novo padrédo de vida para a
raca, com base na clara visdo, no correto senso de proporcdo e no entendimento da
verdadeira natureza da relacdo que existe entre alma e forma, entre espirito e matéria.
Aquilo que atendera a uma necessidade que € vital e real estd sempre presente no plano
divino. Aquilo que € desnecessario a correta expressao da divindade e a uma vida plena e
rica pode ser alcancado e possuido, mas somente sacrificando o que é mais real e
renunciando ao essencial.

E preciso, porém, que os estudantes se lembrem de que o que € necessario varia de
acordo com a etapa da evolugdo alcancada por um individuo. Para algumas pessoas, por
exemplo, a posse daquilo que é material pode ser uma experiéncia espiritual tdo grande e
um instrutor tdo potente na expressdo da vida quanto as exigéncias mais elevadas e
menos materiais do mistico ou eremita. Somos avaliados em relacédo a acdo e ao ponto
de vista pela nossa posicdo na escada da evolucdo. Somos avaliados realmente pelo
Nnosso ponto de vista e nao pela exigéncia que fazemos da vida. O homem de orientacao
espiritual e o homem que colocou os pés no Caminho de Provacdo e que deixa de
expressar aquilo em que acredita, sera julgado de maneira tdo rigorosa e pagara um
preco tdo alto como o materialista puro — 0 homem cujos desejos se centralizam em torno
dos bens materiais. Tenham isso em mente e procurem nao julgar nem desdenhar.

Em nossos dias a miragem do materialismo est& diminuindo de maneira muito perceptivel.
Os povos do mundo estao entrando na experiéncia do deserto e descobrirdo no deserto
como é pouco O que é necessario para uma vida plena, uma experiéncia verdadeira e
uma felicidade real. O desejo voraz pelas posses ja ndo é considerado um desejo tao
respeitavel como antigamente, e o desejo por riquezas ndo esta produzindo a mesma
ganancia como antes na histdria da humanidade. Bens e posses deslizam das maos que
antes os seguravam com firmeza e somente quando os homens estiverem com as maos
vazias e chegarem a uma nova ordem de valores poderao adquirir novamente o direito de
ter e possuir. Quando ndo mais houver desejo e o0 homem néo procurar nada para o eu
separado, a responsibilidade das riquezas materiais podem novamente ser entregues a
ele, mas o seu ponto de vista sera entdo livre desta miragem particular, e as névoas do
desejo astral estardo bem diminuidas. A ilusdo, em muitas formas, ainda pode ser
dominante, mas a miragem da materialidade tera desaparecido; sera a primeira destinada
a desaparecer.

Os estudantes bem fariam de se lembrar que todas as formas de posse e de todos os
objetos materiais, sejam dinheiro, casa, quadros ou automovel, ttm uma vida intrinseca
propria, uma emanacédo propria e uma atividade que é essencialmente a de sua propria
estrutura atdbmica inerente (pois um atomo € uma unidade de energia ativa). Esta
estrutura produz sua contraparte no mundo da vida etérica e astral, mas ndo no mundo

40



mental. Essas formas mais sutis e essas emanacg0es particulares aumentam a poténcia
do desejo mundial; contribuem para a miragem do mundo e séo parte de um grande e
poderoso mundo miasmatico, que esta no arco involutivo mas no qual a humanidade, no
arco ascendente, esta, no entanto, imersa. Por isso, os Guias da Raca sentiram a
necessidade de aguardar sem intervir, enquanto as forgas criadas pelo proprio homem se
pdem a despoja-lo e, assim, a liberta-lo para caminhar no deserto. Ali, naquilo que é
chamado de circunstancias dificeis, ele pode reajustar sua vida e mudar seu modo de
viver, descobrindo que a liberdade das coisas materiais traz consigo sua propria beleza e
recompensa, sua propria alegria e gléria. Assim ele é liberado para viver a vida da mente.

A miragem do sentimento mantém as pessoas boas do mundo na escraviddo e em uma
densa névoa de reacbes emocionais. A raca alcancou um ponto em que os homens de
boas intencdes, de algum real entendimento e uma certa medida de emancipacdo do
amor pelo ouro (maneira simbdlica de falar sobre a miragem do materialismo), estao
revertendo o desejo para o dever, as responsabilidades, o efeito que exercem sobre os
outros e a compreensao sentimental da natureza do amor. O amor, para muitas pessoas,
para a maioria, de fato, ndo é amor realmente, mas uma mescla de desejo de amar e
desejo de ser amado, mais a disposicdo de realizar qualquer coisa para demonstrar e
evocar este sentimento e, em consequéncia, para se sentir mais confortavel em sua
prépria vida interna. O egoismo das pessoas que desejam ser altruistas é grande.
Portanto, diversos sentimentos se convergem em torno do sentimento ou desejo de
demonstrar caracteristicas amaveis e agradaveis, que evocardo a reciprocidade
correspondente para o pretenso doador de amor ou servidor, que ainda esta
completamente envolto pela miragem do sentimento.

E aquele pretenso amor, baseado maiormente em uma teoria de amor e servico, que
caracteriza tantas relacées humanas, como as que existem, por exemplo, entre marido e
mulher e pais e filhos. Sob a miragem do sentimento por eles, e pouco sabendo do amor
da alma, que é livre e também deixa 0s outros livres, vagueiam em uma densa bruma,
muitas vezes arrastando com eles aqueles que desejam servir, esperando receber afeto
reciproco. Estudem a palavra “afeto”, irmaos, e verao seu verdadeiro significado. Afeto
ndo é amor. E aquele desejo que expressamos pela atividade do corpo astral, e essa
atividade afeta nossos contatos; ndo € a auséncia de desejo espontanea da alma que nao
pede nada para o eu separado. Esta miragem do sentimento aprisiona e confunde toda
gente boa do mundo, impondo-lhes obrigacbes que nao existem e produzindo uma
miragem que oportunamente deve ser dissipada pela entrega do amor verdadeiro e
desinteressado.

Estou falando apenas brevemente sobre essas miragens, pois cada um de vocés pode
elabora-las por si mesmo e, assim fazendo, descobrir onde se encontram no mundo da
névoa e da miragem. Assim, com conhecimento, poderdo comecar a se liberar da
miragem do mundo.

A miragem da devocdo faz com que muitos discipulos probacionarios vagueiem
tortuosamente pelo mundo do desejo. Trata-se em esséncia de uma miragem que afeta
sobretudo as pessoas de sexto raio e esta especialmente potente neste momento, devido
a longa atividade do sexto Raio da Devocédo durante a Era de Peixes, que esta passando
rapidamente. E hoje uma das potentes miragens dos aspirantes realmente devotados.
Sé&o devotados a uma causa, a um instrutor, a um credo, a uma pessoa, a um dever ou a
uma responsabilidade. Reflitam sobre isso. Este desejo inofensivo, ligado a alguma linha
do idealismo que os confronta, torna-se prejudicial tanto para eles mesmos como para 0s
outros porque, por meio dessa miragem da devocgéao, eles entram no ritmo da miragem do

41



mundo, que é essencialmente a névoa do desejo. Um desejo potente, de qualquer
natureza, quando bloqueia a visdo mais ampla e fecha o homem em um circulo minusculo
de seu préprio desejo de satisfazer seu sentimento de devogéao, € tdo prejudicial quanto
gualquer outra miragem, e é ainda mais perigoso por causa da bela coloracdo que a
névoa resultante assume. O homem se perde em uma névoa sedutora criada por ele
mesmo, que emana de seu corpo astral e que é feita do sentimentalismo de sua prépria
natureza sobre seu proprio desejo, sua devogédo pelo objeto que atraiu a sua atencao.

Em todos os verdadeiros aspirantes, devido ao aumento da poténcia de suas vibragoes,
esse sentimento devocional pode ser particularmente dificil e causar um longo
aprisionamento. llustra isso o sentimento de devocdo que os discipulos probacionarios,
completamente enlevados, vertem sobre os Mestres de Sabedoria. Esses discipulos
criam, em torno dos nomes dos Membros da Hierarquia e em torno de Sua obra e da obra
dos iniciados e dos discipulos disciplinados (observem esta frase) uma densa miragem
gue impede os Mestres de chegar aos discipulos ou esses aos Mestres. Ndo € possivel
penentrar na densa miragem da devocado, que vibra da vida de éxtase dinamica que
emana da energia concentrada dos discipulo, ainda trabalhando por meio do plexo solar.

Para esta miragem, h& regras muito antigas: Entrar em contato com o Eu maior por meio
do Eu superior e, assim, perder de vista 0 pequeno eu, suas reacfes, seus desejos e
suas inten¢cdes. Ou entdo: O puro amor da alma que ndo € personalizado de nenhuma
maneira e que ndo busca reconhecimento pode ser entdo vertido no mundo da miragem
gue circunda o devoto, e as brumas de sua devocao (da qual ele se orgulha) se
extinguirao.

No Caminho Probacionario, ocorre uma mudanc¢a dinamica, registrada conscientemente,
entre os pares de opostos, até que o caminho do meio seja avistado, até que apareca.
Esta atividade produz a miragem dos pares de opostos, que € de natureza densa e
nebulosa, as vezes colorida com alegria e bem-aventuranca e as vezes colorida com
tristeza e depresséo, a medida que o discipulo oscila entre as dualidades. Esta condicédo
se mantém enquanto a énfase recai no sentimento — sentimento esse que pode variar
entre uma alegria intensa, quando o homem procura se identificar com o objeto de sua
devocdo ou aspiracdo, ou quando ndo consegue fazé-lo e, portanto, sucumbe ao
desespero mais sombrio e a sensacdo de fracasso. Tudo isso, porém, € de natureza
astral, do mundo da sensibilidade e n&o tem nada a ver com a alma. Os aspirantes ficam
anos, e as vezes muitas vidas, aprisionados por esta miragem. A liberacdo do mundo dos
sentimentos e a polarizacdo do discipulo no mundo da mente iluminada dissipardo esta
miragem, que € parte da grande heresia da separatividade. No momento em que o
homem divide a sua vida em triplicidades (o que inevitavelmente deve fazer quando trata
dos pares de opostos e se identifica com um deles) ele sucumbe a miragem da
separacdo. Talvez esse ponto de vista ajude, talvez permaneca um mistério, pois o
segrdo da miragem do mundo esta oculto no pensamento de que esta triplice
diferenciacdo encobre o segredo da criacdo. O préprio Deus produziu os pares de
opostos — espirito e matéria — e também produziu o caminho do meio que é aquele do
aspecto consciéncia ou aspecto alma. Reflitam profundamente sobre este pensamento.

A triplicidade formada pelos pares de opostos e o estreito caminho do equilibrio entre os
dois, o nobre caminho do meio, € o reflexo no plano astral da atividade de espirito, alma e
corpo; da vida, consciéncia e forma, os trés aspectos da divindade — todos igualmente
divinos.

42



Quando o aspirante aprende a se liberar das miragens que acabamos de tratar, ele
descobre outro mundo de névoas e brumas pelo qual o Caminho parece atravessar e no
gual ele deve penetrar e assim se liberar das miragens do Caminho. Que miragens sao
essas, irmaos? Estudem as trés tentacfes de Jesus, se quiserem saber com clareza
guais sao elas. Estudem o efeito que as escolas que pregam a repeticdo de afirmacoes
positivas, que enfatizam a divindade (empregadas no sentido material) exercem sobre o
pensamento do mundo; estudem as falhas dos dicipulos por meio do orgulho, do
complexo de salvador do mundo, do complexo do servico e todas as diversas distorcoes
da realidade que o homem encontra no Caminho, que impedem seu progresso e
corrompem o servico que ele deveria estar prestando aos outros. Insistam, em suas
mentes, na espontaneidade da vida da alma e n&do a debilitem com a miragem da alta
aspiracdo interpretada de maneira egoista, 0 egocentrismo, a autoimolacdo, a
autoagressividade, a autoafirmacdo no trabalho espiritual — que s&o algumas das
miragens do Caminho.

A seguir vamos analisar a miragem no plano etérico e o tema do Morador do Umbral e,
assim, concluir as grandes linhas do nosso problema que a primeira parte destes
ensinamentos pretendia transmitir.

Antes de abordar esse assunto em detalhes, gostaria de acrescentar algo a nossa
consideragao anterior sobre o problema da miragem. Na Ultima instrugdo que lhes passei*
discorri um pouco sobre o tema dos varios tipos de miragem e deixei com VOCés 0
conceito da grande importancia que elas exercem em suas vidas individuais. O campo de
batalha (para o homem que esta se aproximando do discipulado aceito ou que esta no
caminho do discipulado, no sentido académico) ¢ principalmente o da miragem. E este o
principal problema, cuja solucdo é iminente e urgente para todos os discipulos e
aspirantes seniores. Portanto, ficara evidente para vocés porque foi enfatizada, na era
ariana, a necessidade do estudo da Raja Yoga e de se submeter a disciplina que ela
estipula. Somente por meio da Raja Yoga pode um homem se manter firme na luz, e
somente por meio da iluminacéo e pela obtencdo de uma clara visdo podem se dissipar,
finalmente, as névoas e 0os miasmas da miragem. Somente quando o discipulo aprender
a manter a mente “firme na luz”, quando os raios da luz pura forem vertidos de sua alma,
a miragem podera ser descoberta, discernida e reconhecida pelo que essencialmente é, e
assim fazer com que desapareca, da mesma maneira como as névoas da Terra se
dissolvem ante os raios do Sol nascente. Portanto, aconselho-os a prestar mais atencéo a
meditacdo, a cultivar sempre a capacidade de refletir e a assumir a atitude de reflexdo —
mantendo-a firmemente durante todo o dia.

Vocés descobrirdo todo o mérito de uma reflexdo profunda sobre os propositos pelos
guais a intuicao deve ser cultivada e a mente lluminada desenvolvida, perguntando-se se
esses propositos tém o mesmo objetivo e se devem ser realizados ao mesmo tempo.
Descobrirdo, entdo, que seus objetivos diferem e que os efeitos de seu pronunciado
desenvolvimento sobre a vida da personalidade também sé&o diferentes. A miragem nao €
dissolvida por meio da intuicdo, nem a iluséo é eliminada pelo uso da mente lluminada.

A intuicdo é um poder superior ao da mente e uma faculdade latente na Triade espiritual;
€ 0 poder da razdo pura, uma expressao do principio budico, e se encontra além do
mundo do ego e da forma. Somente quando o homem se torna um iniciado, é possivel
para ele exercer normalmente a verdadeira intuicdo. Com isto quero dizer que a intuicéo

4N. do T.: O Mestre faz referéncia a determinada instrucéo transmitida aos seus discipulos. Consulte o Discipulado na
Nova Era.
43



podera atuar tao facilmente quanto o principio mental no caso de uma pessoa que possua
a inteligéncia ativa. No entanto, a intuicdo se fara sentir muito antes em casos extremos
ou de demanda urgente.

lluminacdo é o que a maioria dos aspirantes, como 0s que fazem parte deste grupo, deve
buscar. Devem cultivar o poder de usar a mente como um refletor da luz da alma,
dirigindo-a aos niveis da miragem e, portanto, dissipando-a. A dificuldade est4, irmaos,
em fazé-lo em meio as agonias e aos engodos produzidos pela miragem. E preciso ser
capaz de se retirar calmamente no mental e ali manter os pensamentos e 0s desejos ao
abrigo do mundo onde a personalidade atua normalmente; é preciso centrar a consciéncia
no mundo da alma, para ali aguardar os desenvolvimentos, silenciosa e pacientemente,
sabendo que a luz brilhara e que a iluminacéo vira, oportunamente.

Quando as reacdes a propria vida e condicbes ambientes provocam a critica, o espirito de
separatividade ou o orgulho, é importante adotar em relacdo a elas uma atitude de
extrema desconfianca. As qualidades enumeradas acima sédo definidamente geradoras de
miragem. Em linguagem oculta, sdo "as caracteristicas da miragem". Reflitam sobre isso.
Se um homem conseguir se libertar dessas trés caracteristicas, ele estara no caminho
certo para renunciar e dissipar toda a miragem. Estou escolhendo minhas palavras com
cuidado, em um esforco para prender sua atencao.

A ilusdo € dispersada, rejeitada e eliminada por meio do uso consciente da intuicdo. O
iniciado se isola do mundo da illusdo, das formas ilusérias e dos impulsos da atracdo da
personalidade. Assim — por meio da incomunica¢do — entra em contato com a realidade
em todas as formas, oculta até entdo pelo véu da ilusdo. Temos nisso um dos paradoxos
do Caminho. Isolamento e incomunicacao do tipo certo levam as relacfes corretas e aos
contatos certos com o real; produzem a oportuna identificacdo com a realidade, por meio
do isolamento de si mesmo em relacdo ao irreal. E esta a ideia que esta por tras dos
ensinamentos dados no ultimo livro nos Yoga Sutras de Patanjali. Esses Sutras foram
muitas vezes interprestados erradamente, seu significado foi distorcido, vendo neles,
aqueles de tendéncias separatistas e que buscam fins egoistas, uma tese em favor do
tipo errado de isolamento.

E a propria alma que dispersa a iluséo, pelo uso da faculdade da intuicdo. E a mente
iluminada que dissipa a miragem.

Gostaria de assinalar que muitos aspirantes bem intencionados fracassam neste ponto,
em razao de dois erros:

1. Eles deixam de discriminar entre a iluséo e a miragem.

2. Eles se esforcam para dissipar a miragem pelo que acham que é o método correto —
isto é, apelando para a alma quando, na realidade, precisam usar a mente corretamente.

Para aquela pessoa que se encontra em meio a névoas e miragens, € muito mais facil
sentar-se e fazer crer a si mesmo, por autossugestao, que esta "apelando para a alma" e
nao submeter a propria natureza astral e emocional aos efeitos diretos e penosos da
reflexdo, usando a mente como o instrumento que permite dissipar a miragem. Pode
parecer estranho, mas "fazer apelo a alma" para agir diretamente sobre a miragem pode
levar (e leva com frequéncia) a uma intensificacdo da dificuldade. A mente € o meio pelo
qgual a luz pode ser aplicada em todas as condi¢cdes de miragem, e os etudantes bem
fariam em manter esse pensamento constantemente em sua consciéncia. O processo

a4



consiste em vincular a mente com a alma e, em seguida, se focalizar conscientemente e
com precisdo na natureza mental, isto é, no corpo mental e ndo na naturreza alma, na
forma egoica. Em seguida, por meio da analise, da discriminacdo e do correto pensar,
passar a tratar do problema da miragem. O problema € que os discipulos geralmente nao
reconhecem a condigcdo como sendo miragem e é dificil dar uma regra clara e infalivel
que traga esse reconhecimento. E possivel afirmar, porém, que sempre ha miragem
guando encontramos:

1. Criticas, quando uma analise cuidadosa mostraria que nenhuma critica realmente se
justifica.

2. Criticas, onde nao ha responsabilidade pessoal envolvida. Com isso quero dizer que
nao € o lugar nem o dever do homem criticar.

3. Orgulho do que alcancou, ou satisfacdo de ser um discipulo.
4. Todo senso de superioridade ou tendéncia separatista.

Poderiamos dar muitas outras indicacdes que permitam reconhecer a miragem, mas se
todos vocés prestarem atecdo nas quatro sugestdes acima, liberariam a vida de maneira
bastante perceptivel da influéncia da miragem e em consequéncia poderiam servir melhor
aos seus semelhantes. Procurei aqui Ihes dar uma ajuda prética nesta dificil batalha entre
0s pares de opostos, que é a principal causa da miragem.

3. Miragem nos Niveis Etéricos — Maya

Chegamos agora ao exame dos meios pelos quais € possivel pér fim ao maya e o
discipulo se liberar da influéncia da forca do plano fisico. Na afirmacdo acima, podemos
encontrar toda a histéria do maya. E podemos acrescentar também (de maneira talvez
nao inteiramente correta, mas suficiente para justificar referida afirmacéo) de que o maya,
como efeito reconhecido, s6 é vivenciado por alguém que esteja no Caminho, no inicio do
Caminho de Provacéo ou de Purificacdo. A pessoa esta sempre em meio a forcas. Porém,
maya s6 comeca a se tornar um problema quando é reconhecido como tal,
reconhecimento que ndo € possivel nas primeiras etapas da evolucdo. No Caminho, o
individuo comeca a observar e a descobrir os efeitos da for¢a; ele se vé conscientemente
vitima das correntes de for¢a; o individuo é levado a algum tipo de atividade por forcas
descontroladas, e 0 mundo da forca se torna uma realidade percebida conscientemente
pelo aspirante que luta. Por esta razdo disse que o maya € uma dificuldade
predominantemente do corpo etérico, pois em relagdo ao maya estamos tratando com
forcas que sao vertidas pelos sete centros do corpo (por todos ou por alguns), provocando
reacoes e efeitos que sdo desejaveis ou desastrosos.

Naturalmente € necessario compreender que toda manifestacdo em todos 0s niveis €
uma expressao de forgca, mas as forgcas a que me refiro aqui sob o termo maya sao as
energias nao controladas, aqueles impulsos nédo direcionados que emanam do mundo do
prana e da forca latente na propria matéria. Eles levam o homem a atuar de maneira
errada e o envolvem em um turbilhdo de efeitos e de condicdbes em que ele fica
totalmente indefeso. Ele é vitima da uma for¢ca coletiva, de massa, oculta na natureza
animal ou no mundo e em circunstancias ambientais em que se encontra. Quando ao
poder de maya se somam as condicbes de miragem e também as ilusbes do discipulo
avancado, é necessario haver uma perfeita diferenciacdo entre os trés tipos de
“‘deturpacdo”. Devemos lembrar que ao usar o termo deturpagdo queremos dizer

45



deturpagdo do angulo da alma. O aspirante tem que aprender a permanecer livre da
ilusdo, da miragem e do maya; para isto tem que compreender os meios de se liberar, que
s&o: Intui¢do, lluminagéo e Inspiragao.

O problema de maya é complicado dado o fato de que no plano fisico (como no plano
astral, embora isto ainda seja pouco compreendido) € travada a batalha dos pares de
opostos. Referidos pares de opostos sdo de natureza um tanto diferentes em alguns
aspectos em relacédo aos que se encontram no plano astral. No plano fisico (e com isso
me refiro aos niveis etéricos do plano fisico, no qual o poder enganador de maya se faz
sentir) se congregam as forcas do mundo subjetivo da personalidade e as antigas
energias da propria matéria, trazidas como sementes latentes de um sistema solar
anterior.

Talvez figue mais claro para sua percepcdo se eu formular a verdade sobre maya da
seguinte maneira:

Os impulsos latentes da vida da personalidade quando estédo separados da alma, e nao
sob o controle dela, se mesclam com os fluidos pranicos que se encontram na periferia da
esfera de influéncia da personalidade, e se tornam entdo potentes correntes de forcas
dirigidas, que procuram vir a manifestacéo fisica por intermédio dos sete centros do corpo
fisico. Tais forcas ou impulsos, e mais o prana disponivel, constituem o corpo etérico do
homem néo evoluido e, muitas vezes, do homem comum. Ficara evidente, pois, o0 quanto
o homem nao evoluido é vitima da energia de massa de tipo inferior, porque seu corpo
etérico responde e extrai energia de um tipo de prana geral ambiental, até chegar o
momento em que uma definida diregcdo e um controle mais elevado — seja por meio da
aspiracdo orientada e da disciplina mental ou, posteriormente, como resultado do
condicionamento da alma, para usar uma frase de cunho psicolégico.

Esta energia etérica, enfocada no corpo etérico de um individuo passa por duas etapas
antes do periodo do discipulado:

1. A etapa em gue assimila a segunda forca a que fiz referéncia — a forca latente na forma
fisica densa, a energia da substancia atdmica, dessa maneira produzindo uma definida
mescla e fusdo. Isto faz com que a natureza animal responda inteiramente aos impulsos
internos que emanam do mundo de prana, no que diz respeito ao homem néo
desenvolvido, ou do astral inferior, no que diz respeito ao homem um tanto mais
desenvolvido ou homem comum.

2. Contudo, no momento em que ocorre a orientacdo interna para o mundo dos valores
superiores, a forca etérica ou vital entra em conflito com o aspecto mais inferior do
homem, o corpo fisico denso, e é travada a batalha dos pares de opostos inferiores.

E interessante observar que, durante esta etapa, a énfase recai sobre as disciplinas
fisicas e fatores de controle, tais como total abstinéncia, celibato, vegetarianismo, higiene
e exercicios fisicos. Por meio deles, o controle da vida da matéria, a expressao inferior do
terceiro aspecto da divindade, pode ser contrabalancado e o homem é liberado para a
verdadeira batalha dos pares de opostos. Esta segunda batalha é o verdadeiro
Kurukshetra e é travada na natureza astral, entre os pares de opostos caracteristicos do
nosso sistema solar, assim como os pares de opostos fisicos sdo caracteristicos do
sistema solar anterior. De um angulo interessante, a batalha entre os opostos que é
empreendida em uma volta inferior da espiral, no que diz respeito ao corpo fisico em seus
dois aspectos, pode ser visto em desenvolvimento no reino animal. Neste processo, 0s

46



seres humanos atuam como os agentes disciplinadores, e os animais domesticados,
forcados a se adaptarem ao controle humano, estao lutando (embora inconscientemente
do nosso ponto de vista) com o problema dos pares de opostos inferiores. A batalha é
travada por meio do corpo fisico denso e das forcas etéricas, e dessa maneira uma
aspiracdo superior € trazida a expressdo. Isto produz neles a experiéncia que
denominamos “individualizagdo”, em que € semeada a semente da personalidade. No
campo de batalha humano, o Kurukshetra, o aspecto superior da alma comeca a dominar,
produzindo o processo da integracdo humano-divina que chamamos de “iniciacao”.
Reflitam sobre isto.

Quando um aspirante alcanca o ponto na sua evolugdo em que se torna necessario e
urgente o controle da natureza fisica, ele recapitula em sua propria vida a batalha anterior
com os pares de opostos inferiores, e comeca a disciplinar a sua natureza fisica densa.

Fazendo uma ampla e completa generalizacdo, seria possivel dizer que para a familia
humana como um todo, este conflito do corpo fisico denso-etérico foi travado na Guerra
Mundial, que foi a imposi¢éo de uma tremenda prova e disciplina. Vamos lembrar que os
nossos testes e disciplinas sdo autoimpostos e surgem das nossas limitacbes e
oportunidades. O resultado desse teste foi a entrada no Caminho de Provagdo de um
grande numero de seres humanos, devido a depuracdo e purificacdo a que foram
submetidos. Este processo de purificacdo os preparou, em certa medida, para o
prolongado conflito no plano astral que os aspirantes tém pela frente antes da conquista
da iniciagdo. E a “experiéncia de Arjuna”. E um ponto interessante sobre o qual refletir, e
explica grande parte do mistério e das dificuldades que se apresentam no
desenvolvimento humano. O aspirante individual € propenso a pensar apenas em termos
de si mesmo e em suas provas e testes individuais. Ele precisa aprender a pensar nos
acontecimentos em termos coletivos e no efeito preparatério no que diz respeito a
humanidade. A Guerra Mundial foi o ponto culminante do processo de “desvitalizacdo” do
maya mundial. Muita forca foi liberada e esgotada e muita energia foi exaurida. Em
consequéncia, muito foi aclarado.

Muitas pessoas hoje estdo ocupadas, em suas proprias vidas, com exatamente 0 mesmo
processo e 0 mesmo conflito. Em escala reduzida, o que ocorreu na Guerra Mundial esté
ocorrendo em suas vidas. Estdo ocupadas com o problema de maya e por iSsoO vemos
hoje uma crescente énfase nas culturas fisicas, disciplinas e treinamentos fisicos, tais
como sdo impostos no mundo dos esportes, nos exercicios atléticos e no treinamento
militar. Apesar de todas as motivacdes erradas e dos terriveis e malignos efeitos
(generalizando amplamente), o treinamento do corpo e a direcéo fisica organizada da
juventude do mundo de hoje em todos os paises, em especial nos paises militarizados de
Europa, estdo preparando a via para que milhdes de seres entrem no Caminho de
Purificacdo. E uma verdade muito dura, meus irmdos? A humanidade esta na direcio
certa, embora (durante um breve interlidio) possa ndo compreender bem o processo e
aplicar motivos errados a atividades corretas.

Todos esses pontos serdo abordados com mais detalhes quando chegarmos a terceira
secao e comecgarmos a estudar os modos de acabar com a miragem, a ilusdo e o maya.
No momento, estou tratando apenas em lhes dar uma visdo geral e uma pequena
formulacdo da tabulacdo encontrada na pagina 23. Estude-a com cuidado e, se possivel,
memorize-a, pois a correta compreensao dessa tabulacao Ihe trara muita utilidade real.

Com relacdo ao problema de maya, gostaria de assinalar que um dos primeiros passos a
dar para tratd-lo corretamente é alcancar uma boa coordenacéo fisica; é esta a razéo da

47



énfase hoje na educacdo das criancas e a aplicacdo e uso de um processo similar
denominado “alinhamento” quando tratamos do trabalho de meditagdo e do esforgo para
induzir um controle crescente da alma. Os estudantes bem fariam em manter isto em
mente e refletir sobre as seguintes frases:

1. Coordenacao fisica.

2. Orientacgéo astral.

3. Direcdo mental.

4. Alinhamento da personalidade

Sao todos eles esforgcos para expressar o processo de “correta atividade no Caminho de
Retorno”. Este retorno é o objetivo da familia humana e a meta culminante dos quatro
reinos da natureza. Poderiamos ampliar o conceito expressando a verdade da seguinte
maneira:

Processo Correspondéncia Obstaculo
1. Coordenacéo fisica Reino mineral Maya
2. Orientacao astral Reino vegetal Miragem
3. Dire¢édo mental Reino animal llusédo
4. Alinhamento da personalidade Reino humano O Morador do Umbral

Estes processos tém, portanto, equivalentes em todos os reinos e levam:

1. Ao desabrochar da consciéncia divina, 0 que comeca no reino mineral.

2. A expressdo da alma, o que esta tipificado no reino vegetal, com sua utilidade e beleza.
3. A manifestacdo do Cristo, que € a meta reconhecida do reino animal que trabalha por
sua individualizacéao.

4. A revelacdo da gloria de Deus, que é o objetivo que a humanidade tem diante de si.

4. Miragem nos planos mentais superiores — O Morador do Umbral.

Vamos agora tratar sucintamente do problema do Morador do Umbral. O Morador é
considerado com frequéncia como um horror a ser evitado e um mal Ultimo que chega ao
seu ponto culminante. Entretanto, lembraria que o Morador € “aquele que esta diante do
portal de Deus”, que mora na sombra do portal da iniciacéo e enfrenta o Anjo da Presencga
com os olhos abertos, como diz a antiga escritura. O Morador pode ser definido como o
somatorio das forgcas da natureza inferior, segundo se expressam na personalidade, antes
da iluminacéo, da inspiracéo e da iniciacdo. A personalidade, nesta etapa, € muito potente
e 0 Morador personifica todas as for¢as psiquicas e mentais que, no transcurso das eras,
o homem desenvolveu e nutriu com cuidado. Pode ser considerado como a poténcia da
triplice forma material antes de se consagrar e se dedicar a vida da alma e ao servico a
Hierarquia, a Deus e a humanidade.

O Morador do Umbral é tudo o que um homem é, fora do seu Eu espiritual superior; € o
terceiro aspecto da divindade, segundo se expressa por meio do mecanismo humano.
Este terceiro aspecto, com o tempo, deve ficar subordinado ao segundo aspecto, a alma.

As duas grandes forcas que se opoem, o ANJO e o MORADOR, se encontram frente a
frente e tem lugar o conflito final. Aléem disso, vocés observardo que se trata de um

48



encontro e uma batalha entre outro par de opostos mais elevado. O aspirante, entdo, tem
gue tratar de trés pares de opostos, a medida que vai avancando para a luz e a liberacgéao.

Os Pares de Opostos

1. No Plano Fisico ... O denso e o etérico.
Conflito travado no Caminho da Purificacao.

2. No Plano Astral ... As bem conhecidas dualidades.
Conflito travado no Caminho do Discipulado

3. No Plano Mental . . . O Anjo e o Morador.
Conflito travado no Caminho da Iniciacao.

Entendo que ja lhes dei o suficiente para refletir; concluiria, porém, assinalando a vocés o
lado muito pratico do que Ihes comuniquei e aconselharia a descobrirem em sua propria
experiéncia pratica a natureza da batalha que cada um de vocés tem que travar. Nesse
sentido, vou ajuda-los de maneira bem precisa.

Sera util para vocés se eu lhes indicar — a cada um de vocés — 0s raios que regem a sua
triplice personalidade. Assim vocés ficardo em posicao de conduzir a si préprio com mais
sabedoria, de identificar mais facilmente as causas das dificuldades e de estudar de
maneira mais inteligente o efeito que podem exercer uns sobre os outros e sobre as
pessoas com as quais tém contato na vida diaria. Abordarei em detalhes o treinamento
gue deve ser dado a cada um dos trés corpos, tomando um dos veiculos de cada vez e
explicando o problema que cada um de vocés enfrenta em relacdo aquele veiculo
especifico, e alocando uma meditacédo que Ihes permitira lidar (com maior facilidade) com
a personalidade a partir desse angulo especifico.

Do exposto acima, observardo que minha intencdo é |lhes dar um treinamento mais
cuidadoso e intensivo. Vocés vao se beneficiar com isso? Nesse interim, e para que
possam captar a verdade do que Ihes direi mais a frente, queiram se estudar com cuidado
durante os proximos seis meses para que vejam se 0 que sugerirei mais tarde ndo é
verdade. Nesta autoandlise, como guia, usem as informa¢des dadas no Tratado sobre os
Sete Raios. Lembraria a vocés que o0s raios regem 0s trés corpos na seguinte ordem:

1. Raios que regem o corpo mental Raios 1, 4, 5.
2. Raios que regem o corpo astral Raios 2, 6.
3. Raios que regem o corpo fisico Raios 3, 7.

Observarao que todos os raios exercem seu papel no mecanismo do homem, fazendo de
todas as circunstancias oportunidades e de todas as condicbes, meios de
desenvolvimento. Esta formulacdo sobre os raios regentes € uma formulacdo de uma
regra infalivel, salvo no caso dos discipulos aceitos.

Durante a leitura e o estudo, sera muito util refletir sobre as seguintes perguntas e
responder a elas:

1. Qual é a relagéo da intuicdo com o problema da iluséo?

2. De que maneira a iluminagdo pode dissipar a miragem e como iSso pode ser
viabilizado?

49



3. Defina maya e formule o seu entendimento sobre a inspiragdo como um fator para
dissipa-lo.

Propositadamente, ndo elucidei essa técnica, pois queria que extraissem suas proprias
ideias. Recomendo que continuem com a meditacdo de grupo, com todo cuidado, que é
de profunda importancia para o grupo no interesse da integracdo e da real cooperacao
espiritual. O trabalho de Lua Cheia também aumentara de importancia. Mais tardes vocés
reconhecerdo e registrardo com mais facilidade a natureza da miragem a dissipar e terdo
mais habilidade para perceber o processo de distribuicdo de luz.

CAPITULO 2

AS CAUSAS DA MIRAGEM

1. O Desenvolvimento da Miragem na Raca e no Individuo

Agora vamos empregar este termo "miragem" para designar todos os aspectos das
aparéncias enganosas, ilusdes, mal-entendidos e interpretacdes erradas que se colocam
diante do aspirante a cada passo do caminho, até que ele chegue a unidade. Gostaria
gue obervassem este termo "unidade,” pois ele contém o segredo da eliminacdo da
ilusdo, como este processo de liberacdo da miragem foi denominado em termos
ocultistas. Ficara claro para vocés (se tiverem estudado com atencdo essas instrucdes)
gue a causa da miragem tem como base principal o senso de dualidade. Se referida
dualidade néo existisse, ndo haveria miragem alguma; e essa percepcao da natureza dual
de toda manifestacéo esta na raiz do problema ou problemas com os quais a humanidade
se depara — em tempo e espaco. Esta percepcdo passa por varias etapas e € o grande
problema da entidade consciente. Trata-se de uma condi¢cdo que € uma dificuldade no
reino da consciéncia em si, ndo é inerente a substancia ou a matéria. O morador no corpo
percebe de maneira errada: ele interpreta incorretamente o que € percebido; ele passa a
se identificar com aquilo que ndo é ele mesmo; ele transfere sua consciéncia para um
reino de fenbmenos que o envolve, ilude e aprisiona até 0 momento em que fica inquieto
e infeliz com a sensac¢do de que alguma coisa esta errada. Acaba por reconhecer que ele
nao € o que parece ser e que o mundo fenoménico da aparéncia ndo € idéntico a
realidade como havia suposto até entdo. A partir desse momento, ele chega ao senso de
dualidade, ao reconhecimento da "alteridade" e a percepcdo de que seu senso de
dualismo deve ser encerrado e que um processo de unificacdo e uma tentativa de
alcancar a unificagdo devem ser empreendidos. A partir desse momento, os problemas do
homem em evolugdo comegcam a ser observados por ele e confrontados
conscientemente, e ele enfrenta um longo periodo de "extirpacdo da miragem e a entrada
naquele mundo em que somente a unidade é conhecida”. As etapas a partir de entao
podem ser enumerados da seguinte maneira:

Primeira: A etapa em que o mundo material é reconhecido e avaliado. Temporariamente,
torna-se a meta de toda atividade e o homem, recusando-se a reconhecer a diferenca que
existe entre ele e o mundo material e natural, procura se identificar com ele e encontrar
satisfacdo em prazeres e atividades puramente fisicos. Esta etapa se divide em duas
partes:

50



a. A etapa em que o homem busca satisfagdo na reacdo quase automatica aos instintos
fisicos, ao sexo, alimento e calor, aspectos que se sobressaem em sua consciéncia. A
natureza animal do homem se torna o centro da tentativa de produzir algum senso de
unidade. Como o homem interno e sutil ainda exerce um "impacto fraco" (como se diz em
termos esotéricos), ocorre temporariamente uma unificacdo fisica, que serve para
aprofundar a miragem e retardar o progresso para a liberacéo.

b. A etapa em que busca satisfacdo e senso de unidade no reino das posses materiais, no
estabelecimento de um centro de beleza e conforto na vida do plano fisico. Ali ele pode
estar em casa e alheio a um crescente senso de dualismo que, dia apos dia, fica cada vez
mais forte. Essa estapa sO ocorre muito tempo depois, quando o aspirante esta prestes a
se reorientar para a verdade e a dar os primeiros passos rumo ao Caminho Probacionario.
E a que corresponde entre o final do Caminho da Evoluc&o e a etapa mencionada acima,
mas o0 homem que a experimenta é uma pessoa muito diferente daquela que agora busca
a sintese na materializacdo da beleza no plano externo. O homem sutil est4d agora se
tornando dominante.

Segunda: A etapa em que o homem, antes de tudo, se torna consciente da dualidade que
pode ser expressa pelas palavras "o homem e as forcas". Ele desperta para o fato de que
ele e toda a humanidade séo vitimas de forcas e energias sobre as quais ndo exercem
controle algum e que levam os homens para |a e para ca. Torna-se também consciente de
forcas e energias dentro de si mesmo sobre as quais igualmente ndo exerce controle e
qgue o forcam a agir de varias maneiras, tornando-o muitas vezes vitima de suas proprias
desordens, seus proprios atos e energias dirigidas de maneira egoista. Nesta altura o
homem descobre (inconscientemente no inicio e depois de maneira consciente) a
dualidade inicial — o corpo fisico e o corpo vital ou etérico. Um é o mecanismo de contato
no plano fisico, o outro € 0 mecanismo de contato com as forcas internas, energias e
mundos do ser. Esse corpo vital controla e galvaniza o corpo fisico em uma atividade
guase automaética. Fiz referéncia a esta dualidade em uma instrucdo anterior. Esta etapa
€ de grandes dificuldades para o homem, como individuo, e para a humanidade como um
todo. Os homens ainda séo tao ignorantes da "realidade que brilha sob o envelope que a
envolve" — como diz o Antigo Comentario — que uma percepcao real € dificil e, no inicio,
guase impossivel. De maneira cega e ignorante, os homens tém de lidar com esse
primeiro par de opostos. E isso que estamos vendo acontecer no mundo neste momento.
As massas estdo despertando para a percepcdo de que sao vitimas e intérpretes de
forcas sobre as quais ndo tém controle e ndo compreendem. Gostariam de assumir o
controle sobre elas e estdo determinadas a fazé-lo sempre que possivel. E esse o maior
problema hoje no campo econémico e no campo da vida diaria e do governo.

A tensdo mundial atual se deve ao fato de que a forca fisica e a energia etérica estdo em
conflito. Nao nos esquecamos do que disse anteriormente, de que a forca etérica esta
estreitamente relacionada com a Ménada, o aspecto espiritual mais elevado. E a prépria
vida que esta a ponto de se exteriorizar. Dai a énfase hoje sobre o espirito da
humanidade, sobre o espirito de uma nagéo e sobre o espirito de um grupo. Tudo isso é
resultado da batalha que é travada entre esse par de opostos, no campo dos assuntos
humanos e no campo da vida humana individual comum. No entanto, é esse conflito —
travado até o ponto da sintese e da unificacdo — que produz a reorientacdo da raca e do
individuo para os valores mais verdadeiros e para o0 mundo da realidade. E esse conflito —
travado com sucesso — que coloca o0 homem, como individuo, e a massa, como um todo,
no Caminho da Purificacdo. Quando ha a unificacdo dessas energias no plano fisico,
temos entdo uma atividade unidirecionada e uma determinacéo de seguir em uma direcao

51



especifica. Segue-se a recombinacédo® (observemos essa palavra e seu uso) da dualidade
em uma unidade.

No estagios iniciais, essa recombinacao resulta (no que diz respeito ao aspirante comum),
em uma unidade astral temporaria e, em seguida, emerge o devoto unidirecionado. N6s o
encontramos em todos os campos — da religido, da ciéncia, da politica ou em qualquer
outro departamento da vida. Sua unidade etérica, que produz a reorientagdo — cujo
resultado € uma clara visdo, uma compreensao da verdade e uma imagem do caminho
imediato a seguir — serve temporariamente para produzir no homem o espelhismo por
meio da sensacéo de realizacdo, de seguranca, de poder e de destino.

Ele segue em frente de maneira cega, furiosa e implacavel até que, de repente, se depara
com uma mudanca das condi¢ges e reconhece outra situacdo muito mais dificil. Os pares
de opostos no plano astral o confrontam, e ele se torna Arjuna no campo de batalha. Todo
0 seu senso de unificacdo, de direcdo, de satisfacdo segura e, muitas vezes, presungosa
desaparece e ele se vé perdido nas brumas e miragens do plano astral. E essa a situacio
de muitos discipulos bem-intencionados neste momento, e é sobre ela que devo me deter
por um momento, porque esse grupo, quando consegue trabalhar como grupo, tem como
tarefa a dissolucdo de uma parte da miragem mundial. Algum dia (e esperemos que iSso
ocorra em breve) esse grupo e outros grupos semelhantes devem trabalhar, como grupo
e sob a direcdo de seus respectivos Mestres, para romper a miragem do mundo e deixar
entrar um pouco de luz e de iluminacdo para que os homens possam, a partir de entéo,
trilhar mais verdadeiramente o Caminho com toda seguranca.

Portanto, escolhi para participar deste trabalho véarios aspirantes cuja tendéncia é
sucumbir a miragem, embora dois deles sejam menos propensos a isso do que 0s outros.
Sua relativa liberdade em relacdo a miragem foi um dos motivos pelos quais os escolhi.
Sado eles D.L.R. e D.P.R. Que esses dois mantenham suas vidas livres de qualquer
tendéncia a miragem se quiserem servir corretamente a seus irmaos, conforme desejo.
Darei indicacdes de sua tendéncia nessa direcdo em suas instrucées pessoais. Os outros
membros do grupo sdo prontamente propensos a miragem, o que € um sofrimento para
eles. No entanto, isso pode se transformar rapidamente em um trunfo. Como a miragem
do mundo pode ser dissipada, a ndo ser por aqueles que a reconhecem pelo que é e que
ja lutaram contra ela em sua vida diaria? Como pode haver sucesso na remocao da
miragem do mundo por meio da iluminagdo, a menos que essa iluminagéo seja promovida
por aqueles que aprenderam a lancar o projetor da alma nos lugares escuros e na
miragem que os rodeia, como individuos, e depois vé-los desaparecer? Ndo desaminem
com essa "fraqueza que vem da miragem", mas considerem seu esfor¢co para entender o
problema e sua capacidade de chegar a solucdo em suas proprias vidas como parte da
contribuicdo que podem dar a esse que € 0 mais assombroso dos problemas mundiais.
Resolva sua miragem habitando na luz e mantendo a mente firme nessa luz e
aprendendo a lancar essa luz nas névoas da miragem no plano astral. Nado tentem
resolvé-lo, como alguns aspirantes fazem com tanta frequéncia, dizendo: "Agora eu
entendo”, enquanto tudo o que fazem (e muitos de vocés fazem o mesmo) é reagir a um
lugar comum ocultista evidente.

Terceira: Esta etapa da miragem é muitas vezes chamada de Experiéncia de Arjuna. Hoje
o Arjuna mundial esta enfrentando os pares de opostos, como também o discipulo
individual, que estara pronto — quando esses pares tiverem sido transmutados em uma
unidade — a trilhar o Caminho do Discipulado.

®N. do T.: no original em inglés a palavra ¢ “resolution”
52



E possivel destacar que:

1. Em todos os paises, as massas estao lutando contra o primeiro par de opostos, aquele
no plano fisico. Quando a "recombinacao” ocorrer, essas massas entrardao no Caminho da
Purificacdo. Isso esta se produzindo rapidamente. Poderiamos acrescentar que se trata
de um processo longo e lento porque a consciéncia, nesta etapa, ndo é a percepcao
inteligente do homem que pensa, mas a consciéncia cega do homem fisico, mais as
préprias forcas da natureza.

2. O cidadéo educado comum de todas as terras esta enfrentando hoje a experiéncia de
Arjuna e os pares de opostos no plano astral. Dai o intenso sentimento que existe no
mundo; dai também a busca pela iluminacdo por meio da educacéo, da religido e das
muitas agéncias de instrugdo mental, com o consequente crescimento do conhecimento,
da sabedoria e das corretas relacfes. Essas pessoas normalmente se enquadram em
duas classes:

a. Aquelas que estao cientes da necessidade de decisdo e discriminagdo no pensamento
e na escolha, mas que ainda ndo estao verdadeiramente cientes das implicacbes nem
das indicacbes. E a chamada "fase de perplexidade do dilema de Arjuna” e, & miragem
racial, nacional e individual, acrescentaram uma miragem espiritual que intensifica a
névoa.

b. Aguelas que sairam dessa condicdo e estdo se conscientizando de seu problema.
Veem o0s pares de opostos e estdo entrando na "estapa de reconhecimento da libertacao
de Arjuna". Veem a Forma de Deus e a Realidade que mora dentro dessa Forma e estao
chegando a decisdo de deixar o Guerreiro dar continuidade a luta. Elas entdo (quando a
decisédo e a escolha corretas tiverem sido feitas) "se levantardo e lutardo" e se
encontrardo ndo mais no Caminho da Purificacdo, mas no Caminho do Discipulado.

Todos vocés estdo familiarizados com esse estagio, e aspirantes como 0s encontrados
nesse grupo de estudantes ndo precisam de instru¢dées minhas sobre como trilhar o
caminho da miragem para a luz. As regras sdo bem conhecidas: as miragens as quais
vocés sdo suscetiveis sdo igualmente bem conhecidas; as miragens as quais a
humanidade é propensa, vocés as reconhecem bem. Resta a vocés seguir o antigo
caminho da Raja Yoga e trazer a mente como uma agéncia de dissipacdo e, assim,
aprender a permanecer na "luz" entre os pares de opostos e, por meio dessa "luz",
alcancar a liberdade trilhando o nobre caminho do meio. As vezes, meus irméos, sinto
gue vocés sabem tanto teoricamente, mas que trabalharam relativamente tdo pouco. Eu
me pergunto se ndo estou assumindo uma responsabilidade excessiva ao Ihes dar mais
instrucbes. Mas lembro-me de que escrevo para outros, assim como para Vocés, e que
meu tempo é curto para esse servi¢o especifico.

A recombinacéo dessas dualidades ocorre quando a alma, o verdadeiro homem espiritual,
nao mais se identifica com nenhum dos opostos, mas permanece livre nesse caminho do
meio; o discipulo entdo vé o "Caminho iluminado a frente", ao longo do qual aprende a
seguir sem ser arrastado para os mundos da miragem que se estendem de cada lado. Ele
caminha direto para a sua meta.

3. A etapa em que o homem inteligente e que pensa, seja ele discipulo ou aspirante bem-
intencionado, ou um iniciado do primeiro e segundo graus, precisa aprender a distinguir
entre a verdade e as verdades, entre o conhecimento e a sabedoria, entre a realidade e a

53



ilusdo. Quando essa etapa € ultrapassada, leva a terceira iniciacdo, na qual a
personalidade (que € propensa a maya, miragem e ilusdo) fica livre. Mais uma vez
experimenta um senso de unificacdo, o que se devve ao desenvolvimento do senso da
intuicdo que coloca nas maos do discipulo um instrumento infalivel com o qual discriminar
e discernir. Sua percepgdo vai se tornando precisa e ele fica relativamente livre de
enganos, identificacdes e interpretacdes erradas.

Vocés devem ter notado como a carreira do homem passou, pois, de uma crise de
dualidade para uma de relativa unidade, apenas para ter esse senso de unificacdo
perturbado por um novo reconhecimento de uma dualidade mais elevada e mais
profunda. Essa dualidade produz temporariamente outra cisdo na vida de um homem e,
assim, reinicia um processo torturante de transpor ou de "curar ocultamente" essa ruptura
na continuidade da consciéncia espiritual. Lembraria a vocés que essa sensacao de paz
ou percepcédo de cisdo é, por si s, uma ilusdo e tem a natureza de miragem, e se baseia
no senso ilusorio de identificacdo com aquilo que ndo € o eu, a alma. Todo o problema
pode ser solucionado se a consciéncia desviar a identificagdo com as formas inferiores de
experiéncia para a identificacdo com o homem real e verdadeiro.

4. Etapa por etapa, o homem avancou de um estado de ilusdo ou miragem para outro
similar, de um ponto de oportunidade e de discernimento para outro, até desenvolver em
si mesmo trés capacidades principais:

1. A capacidade de manejar forca.
2. A capacidade de trilhar o caminho do meio entre os pares de opostos.
3. A capacidade de usar a intuicéo.

Ele desenvolveu essas capacidades pela recombinacédo dos pares de opostos nos planos
fisico, astral e mental inferior. Agora ele enfrenta sua solugdo culminante, dotado desses
poderes. Ele toma consciéncia dessas duas grandes entidades aparentemente opostas
(com as quais ele se identifica conscientemente) — o Anjo da Presenca e o Morador do
Umbral. Por tras do Anjo ele sente vagamente, ndo outra dualidade, mas uma grande
Identidade, uma Unidade viva, que — por falta de uma palavra melhor — chamamos de
PRESENCA.

Ele entdo descobre que a saida, nesse caso, ndo esta no método de manejar forca ou de
deixar para trds os dois pares de opostos, nem do reconhecimento correto por meio da
intuicdo, mas que esse Morador e esse Anjo devem ser reunidos; a entidade inferior deve
ser "apagada” na "luz" ou "forcada a desaparecer na radiancia”. E essa a tarefa da mais
elevada das duas entidades, com a qual a discipulo ou o iniciado, consciente e
deliberadamente, se identifica. Trataremos desse processo mais a frente. Esse € o
problema que o iniciado enfrenta antes de tomar as trés ultimas iniciacoes.

E preciso ter em mente que nenhuma dessas trés etapas é, na realidade, separada uma
da outra por linhas claras de demarca¢do, nem gque se seguem em uma sequéncia clara.
Elas ocorrem com muita sobreposi¢cao e, muitas vezes, com uma simultaneidade parcial.
Somente quando o discipulo enfrenta certas iniciagdes ele desperta para o fato dessas
distingdes. Portanto, podemos afirmar que:

1. Na primeira iniciagdo o discipulo prova que recombinou as dualidades do plano fisico e
pode impor corretamente a energia etérica (a mais elevada das duas) a energia fisica.

2. Na segunda iniciacéo, o iniciado demonstra que € capaz de escolher entre os pares de
opostos e prosseguir com decisdo no seu “caminho do meio”.

54



3. Na terceira iniciacdo, o iniciado é capaz de empregar a intuicdo para a correta
percepcao da verdade; e nesta iniciacao ele tem o primeiro vislumbre real do Morador do
Umbral e do Anjo da Presenca.

4. Na quarta iniciagdo, o iniciado demonstra sua capacidade de estabelecer uma
unificacdo completa entre o0 aspecto superior e o aspecto inferior da alma em
manifestagéo e vé o Morador do Umbral se fusionar com o Anjo da Presenca.

5. Na quinta iniciacdo — e aqui as palavras ndo conseguem expressar a verdade — ele vé
o0 Morador do Umbral e o Anjo da Presenca se fusionarem em uma sintese divina.

Surge a pergunta sobre o que produz essa miragem e essa ilusdo. O tema € tdo vasto
(abrangendo todo o campo da histéria planetaria) que pouco mais posso fazer além de
indicar algumas das causas. Até agora, poucas delas foram passiveis de correcdo, exceto
no caso de individuos. Isso significa que, quando os individuos atingem o ponto evolutivo
em que podem se identificar com seu aspecto superior, a alma, e podem entéo trazer a
energia da alma para compensar, subjugar e dominar as forgas inferiores da
personalidade, a correcdo se torna entdo possivel e ocorre inevitavelmente. Portanto,
guando chegar o momento em que um numero muito grande de pessoas se conscientizar
da condicdo da miragem mundial (descobrindo-a e lidando com ela em suas préprias
vidas), teremos uma abordagem grupal para o problema. Teremos entdo um ataque
definitivo & miragem do mundo e, quando isso acontecer — falando em termos esotéricos
"serq feita uma abertura que deixard passar a luz do orbe solar. As névoas
desaparecerao lentamente, vencidas pela radiancia solar, e 0s peregrinos encontrarao o
CAMINHO iluminado que leva do coracédo da névoa diretamente para a porta da luz".

E com a intencéo de descobrir até onde os aspirantes e discipulos do mundo chegaram
em seu entendimento e em sua maneira de lidar com esse problema que um experimento
como o que esta sendo realizado nesses grupos foi empreendido e permitido.

2. As Causas que Produzem a Miragem Mundial
As causas que produzem a miragem mundial podem ser divididas em trés grupos:

A. Causas planetarias.

B. Causas iniciadas pela prépria humanidade.

C. Causas provocadas por individuos que, no entanto, sdo fundadas e baseadas nos dois
grupos de fatores condicionantes acima.

A. Causas planetarias. S&o duas em numero e estdo além da compreenséao finita de
vocés. Eu apenas as apresento, pedindo que as aceitem como especulagfes razoaveis e
hipoteses possivelmente exatas:

1. Causas inerentes a propria substancia. Os atomos dos quais todas as formas séo feitas
foram herdados de um universo ou sistema solar anterior e, portanto, estdo tingidos ou
coloridos pelos resultados dessa grande manifestacéo criadora. Os efeitos produzidos
nesta expressao de existéncia divina constituem fatores predisponentes ou causas
iniciadoras neste sistema solar e vida planetaria. Esses fatores condicionantes e herdados
nao podem ser evitados. Eles determinam a natureza do impulso vital, a tendéncia do
desenvolvimento evolutivo e as tendéncias inatas que todas as formas possuem, como a
capacidade de crescer e se desenvolver, de orientar a espécie e de expressar no tempo e

55



no espago o arquétipo ou modelo, e de delinear e determinar a estrutura dos reinos em
gue a ciéncia divide o mundo natural. S8o essas apenas algumas das caracteristicas
inatas e inerentes da propria substancia, herdadas e condicionantes da nossa atual
manifestacao de vida divina.

2. A vida ou manifestacéo do Logos planetario, "Aquele em que vivemos, n0S movemos e
temos o0 nosso ser" é determinada por Sua propria Natureza. Para nos, esta grande Vida
encarna a perfeicdo e as qualidades que O distinguem sdo aquelas para as quais
direcionamos a nossa aspiracdo mais elevada. Porém, do angulo Daquelas Vidas Que
estdo mais avancadas do que Ele no caminho césmico (estou falando em termos
simbdlicos e da experiéncia humana) Ele esta entre os "Deuses imperfeitos". Essas
imperfeicbes entravam o desenvolvimento ou a perfeita expressdo da energia divina
guando combinadas com as qualidades e tendéncias herdadas das substancias por meio
das quais Ele deve expressar Sua vida, Seus propositos e intencdes, produzem as
"sementes da morte e da decadéncia" que caracterizam a nossa evolugéo planetaria em
todos os quatro reinos da natureza. Elas criam obstaculos, obstrucbes e entraves contra
0s quais a alma em todas as formas criadas deve lutar, assim adquirindo forca e
entendimento e alcancando, afinal, a liberacéo.

Sado essas as duas grandes causas planetarias. Elas ndo podem finalmente impedir a
alma de se emancipar, mas podem atrapalhar e atrasar. E inGtil que os homens
especulem sobre essas hipbéteses dado seu atual instrumental e tipo de cérebro
inadequados. N&o chegariam a nada e néo ficariam mais sébios.

B. Causas iniciadas pela propria humanidade. Pouco a pouco, passo a passo, a
humanidade criou e intensificou aquela condicdo de consciéncia nascida da miragem que
chamamos de plano astral. Toda a miragem é produzida pela jun¢cdo de uma ou mais
correntes de energia que produzem um redemoinho tempordrio de energias e, do ponto
de vista do homem — o observador e participante — produzem uma condi¢céo de escuridao,
um estado de perplexidade que dificulta a escolha clara e a discriminacéo correta e, nos
estagios iniciais, faz com que sejam impossiveis. Cria uma aura que hoje é de natureza
tdo geral e tdo abrangente que todos estdo, falando em termos figurados, imersos nela.
Essa aura, na infancia da raca, envolvia apenas as pessoas mais avancadas. Para
entender o que quero dizer com essa afirmacéo, gostaria de chamar sua atencdo para o
fato de que pessoas pouco inteligentes, aquelas que estdo entre os tipos humanos mais
baixos e aquelas que séo pouco mais do que animais ativos, governadas principalmente
pelos instintos, sdo capazes de lidar de forma muito simples e direta com os fatos da
existéncia com os quais se deparam e que, para elas, sdo de suma ou Unica importancia
— os fatos da fome, do nascimento e da morte, da autoprotecdo e da perpetuacédo. Ha
pouca miragem real em sua reacgdo a vida e ao viver, e sua simplicidade, como a de uma
crianga, as salva e protege de muitos dos males mais sutis. Suas emogdes nao sao sutis
e suas mentes ndo estao despertas. Mas, a medida que a humanidade evoluiu e os niveis
mais elevados da consciéncia racial se tornaram mais sutis e o fator mente lentamente se
tornou mais ativo, a miragem e a ilusado se desenvolveram muito rapidamente.

Os primeiros indicios da miragem surgiram quando os discipulos e os aspirantes do
mundo lemuriano (cujo problema era a correta compreenséo, o correto funcionamento e o
controle do corpo fisico) comecaram a se diferenciar entre eles proprios como seres
autoconscientes e as forgas fisicas e vitais. Isso imediatamente estabeleceu uma
tremenda atividade no centro da garganta, que € o aspecto superior do centro sacro (0
centro do sexo) levando assim ao inicio da miragem e ao primeiro reconhecimento e
consideracao bem definidos do impulso sexual, da atracdo sexual e — para o iniciado

56



daquele periodo — da necesséria transmutacdo do sexo. Isso se produziu em paralelo
com a Yoga mais antiga, ou o culto ao corpo fisico com o objetivo de seu controle pela
alma e a consequente fusdo de consciente e subconsciente.

Em torno dos aspirantes daquela época era possivel ver as primeiras nuvens e névoas de
miragem se acumulando, embora a ilusdo ainda ndo estivesse presente. O primeiro
reconhecimento do plano das emocg0des, do plano astral, foi evocado na consciéncia dos
grupos em preparacdo para a primeira iniciacdo, que era a iniciacdo mais elevada
possivel naquela época. A razdo do lento despertar da consciéncia astral no aspirante
daquela época, polarizado fisicamente, deveu-se ao fato de que um dos segredos da
iniciagdo consiste na compreensao e no uso corretos da consciéncia que esta ciente e é
capaz de atuar em um plano mais elevado do que aquele em que a humanidade como um
todo estd vivendo em um determinado momento. Portanto, nos tempos lemurianos, o
homem centrado fisicamente que estava prestes a ser admitido no Caminho era
consciente do seguinte:

1. Da dualidade fisica em que sua consciéncia estava acostumada a atuar normalmente e
do conflito entre o corpo fisico em si e o0 corpo etérico vital.

2. De uma consciéncia mais elevada vagamente percebida, que se distinguia pela
gualidade e senciéncia. Isso era tudo o que ele podia contatar naquele momento no plano
mais familiar para nés hoje, o plano astral.

3. De um crescente senso de identidade propria que era a alma ou o0 eu que despertava,
do Mestre que o conduziria da consciéncia puramente fisica para a etapa divina seguinte,
a consciéncia astral. Ndo nos esquecamos, devido a familiaridade e ao cansaco que o
conflito produz, que cada etapa do desenvolvimento é divino.

Assim, se o que foi dito acima reflete de fato a verdade, ficara claro que a miragem teve
origem no reconhecimento desses fatores na consciéncia e que foi o resultado das
reaces do homem as complexidades de sua prépria constituicdo e a energia de sua
prépria alma.

Com o passar do tempo, toda a familia humana se conscientizou do novo dualismo
emergente que existia entre a constituicdo fisica e o plano astral, além da atividade do
centro no proprio homem, centro que, nessa etapa, apareceu como consciéncia e
percepcao inata — e naquela época sem faculdade de raciocinio — de um impulso para
uma vida mais elevada ou de uma tendéncia para uma atividade inferior. Esta consciéncia
nebulosa se desenvolveu a certa altura no que chamamos de Voz da Consciéncia.
Quando isso aconteceu, a complexidade e as dificuldades da vida aumentaram muito e a
miragem ficou definidamente estabelecida na Terra. Era aquilo que envolvia e enfatizava
demais o inferior em detrimento do superior e servia para desviar a atencédo do aspirante
da realidade. Deveria eu enfatizar novamente que, nessa etapa inicial, a miragem so6 era
produzida e reconhecida pelas pessoas altamente evoluidas daquele periodo?

Depois a raca lemuriana foi se extinguindo lentamente e a racga atlante passou a existir.
Durante os milhdes de anos em que essa raca floresceu na Terra, houve um grande
namero de pessoas que ainda tinham a consciéncia lemuriana, assim como hoje, nesta
moderna raca ariana, ha muitos, muitos milhdes de pessoas que expressam a
consciéncia atlante e sdo polarizadas em seus corpos astrais, vitimas das emocoes e da
consequente miragem.

57



Na raca atlante, a dualidade fisica foi entdo recombinada, e o corpo fisico e o corpo
etérico constituiram uma unidade e, na pessoa saudavel, ainda assim é. O senso de
dualidade mudou entdo para um crescente reconhecimento do conflito no reino da
gualidade e para o campo do que hoje chamamos de "pares de opostos” — o bem e o mal,
a dor e o prazer, o certo e o errado, 0 que tem sentido e o absurdo, e a multiplicidade de
Oopostos com 0s quais o0 aspirante se depara hoje.

Cada um desses periodos historicos da raca vé o estabelecimento de um senso de
unidade temporério nas etapas iniciais, quando a cisdo anterior é curada e a dualidade
inicial é dissolvida em uma unidade. Em seguida, ha um reconhecimento crescente de um
novo campo de escolha, com base no surgimento de valores mais elevados e, finalmente,
um periodo de conflito na consciéncia do individuo e da humanidade como um todo, a
medida que é feita a tentativa de resolver essa dualidade mais elevada com a qual o
homem ou a raca se confronta.

Essa solucdo é obtida quando um aspecto mais elevado da consciéncia € vagamente
percebido e os homens se tornam conscientes de si mesmos como seres mentais. Ha,
entdo, uma demanda crescente para que essa nhatureza mental seja desenvolvida e
colocada em acdo no esforgco de resolver o problema dessa categoria de opostos no
plano astral.

Ao mesmo tempo, o senso de autoidentidade ou a consciéncia de que "eu sou" vai
crescendo constantemente, e o iniciado desta época enfrenta o esfor¢co de se libertar da
escraviddo dos sentidos no plano astral, da densa miragem em que sua percepcao
sensoria o langou, e de estabelecer sua liberdade por meio de um controle completo do
corpo astral. Por fim, ele faz isso desenvolvendo o poder de passar entre os pares de
opostos, sem ser afetado por nenhum deles, e assim deixa-los para trads. Ele consegue
isso usando a mente como um distribuidor da luz que revela o "caminho do meio" e que
dissipa a miragem com seu brilho e radiancia.

Essa miragem tem se aprofundado e intensificado regularmente, a medida que mais e
mais pessoas conseguem resolver a cisao fisica inicial e se centralizam na consciéncia
astral. Hoje, a magnitude dessa miragem e 0 sucesso do processo evolutivo sédo tao
grandes que a humanidade, como um todo, estd vagando nas névoas e nos miasmas do
mundo da consciéncia senciente. Quando uso a palavra "senciente”, ndo estou me
referindo ao mecanismo sensorial do sistema nervoso fisico, mas a consciéncia senciente
do Eu, que hoje esta tdo imerso na miragem que a maioria dos homens esté inteiramente
identificada com o mundo do sentimento, da qualidade, das interacdes afetivas e das
reacdes emocionais, com suas simpatias e antipatias e sua autopiedade dominante. A
autopiedade é uma das principais miragens do homem avancado e sensivel. Sdo as
pessoas avangadas que mais contribuem para a miragem do mundo. A principal miragem
€ a reacdo do aspirante a verdade, a realidade, quando ele se torna consciente do que
esta além do plano astral. Ele interpreta tudo o que sente e vé em termos de miragem, de
compreensao emocional, de um fanatismo sentimental. Ele se esquece de que a verdade
esta totalmente além do mundo dos sentimentos, ndo € afetada por ele e s6 pode ser
percebida em sua pureza quando o sentimento € transcendido e transmutado. A segunda
principal miragem € a autopiedade.

O mundo de hoje esta dividido em trés grupos, todos eles sujeitos a certos aspectos da
miragem:

58



1. Aqueles que sao de consciéncia atlante e, portanto, estdo completamente sob a
miragem de:

a. O que é material e objeto do desejo.

b. O que sentem em todo tipo de relacdes

c. O gue acreditam ser o ideal, verdadeiro ou justo, baseados nas reacdes que neles

despertam os pensadores da época, mas que ndo compreendem mentalmente.

d. O que exigem de beleza e conforto emocional.

e. O que lhes produz bem-estar espiritual no campo da religido e da aspiracéo religiosa.
Observem esta frase.

2. Aqueles que sao de consciéncia mais definidamente ariana. Significa que o fator mente
esta despertando, constituindo assim uma dificuldade, e que as ilusbes do plano mental
agora se agregam as miragens do plano astral. Estas iluses sdo de natureza teorica e
intelectual.

3. Um grupo que esta se liberando desse grupo submetido a miragem e a ilusdo, e que
esta atento a Voz do Siléncio e as demandas da alma.

A complexidade do problema psicolégico moderno reside no fato de que a nossa raca e
época vislumbram a sintese de todas as miragens e o aparecimento das ilusdes no plano
mental. Atualmente temos aspirantes em todas as etapas de desenvolvimento, e as
massas estao recapitulando as distintas etapas do caminho evolutivo, sendo o estrato
mais inferior da raca humana definidamente de consciéncia lemuriana, embora, em
termos relativos, sejam muito poucos.

A ilusdo estd aumentando rapidamente, a medida que o poder mental da raca se
desenvolve, pois ilusdo é sucumbir as potentes formas-pensamento que os pensadores
da época e da era imediatamente anterior formularam e que, no momento de sua criacao,
constituiam a esperanca da raca. Elas incorporavam as ideias novas e emergentes por
meio das quais a raga pretendia progredir. Essas formas, quando velhas e cristalizadas,
tornam-se uma ameaca e um obstaculo para a vida em expansdo. Somente dentro de
alguns séculos a ilusdo sera realmente entendida, quando a raca tiver se liberado da
miragem, quando havera poucas pessoas com mentalidade atlante no planeta e quando
ndo havera pessoas com a consciéncia lemuriana. Entretanto, a medida que a evolucao
avanca, as coisas se aceleram muito, e o momento em que a humanidade sera
predominantemente caracterizada pela consciéncia ariana ndo estéa tdo distante quanto se
supBe. Consultem a Tabela abaixo. Nao estou falando em termos de raca ariana como ela
é geralmente entendida hoje nem em suas implicagdes germanicas.

Raca Dualidade Problema Método Objetivo
Lemuriana Forca fisica Maya Controle do 12 iniciacao
contra energia astral
vital
Hatha Yoga: Inspiracao
Aspirantes
Laya Yoga:

Discipulos

59



Atlante Pares de Miragem Controle do 22%iniciacéo

Opostos mental
Qualidade Bhakti Yoga: lluminacao
Aspirantes
Sensibilidade Raja Yoga:
Discipulos
Ariana Morador do lluséo Controle da 32 iniciacao
Umbral alma
Anjo da Raja Yoga: Intuicao
Presenca Aspirantes
Agni Yoga:
Discipulos

C. Causas provocadas pelo individuo. Se vocés estudaram o exposto acima com o
cuidado necessario, ficard claro que o homem individual entra na encarnacao ja
prejudicado pela miragem existente de origem muito antiga e totalmente além de seu
poder de controle nessa etapa. Ela é de grande poténcia. Uso a palavra "prejudicado”
deliberadamente, por falta de um termo melhor. Gostaria, no entanto, de salientar que o
verdadeiro significado da situacdo esta no fato de que essas condi¢cdes oferecem ao
homem a oportunidade de evocar o entendimento e o ponto de vista da alma, pois
oferecem 0s meios pelos quais adquirir uma certa experiéncia. Essa experiéncia levara a
alma, por fim, a assumir o controle do mecanismo, a personalidade e, assim, dar a essa
alma um campo definido de servico. Os veiculos por meio dos quais a alma esta
buscando experiéncia e expressdo sdo normal e naturalmente sujeitos as miragens
mundiais e as miragens e a ilusdo da humanidade. O fato de que a alma, nas primeiras
etapas da experiéncia, seja dominada por maya, pela miragem e, a certa altura, pela
ilusdo, deve-se a que a alma se identifica com essas formas e, portanto, com a miragem
circundante, ndo conseguindo se identificar consigo mesma. A medida que a evolucdo
prossegue, a natureza do problema torna-se evidente para a alma em encarnacao,
iniciando-se entdo um processo pelo qual a alma se libera das consequéncias da
identificacdo errada. Toda alma encarnada que consegue liberar sua consciéncia do
mundo da ilusdo e da miragem esta certamente servindo a raca e ajudando a liberar a
humanidade do seu antigo e potente cativeiro.

E preciso ter em conta que quando o homem se aproxima da etapa de consciéncia em
gue tanto o corpo astral como o corpo mental estdo ativos e atuantes, ele proprio se
converte em criador de miragem. Luta contra as forcas que se encontram dentro de si
mesmo e do mundo em que vive, e 0 crescente poder da afluente energia da alma (que
entra em conflito com as forcas da personalidade) produz gradualmente em torno dele um
campo de miragem e um ambiente de ilusdo, que ativa plenamente esta terceira categoria
de miragem.

Tais miragens dependem da forma em que se expressam as diferentes forcas que
constituem a natureza inferior do homem, das quais ele se torna cada vez mais
consciente; elas atravessam as etapas em que sao reconhecidas e se expressam
poderosamente, chegando a ser violentas quando estdo em conflito, até que a alma que

60



luta se detém — como fez Arjuna — em meio as duas forcas antag6nicas (as forcas da
personalidade e a energia da alma) perguntando-se:

1. O que é o correto, isto ou aquilo?

2. Como posso saber qual € meu dever ou minha responsabilidade?
3. Como posso sair desta situacdo desconcertante?
4

O que posso fazer para que o Guerreiro controle, de maneira que os dois grupos de
forcas que estimo possam se converter em uma unidade?

o

Como posso sair deste impasse?
6. Por que devo ferir o que estimo, através do qual me expressei durante eras?

7. Como posso me tornar consciente dessa iluminacdo mental que revelara o
‘caminho do meio” entre os pares de opostos?

8. Como posso ver a Deus, ou pelo menos a Forma de Deus?

Muitas perguntas semelhantes se colocam na mente do aspirante. Indicam dilema,
perplexidade, consciéncia da miragem circundante, uma etapa de ilusdo e uma condicao
de impoténcia. Todas as forcas de sua natureza, como também as de toda a humanidade
e as planetarias, lutam contra o discipulo. Sente-se perdido, inerte, fragil e
desesperancado. Sequer consegue ver o caminho de saida. Resta apenas uma realidade
clara, a realidade da Alma, da Identidade imortal, o Guerreiro por trds das cenas, 0
Auriga, Krishna, o Cristo interno.

A Bhagavad Gita pode ser lida inteiramente do ponto de vista da luta que o discipulo trava
contra a miragem, e assim os estudantes sensatos deveriam estuda-la.

As miragens individuais das quais o discipulo se torna consciente se caracterizam por
cinco tipos de forga. Quando entram em atividade simultaneamente, produzem as
miragens que o proprio homem inicia e cria. Sao elas:

1. As forcas de sua natureza fisica densa e do corpo vital que, mais tarde, atuando
através da natureza fisica densa, produzem uma condicdo de maya ou de energia
descontrolada.

2. As forcas da natureza astral, baseadas no desejo e nas sensacdes que, nesta etapa,
se dividem em dois grupos denominados pares de opostos. Sua poténcia € acentuada
neste periodo da historia individual porque o discipulo, na maioria dos casos, esta
polarizado em seu corpo astral e, portanto, sujeito as miragens produzidas pela interacéo
dos opostos, além da condicdo de maya mencionada acima.

3. As forgcas da natureza mental inferior, chitta ou substancia mental que compdem
corpo mental, estando matizadas por atividades passadas, como também esta
substancia de que sdo compostos todos os veiculos. Isto agrega ilusdo ao maya e
miragem.

QY O

4. Surge em seguida o raio da personalidade, que intensifica esses trés aspectos em
gue se expressa a forca, produzindo oportunamente seu trabalho de sintese. Temos
depois a condigdo chamada de ‘“triplice estado de miragem”, que se reduz a uma soé
miragem importante.

61



5. O raio ou energia da alma durante todo este tempo est4d incrementando
constantemente sua poténcia ritmica, procurando impor seu proposito e vontade sobre a
personalidade. Esta relacdo unida e sua interagdo é o que impulsiona 0 homem — quando
chegou a um ponto de equilibrio — para o Caminho Probacionario ou para o Caminho do
Discipulado e até o portal da Iniciagdo. Ali, ante o Portal, reconhece a ultima dualidade
gue aguarda combinacao, o Morador do Umbral e o0 Anjo da PRESENCA.”

A natureza dessas miragens difere de pessoa para pessoa, pois a qualidade de raio
determina o tipo de miragem ou ilusdo ao qual um homem sucumbira facilmente e o tipo
de miragem que ele criara com mais facilidade. Os discipulos precisam aprender a
diferenciar entre:

1. A miragem ou as miragens ja existentes no seu ambiente, aquelas as quais € atraido
mais facilmente ou que atrai com facilidade, pois sédo a linha de menor resisténcia.

2. A miragem que ele cria a medida que aborda a vida por meio de um tipos particular de
instrumental, que € colorido pelas experiéncias das encarnacdes passadas e pela
gualidade do raio sob o qual veio a existéncia.

Esse tema é tdo complexo que nao sera util entrar em detalhes minuciosos. Posso indicar
as principais miragens (e sob esse termo incluo os varios mayas e ilusées) aos quais 0s
tipos de raios predispdem o homem. Se vocés aplicarem isso aos trés veiculos de
manifestacdo, bem como a personalidade e a alma, observardo como o problema é
complicado. No entanto, lembrem-se disso:

A guestdo é certa e determinada, pois, nesse sistema solar, o triunfo da alma e seu
dominio e controle finais s&o uma concluséo inevitavel, ndo importa o quanto a miragem
seja grande ou o quanto feroz seja a luta. Portanto, a verificacdo (pelo aspirante) da
influéncia de seu raio € um dos primeiros passos para compreender a natureza de seu
problema e o método de liberacdo. A psicologia do futuro direcionara a atencéo para a
descoberta dos dois raios que regem a alma e a personalidade. Depois de fazer isso por
meio de um estudo do tipo fisico, das reacdes emocionais e das tendéncias mentais, a
atencdo serd direcionada para a descoberta dos raios que regem o0s veiculos
especializados. Quando esses cinco raios (egoico, personalidade, fisico, astral e mental)
tiverem sido aproximadamente determinados, 0s seguintes fatores precisardo ser
considerados:

1. A natureza, a qualidade e a estabilidade do sistema glandular.

2. O ponto de evolugéo alcangado. Isso sera feito por meio de uma anélise cuidadosa dos
centros e das glandulas e das relagfes entre eles.

3. O reconhecimento dos pontos de cisdo ou de separacdo que possam existir na
personalidade. Podem se encontrar:

a. Entre os corpos etérico e fisico, que provoca uma falta de vitalidade, uma fragueza
fisica, obsessdes e muitas formas de dificuldades.

b. No corpo astral sensivel, que leva a um grande numero de problemas e de
complicacBes psicologicas causadas por uma sensibiliade exagerada, pela reacdo as
miragens do ambiente, pelas tendéncias inatas a miragem no instrumental ou resultantes
de sensibilidade as miragens de outras pessoas.

62



c. No corpo mental, a imposicéo de ilusdes mentais de varios tipos, como o controle por
formas-pensamento autocriadas, a sensibilidade as formas-pensamento existentes no
mundo, no pais ou no ambiente de qualquer escola de pensamento, a ideia fixa, 0 senso
do dramético ou da importancia, ou uma adeséo fanatica a grupos de ideias herdadas do
passado, ou reagfes mentais de natureza puramente pessoal.

d. Entre quaisquer desses grupos de forcas que chamamos de corpos:

Entre o corpo etérico e o corpo astral.
Entre o corpo astral e o corpo mental.

Ha, por exemplo, uma correspondéncia definida entre a condicdo de negatividade em
relacdo a vida no plano fisico, que € o resultado de uma falta de integracdo entre os
corpos fisico e etérico, e a falta de interesse e a incapacidade de lidar com a vida no
plano fisico que o pensador em niveis abstratos e cientificos evidencia com tanta
frequéncia. Esses dois grupos ndo conseguem se manifestar de maneira definida e
decisiva no plano fisico, ambos falham ao lidar com os problemas da vida no plano fisico
de maneira clara e satisfatoria, ambos sdo ndo-positivos fisicamente, mas as causas que
produzem essas condi¢cdes relativamente semelhantes sdo totalmente diferentes —
embora similares em seus efeitos.

4. A compreensdo do Caminho da Vida de um individuo, por meio de um estudo de suas
indicacdes astroldgicas. Nesse contexto, € necessario examinar o signo solar no qual um
homem nasceu como indicativo das tendéncias de sua personalidade e como o que
incorpora as caracteristicas que ele herdou do passado. Também convém considerar o
signo ascendente como indicativo do caminho que a alma deste homem gostaria que ele
seguisse.

Muitos outros fatores merecem cuidadosa atencao. O problema do individuo se complica
devido a certas tendéncias herdadas, de natureza familiar, nacional e racial que
influenciam fortemente o corpo fisico nos dois aspectos e produzem miragens de varios
tipos. Certas ideias herdadas de abordagem a verdade que sdo as formas-pensamento
incorporadas da familia, do ambiente nacional e racial também exercem efeito, elas
produzem potentes ilusdes, as quais o homem sucumbe com facilidade. H& também
forcas convergentes oriundas do signo em que o sol possa estar passando, como as
condi¢cdes que encontramos no mundo hoje, devidas ao fato de que o nosso sol esta
passando para um novo signo do zodiaco. Portanto, energias novas e potentes estédo
atuando sobre a humanidade, produzindo efeitos em todos os trés corpos. Elas estao
evocando miragens na natureza emocional e ilusdes na natureza mental. Aqueles que se
sujeitam facilmente a miragem tornam-se, nesse momento, conscientes de uma dualidade
aumentada. O assunto, como poderdo constatar, é vasto, e a ciéncia das influéncias
psicologicas e dos resultados de seu impacto sobre o mecanismo humano ainda esta nos
primeiros passos. Entretanto, indiquei o suficiente para despertar o interesse e iniciar a
investigacdo nesse novo campo de atividade psicoldgica..

Voltemos a consideracdo das muitas miragens que sao produzidas e relacionadas a
determinados tipos de raios:

RAIO |

A miragem da forga fisica.

A miragem do magnetismo pessoal.

A miragem da autocentraliza¢do e da poténcia pessoal.
A miragem do "um no centro".

63



A miragem da ambicéo pessoal egoista.

A miragem do lider, do ditador e do controle ilimitado.

A miragem do complexo messianico no campo da politica.

A miragem do destino egoista, do direito divino que os reis exigem de forma pessoal.
A miragem da destruigéo.

A miragem do isolamento, da solidao, do distanciamento.

A miragem da vontade imposta — sobre outros e sobre grupos.

RAIO I

A miragem do amor de ser amado.

A miragem da popularidade.

A miragem da sabedoria pessoal.

A miragem da responsabilidade egoista.

A miragem de uma compreensao muito completa, que impede a acdo correta.
A miragem da autopiedade, a miragem basica deste raio.

A miragem do complexo messianico, no mundo da religido e da necessidade mundial.
A miragem do medo, baseado em uma sensibilidade indevida.

A miragem do autossacrificio.

A miragem do altruismo egoista.

A miragem da autossatisfacao.

A miragem do servico egoista.

RAIO Il

A miragem de estar ocupado.

A miragem da colaboragdo com o Plano em forma individual e ndo grupal.

A miragem do planejamento ativo.

A miragem do trabalho criador, sem motivo verdadeiro.

A miragem das boas inten¢des, que sao basicamente egoistas.

A miragem da “aranha o centro”.

A miragem do “Deus na maquina”.

A miragem da manipulacéo dissimulada e continua.

A miragem da propria importancia, do ponto de vista do conhecimento e da eficiéncia.

RAIO IV

A miragem da harmonia, buscando conforto e satisfacao pessoais.
A miragem da guerra.

A miragem do conflito, com o objetivo de impor a retidao e a paz.
A miragem de uma vaga percepcao artistica.

A miragem da percepcao psiquica em vez da intuicao.

A miragem da percepc¢ao musical.

A miragem dos pares de opostos, em seu sentido superior.

RAIO V

A miragem da materialidade, do excesso de énfase na forma.

A miragem do intelecto.

A miragem do conhecimento e da defini¢ao.

A miragem de estar totalmente certo, com base em um ponto de vista estreito.
A miragem da forma que oculta a realidade.

A miragem da organizacgao.

A miragem do externo, que oculta o interno.

64



RAIO VI

A miragem da devocéo.

A miragem da adeséo as formas e as pessoas.
A miragem do idealismo.

A miragem das lealdades e dos credos.

A miragem da resposta emocional.

A miragem do sentimentalismo.

A miragem da interferéncia.

A miragem dos pares de opostos inferiores.

A miragem de Salvadores e Instrutores do Mundo.
A miragem da viséo estreita.

A miragem do fanatismo.

RAIO VI

A miragem do trabalho mégico.

A miragem da relacdo dos opostos.

A miragem dos poderes subterraneos.

A miragem daquilo que une.

A miragem do corpo fisico.

A miragem do misterioso e secreto.

A miragem da magia sexual.

A miragem do surgimento de forgas manifestadas”.

Enumerei aqui muitas miragens. Mas elas sdo muitas, e de modo algum esgotei as
possibilidades ou 0 campo da miragem.

Um dos grupos com o0s quais trabalhei tinha certas caracteristicas e dificuldades, e talvez
fosse util menciona-las aqui.

Esse grupo teve uma histéria curiosa em relacdo a outros grupos, porque seu pessoal
mudou varias vezes. Em todas as vezes, a pessoa que deixou 0 grupo estava nele por
direito carmico e antiga relacdo comigo ou com os membros do grupo e, portanto, tinha
merecido a oportunidade de participar dessa atividade. Em todas as vezes, elas falharam,
e em todas elas por motivos de personalidade. Faltava-lhes a compreensao grupal e
estavam enfaticamente ocupadas consigo mesmas. Faltava-lhes a visdo nova e mais
ampla. Assim, eliminaram a si proprias dessa atividade inicial da nova era. Estou
explicando isso, pois € importante que os discipulos compreendam o fato de que a
relacdo carmica ndo pode ser ignorada e que a oportunidade grupal deve ser oferecida,
mesmo que isso atrase o funcionamento do servigo grupal.

Varios membros do grupo ainda estavam lutando contra a miragem e seria necessario um
periodo de tempo mais longo para que se ajustassem a reconhecé-la quando encontrada.
A principal tarefa desse grupo era dissipar parte da miragem universal por meio de uma
meditacdo unida indicada. Alguns dos membros do grupo também estavam enfrentando
ou tiveram grandes ajustes em suas vidas, e levou um pouco de tempo para que o ritmo
subjetivo necesséario fosse estabelecido. Mas todos trabalharam com compreenséo,
perseveranca e entusiasmo, € nao demorou muito para que o trabalho em grupo fosse
iniciado.

Seria Util considerar as seguintes perguntas:

65



1. Qual é o método pelo qual as ideias sdo desenvolvidas a partir do momento em que ha
impressao na mente de algum intuitivo?

Em termos gerais, elas passam pelas seguintes etapas, como ja lhes foi dito muitas
vezes:

a. Alideia . . . baseda na percepgéo intuitiva.
b. Oideal .. . basedo na formulacdo mental e na distribuicéo.
c. O idolo . . . basedo na tendéncia da manifestagéo fisica a concretizar.

2. Que miragens vocés acham que sao particularmente dominantes no mundo atual e por
qué?

3. Falei muitas vezes sobre o trabalho que este grupo e alguns outros grupos pretendem
fazer para dissipar a miragem mundial. Vocés tém alguma ideia de como isso deve ser
feito ou o que sera exigido de vocés?

3. Os Contrastes entre as Miragens Superiores e as Miragens Inferiores.

Na parte anterior desta sec¢édo, consideramos (de maneira breve e muito superficial)
algumas das causas da densa miragem que envolve a humanidade. O fato de essa
miragem ser muito antiga, poderosamente organizada e ser a caracteristica dominante do
plano astral ficou muito claro, assim como o fato das trés principais causas subsidiarias
gue sao predisponentes:

1. As miragens induzidas pela vida planetaria e inerentes a prépria substancia.

2. As miragens iniciadas pela humanidade, como um todo e intensificadas em um
longuissimo passado.

3. A miragem gerada pelo proprio individuo, seja no passado, em razdo da sua
participacdo na miragem mundial, seja iniciada nesta vida.

Todo ser humano esté propenso a elas e durante muitas vidas € vitima inerte daquilo que,
em determinado ponto, descobre como falso e enganoso. Aprende que ndo deve ser
dominado indolentemente pelo passado — astral, emocional e ilusério — mas que esta
adequadamente equipado para supera-lo e que existem métodos e técnicas por meio dos
guais pode vencer a ilusao, dissipar o espelhismo e dominar maya. Trata-se da revelacéo
inicial e quando compreende as implicagdes disso e se propde a dominar a condicao
indesejavel é que ele chega, mais tarde, ao reconhecimento de uma dualidade essencial
gue nao €, por ora, uma ilusdo. Descobre a relagcdo que existe entre ele mesmo, como
personalidade, o verdadeiro Morador do Umbral e o Anjo da PRESENCA — que guardam
o portal da iniciagdo. Isso marca um momento critico na vida do discipulo, pois indica o
momento em que ele pode comecar a trilhar o Caminho da Iniciacéo, se assim desejar e
possuir a resisténcia necessaria.

Em dltima analise, a subjugacéo parcial da miragem e a liberacdo da completa escravidao
da ilusdo sao indicacdes para a Hierarquia observadora de que um homem esta pronto
para os processos de iniciagdo. Até que ele ndo esteja mais completamente enganado e
até que esteja mentalmente um tanto livre, ndo € possivel que ele se coloque diante do
Anjo que o aguarda e passe pelo portal. Uma coisa que eu gostaria de salientar: depois

66



de passar pelo portal da iniciacéo, o discipulo retorna sempre de novo para assumir suas
tarefas nos trés mundos de atividade; ele reconstitui 0s processos anteriores —
brevemente e com compreensdo — e depois disso passa a dominar os fundamentos da
licdo iniciatica seguinte. Estou colocando aqui uma grande quantidade de informacfes em
uma forma muito condensada, mas isso é tudo o que € possivel neste momento.

Por muito tempo, o senso de dualismo permeia o ser do discipulo e faz com que sua vida
pareca ser um conflito incessante entre os pares de opostos. A batalha dos contrarios é
travada conscientemente na vida do discipulo. Ele alterna entre as experiéncias do
passado e uma imagem mental muito viva da experiéncia de iniciacdo pela qual passou,
com énfase, em primeiro lugar, nas experiéncias anteriores; mais tarde, na grande
experiéncia final que esta colorindo tdo profundamente sua vida interna. Ele tem
momentos prolongados em que é o discipulo perplexo, lutando contra a miragem, e
breves momentos em que € o iniciado triunfante. Descobre em si mesmo as fontes da
miragem e da ilusdo e a seducdo de maya, até que chega o0 momento em que novamente
se coloca diante do portal e enfrenta a maior dualidade em seu pequeno cosmo particular
— 0 Morador e o Anjo. No inicio, ele teme o Anjo e teme a luz que flui do semblante do
Anjo, porgue ela revela a natureza do Morador, que é ele mesmo. Ele percebe, como
nunca antes, a formidavel tarefa que tem pela frente e o verdadeiro significado do
empreendimento com o qual se comprometeu. Pouco a pouco, duas coisas emergem com
surpreendente clareza em sua mente:

1. A significagédo de sua propria natureza, com seu dualismo essencial.

2. O reconhecimento da relacdo entre os pares de opostos que ele, como discipulo, tem
gue trabalhar.

Quando ele compreende a relacdo da principal dualidade inferior (entre a personalidade e
a alma), ele estd entdo preparado para passar para a realidade superior, a do Eu
integrado (personalidade e alma) e sua relagdo com a PRESENCA. Nessa declaracéao,
vocés encontrardo, em poucas e concisas palavras, o resultado das trés primeiras
iniciacdes e das duas finais. Reflitam sobre isso.

Creio que serad de real valor relatar, para seu beneficio, as varias caracteristicas
contrastantes do homem inteligente e do discipulo, usando a palavra "discipulo” para
abranger todas as etapas de desenvolvimento, daquela do discipulo aceito até a do
Mestre. Nada mais existe além da Hierarquia, termo que denota um progresso continuo
de um estado de ser e de consciéncia inferior para um superior. Esse €, em todos o0s
casos, o estado de consciéncia de um certo Ser, limitado, confinado e controlado pela
substancia. Observem que digo "substancia" e ndo "forma", pois na realidade é a
substancia que controla o espirito por um longo, muito longo, ciclo de expressao; néo € a
matéria que controla, pois a matéria grosseira € sempre controlada pelas for¢cas que sao
esotericamente consideradas de natureza etérica e, portanto, como substancia, nao
forma. Tenham isso sempre em mente, pois contém a pista para o verdadeiro
entendimento da natureza inferior.

Estudaremos, portanto, os contrastes essenciais basicos que o discipulo deve captar
intuitivamente e com os quais deve se familiarizar. Dividiremos o0 que temos a dizer em
guatro partes, abordando cada uma delas de maneira sucinta, mas acredito que Uutil:

a. O Contraste entre llusdo e seu oposto, Intuicao.
b. O Contraste entre Miragem e seu oposto, lluminag&o.

67



c. O Contraste entre Maya e seu oposto, Inspiragéo.
d. O Contraste entre o Morador do Umbral e seu oposto, o Anjo da PRESENCA.

Vocés perceberdo que se trata de um assunto extenso e que aborda o principal problema
do discipulo. Neste ponto, eu 0s remeteria ao que ja disse sobre esses quatro aspectos
da miragem e pediria que consultassem com atencéo os varios graficos e tabulacdes que
Ihes foram apresentados periodicamente.

a. O Contraste entre lluséo e Intuigo.

Escolhi esse como o primeiro contraste a ser tratado, pois ele deveria ser a principal
miragem dos membros deste grupo (embora provavelmente ndo seja). Infelizmente, a
miragem emocional ainda domina e, para a maioria de vocés, o segundo contraste, entre
miragem e iluminacéo, pode ser o mais Util e 0 mais construtivo.

A ilusdo é o poder de alguma forma-pensamento mental, de algum ideal e de algum
conceito — percebido, apreendido e interpretado em forma mental — de dominar os
processos mentais do individuo ou da raca e, consequentemente, de produzir a limitacdo
da expressao individual ou do grupo. Essas ideias e conceitos podem ser de trés tipos,
como entendo que vocés devem saber:

1. Podem ser ideias herdadas, como no caso daqueles que acham téo dificil se ajustar a
nova visao da vida mundial e da ordem social, conforme expressas nas ideologias mais
recentes. Sao fortemente condicionados por sua maneira de ser, sua tradicdo e sua
formacéo.

2. Podem ser as ideias mais modernas que sao, em Uultima analise, a reacdo do
pensamento moderno as condi¢cdes e situacdes mundiais, e a elas muitos outros
aspirantes sdo naturalmente propensos, em especial se viverem no vortice de forca que
chamamos de Europa moderna. Essas ideias modernas sdo hoje interpretadas em
grandes correntes e ideologias dominantes, e a elas toda pessoa inteligente deve
inevitavelmente reagir, embora se esqueca de que essa reacdo se baseia na tradicdo ou
na predisposi¢cdo nacional ou internacional.

3. Elas podem ser as ideias mais recentes e pouco perceptiveis que tém em si o poder de
condicionar o futuro e conduzir a geracdo moderna das trevas para a luz. Nenhum de
Vocés percebe ainda realmente essas novas ideias, embora em momentos de alta
meditacdo e realizacdo espiritual possam reagir a elas de maneira vaga e breve. Essa
reacdo pode ser real apenas na medida em que condiciona, nitidamente, o servico aos
seus semelhantes. Vocés podem reagir corretamente e fazé-lo cada vez mais se
preservarem a integridade de sua alma e sem desanimo com a batalha e a febre do
ambiente no campo de servigo que escolheram.

Uma ilusdo mental pode ser descrita, talvez, como uma ideia, encarnada em uma forma
ideal, que ndo da espaco nem margem para qualquer outra forma de ideal. Impede,
portanto, a capacidade de contactar ideias. O homem fica preso ao mundo dos ideais e do
idealismo. Nao consegue se afastar dele. Esta ilusdo mental amarra, limita e aprisiona o
homem. Uma boa ideia pode, por conseguinte, tornar-se uma ilusdo com grande
facilidade e revelar-se um fator condicionante desastroso na vida do homem que a
registra.

68



Poderiam perguntar aqui se a propria Hierarquia ndo esta condicionada por uma ideia e,
portanto, ser ela mesma uma vitima da ilusdo geral e generalizada. Para além do fato de
gue os Diretores da Hierarquia e os Guardides do Plano nunca poderiam exercer tais
funcdes enquanto ndo estivessem livres do incentivo da ilusdo, gostaria de lembrar a
vocés que todas as ideias fluem para a consciéncia planetaria através do canal dos sete
raios. Assim, a Hierarquia esta aberta, em qualquer caso, aos sete grupos principais de
ideias que séo a IDEIA de Deus para qualquer ponto especifico no tempo, expressa de
sete formas principais — todas elas igualmente corretas e servindo a sétupla necessidade
da humanidade. Cada uma destas sete formulagbes da Ideia de Deus tem a sua
contribuicdo especifica a dar; cada uma delas € uma ideia verdadeira que tem o seu papel
a desempenhar no servico humano ou planetério; e cada uma delas esta tdo inter-
relacionada com as outras seis expressoes da mesma Ideia divina, exprimindo-se como
ideais no plano mental, que ndo pode haver estreitamento a uma so6 ideia com as suas
ramificacbes, como acontece entre os homens. H4, pelo menos, sensibilidade a sete
grupos de ideias e aos seus ideais resultantes e — nem que fosse sO por isso — a
Hierarquia €, ao que sabemos, fluida e maleavel. Mas ha muito mais do que isso, pois,
para os membros da Hierarquia, a ideia e os seus efeitos ndo sdo apenas interpretados
em termos de formas-pensamento humanas e idealismo humano, mas também devem
ser contatados e estudados em sua relacdo com a Mente do Préprio Deus e com 0s
reinos planetéarios. Estas ideias vém e emanam do plano budico, que raramente esta
aberto a consciéncia do discipulo comum e certamente ndo est4 aberto ao contato do
idealista comum. Gostaria de lembrar a vocés que poucos idealistas estdo pessoalmente
em contato com a ideia que deu origem ao idealismo. Eles estdo apenas em contato com
a interpretacdo humana da ideia, conforme formulada por algum discipulo ou intuitivo —
uma coisa muito diferente.

Podemos, pois, definir a ilusdo como a consequéncia de uma ideia (traduzida em um
ideal) considerada completa em si, considerada como toda a apresentacdo, como a
histéria ou solucdo completa e como separada e visionada independentemente de todas
as outras ideias — tanto de natureza religiosa como aparentemente sem qualquer relacéo
com a religido. Nesta afirmacdo esta a histéria da separacdo e da incapacidade do
homem de relacionar as varias implicacdes de uma ideia divina umas com as outras.
Quando se vé e se capta de uma maneira estreita e separatista, ha fatalmente uma
distorcdo da verdade, e o discipulo ou aspirante compromete-se inevitavelmente com um
aspecto parcial da realidade ou do Plano e ndo com a verdade, na medida em que pode
ser revelada, ou com o Plano tal como os Membros da Hierarquia o conhecem. Esta
ilusdo evoca no discipulo ou no idealista uma reacdo emocional que imediatamente
alimenta o desejo e, em consequencia, se desloca do plano mental para o astral; evoca-
se, assim, o desejo de um ideal parcial e inadequado e, portanto, a ideia ndo pode chegar
a uma expressao plena, porgue o seu expoente vé apenas esse ideal parcial como toda a
verdade e ndo é capaz, portanto, de compreender as suas implicacdes sociais e
planetérias e césmicas.

Quando ha uma verdadeira compreenséo da ideia no seu todo (o que € raro), ndo pode
haver ilusdo. A ideia é tdo maior do que o idealista que a humildade o salva da estreiteza.
Onde ha ilusdo (o que € habitual e banal) e uma vaga reacéo interpretativa a uma ideia,
vemos o surgimento de fanaticos, de idealistas vagos, de sadicos aplicadores da ideia
como homens e mulheres unidirecionados e estreitos, procurando expressar sua prépria
interpretacdo da ideia de Deus, e visionarios estreitos e limitados. Essa representacao
ilusoria da realidade e essa exibi¢édo visionaria da ideia tém sido tanto o orgulho quanto a
maldicdo do mundo. E um dos fatores que levou o nosso mundo moderno ao seu triste
estado, e é devido a este mau uso da faculdade divina de tocar a ideia e transforma-la em

69



ideal que o mundo esta sofrendo hoje — provavelmente de maneira inevitavel. A imposicao
dessas ideias interpretadas humana e mentalmente sob a forma de ideologias limitadas
tem exercido um efeito lamentavel sobre os homens. Eles precisam aprender a penetrar
na verdadeira ideia que esta por tras do seu ideal e a interpreta-la com exatidao a luz da
sua alma, e além disso a empregarem os métodos que tém a garantia e a sancéo do
AMOR. Por exemplo, a ideia que se exprime pela afirmacdo de que "todos os homens séo
iguais" ndo € uma ilusdo; € um fato que deve ser enfatizado. Isso foi entendido pelas
pessoas de tendéncias democraticas. Trata-se, na realidade, do enunciado de um fato,
mas quando ndo se admite também as ideias igualmente importantes da evolucéo, dos
atributos raciais e das caracteristicas nacionais e religiosas, a ideia fundamental recebe
apenas uma aplicacao limitada. Dai os sistemas ideoldgicos impostos dos nossos tempos
modernos e atuais, e o rapido crescimento das ilusdes ideoldgicas, que, no entanto, e
sem excecao, se baseiam em uma ideia verdadeira. Também n&o € ilusdo pensar que 0
desenvolvimento da consciéncia cristica seja o objetivo da familia humana, mas quando
esta ideia é interpretada em termos de religido autoritaria e por aqueles em quem a
consciéncia cristica ainda ndo estd desenvolvida, torna-se simplesmente um conceito
agradavel e muitas vezes um incentivo obscuro, entrando assim imediatamente no campo
da iluséo.

Cito este dois exemplos, entre muitos outras possiveis, para que possam compreender
como surgem as ilusdes, como se desenvolvem e como tém que desaparecer,
oportunamente; assim, poderdo ter pontos de comparacao que lhes permita compreender
o valor relativo do verdadeiro e do falso, do que € temporal e do que é a eternidade basica
do real.

Ficara, portanto, muito claro para vocés que os niveis inferiores ou concretos do plano
mental terdo adquirido ou acumulado — ao longo das eras — um grande nimero de ideias,
gue foram formuladas como ideais, revestidas de matéria mental, nutridas pela vitalidade
daqueles que reconheceram a parte de verdade da ideia que eram capazes de expressar
e que deram a esses ideais a énfase da sua faculdade de construir formas-pensamento e
da sua atencéao dirigida, o que implica necessariamente na energizacao do ideal limitado e
formulado, porque — como sabem — a energia segue o pensamento.

Essas formas-pensamento se tornam objetivas em relacdo a realidade subjetiva que o
homem procurar atingir e com a qual se identifica durante longos periodos de tempo; ele
se projeta nelas, as vitalizam e lhes ddo dia e continuidade. Tornam-se parte dele;
condicionam as suas reacdes e atividades; alimentam a sua natureza do desejo e,
consequentemente, assumem uma importancia indevida, criando uma barreira (de
densidade variavel, de acordo com a extensdo da identificagdo) entre o homem em
encarnacao e a realidade que é o seu verdadeiro Ser.

Nao preciso enumerar agui nenhuma destas formas-pensamento dominantes nem certos
aspectos da ilusédo intelectual e mental. Nao quero que pensem nem por um momento
gue a ideia encarnada, que chamamos de ideal, seja em si mesma uma ilusdo. Ela assim

se torna quando é considerada como um fim em si mesma, em vez de ser 0 que é
essencialmente, um meio para atingir um fim.

Um ideal, corretamente apreendido e utilizado, fornece uma ajuda temporaria para a
realizacdo da realidade imediata e iminente que é o objetivo do homem ou da raca
alcancar, em qualquer momento dado. A ideia perante a raga hoje é o restabelecimento
(em uma volta superior da espiral) daquela relacéo espiritual que caracterizava a raga no
seu estado infantil, na sua condicdo primitiva. Sob a sabia orientacdo e a atitude

70



paternalista da Hierarquia e dos sacerdotes-iniciados da época, os homens sabiam que
eram uma so familia — uma familia de irméos — e chegaram a este conhecimento por meio
do sentimento e de uma percecdo sensivel desenvolvida. Hoje, sob o nome de
Fraternidade, a mesma ideia procura uma forma mental e o estabelecimento de uma
relacdo espiritual renovada (a ideia) por meio da preparacdo dos homens em corretas
relacBes humanas (o ideal). E esta a meta imediata da humanidade.

Este resultado sera obtido inevitavelmente pelo ciclo de necessidades pelo qual estamos
passando agora e a ideia vagamente percebida — como resultado de uma necessidade
extrema — impor4 o seu ritmo a raca de tal maneira que todos os homens chegardo a
realizacdo do verdadeiro Ser. Se for feito um estudo minucioso sobre o fundamento
basico de todas as ideologias, sem nenhuma excesséo, descobrir-se-4 que esta ideia de
relacbes integrais (muitas vezes distorcidas na apresentacdo e ocultas sob métodos
errados), de objetivos espirituais e de uma atividade fraterna positiva e definida esta por
tras de todas as formas externas. Tomei a situacdo atual como ilustracdo da ideia que
toma forma como o ideal e que, infelizmente, muitas vezes se torna o idolo e o objetivo
fanético, incompreendido e sobrevalorizado das massas, sob a orientacao de um idealista
fervoroso. Um ideal é uma expressao temporaria de uma ideia basica; ndo se destina a
ser permanente, mas simplesmente a servir uma dada necessidade e a indicar uma saida
do passado para um futuro mais adequado. Todos o0s ideais presentes, que se expressam
através das ideologias atuais, servirdo o seu propdsito e acabarédo por passar, como todo
0 resto passou na histéria da raca, e dardo lugar, oportunamente, a uma relacdo espiritual
reconhecida, uma irmandade subjetiva, como uma fraternidade definida e expressa. Por
sua vez, estas produzirdo, quando suficientemente desenvolvidas e compreendidas, uma
forma de controle e de orientacdo e um tipo de governo que, neste momento, nem mesmo
0s pensadores mais avangados conseguem captar.

Quando os ideais e 0s conceitos mentais e as formas-pensamento formuladas dominam a
mente de um individuo, de uma raca ou da humanidade em geral, excluindo qualquer
perspectiva ou visdo e excluindo toda realidade, eles constituem uma ilusdo enquanto
controlarem a mente e o método de vida. Impedem o exercicio da intuicdo, com o seu
poder real de revelar o futuro imediato; muitas vezes excluem de sua expressédo o
principio basico do sistema solar, o Amor, impondo algum principio secundario e
temporario; podem, assim, constituir uma "nuvem escura e hostil* que esconde da visao a
"nuvem das coisas cognosciveis" (a que Patanjali se refere no seu ultimo livro) — aquela
nuvem de sabedoria que paira sobre o plano mental inferior e que pode ser aproveitada e
usada pelos estudantes e aspirantes através do exercicio da intui¢éo.

Consideremos agora a intuicdo, que € o oposto da ilusdo, lembrando que a ilusédo
aprisiona o homem no plano mental e o envolve inteiramente com formas-pensamento
criadas pelo homem, impedindo-o de escapar para 0s reinos mais elevados da
consciéncia ou para 0 servico amoroso que deve ser prestado nos mundos inferiores
onde o esforgo se cumpre conscientemente.

O grande ponto que gostaria de insistir aqui € que a intuicdo é a fonte ou a dispensadora
da revelacdo. Por meio da intuicdo sao reveladas e progressivamente entendidas as vias
de Deus em relacdo ao mundo e em bem da humanidade. E pela intuicdo que s&o
sucessivamente compreendidas a transcendancia e a imanéncia de Deus e que o homem
pode penetrar naquele conhecimento puro, na razdo inspirada que o habilitardo a
compreender ndo apenas 0s processos da natureza em sua expressao quintupla divina
como também as causas subjacentes desses processos, mostrando que se trata de
efeitos e ndo de eventos iniciatorios; pela intuicdo o homem chega a experiéncia do reino
de Deus e descobre a natureza, o tipo de vidas e de fendmenos e as caracteristicas dos

71



Filhos de Deus quando entram em manifestacao. Pela intuigdo, certos planos e propdésitos
gue se revelam nos mundos criados e manifestados sdo levados a atencao do homem,e é
mostrado a ele, como ele proprio e o restante da humanidade podem cooperar com o
propoésito divino e acelerar seu cumprimento. Pela intuicdo, as leis da vida espiritual, que
sdo as leis que regem o préprio Deus, que condicioinam Shamballa e que guiam a
Hierarquia se colocam progressivamente a sua atencdo, a medida que ele se mostra
capaz de compreendé-las e implementa-las.

Quatro tipos de individuos estéo sujeitos a revelacdo por meio do despertar da intuicéo:

1. Aqueles que se encontram na via dos salvadores mundiais. Estes tocam e sentem o
plano divino e estdo comprometidos com o servico e o trabalho para a salvacdo da
humanidade. Eles se expressam em diferentes e variados graus de realizacdo, que vao
desde o homem que procura revelar a divindade na sua prépria vida e no seu pequeno
circulo imediato (por meio das mudancas e efeitos operados na sua vida pessoal) até os
grandes Intuitivos e Salvadores do mundo, como o Cristo. Os primeiros sdo motivados,
com toda a probabilidade, por alguma crise intuitiva que os remodelou inteiramente e Ihes
deu um novo sentido de valores; os outros podem, a vontade, se elevar ao mundo da
percecao intuitiva e dos valores e ali apurar a vontade de Deus e uma visdo ampla do
Plano. Esses grandes representantes da Deidade tém a liberdade da Cidade Santa
(Shamballa) e da Nova Jerusalém (a Hierarquia). S&o, portanto, Unicos em seus contatos
e, até agora, sao relativamente poucos.

2. Aqueles que se encontram na via dos profetas. Estes tocam o Plano em elevados
momentos de intuicdo e sabem o que o futuro imediato reserva. Nao me refiro aqui aos
profetas hebreus, tdo conhecidos no Ocidente, mas a todos aqueles que veem claramente
o que deve ser feito para conduzir a humanidade das trevas para a luz, come¢ando com a
situacao tal como ela é e olhando para a frente, para um futuro de consumacao divina.
Tém uma imagem clara em suas mentes do que € possivel realizar, e o0 poder de indica-la
as pessoas do seu tempo. Situam-se necessariamente daqueles que tém uma viséo
relativamente clara do quadro césmico e dos objetivos até aqueles que simplesmente
veem 0 passo seguinte a frente para a raca ou a nac¢ao. Isaias e Ezequiel foram os dois
unicos profetas hebreus que tiveram uma verdadeira visdo profética e cosmica. Os outros
eram homens modestos, mas inteligentes, que a partir da analise e da deducéo,
avaliavam o futuro imediato e indicavam possibilidades imediatas. Ndo tinham uma
intuicdo reveladora direta. No Novo Testamento, Jodo, o discipulo amado, teve o privilégio
de obter uma imagem cosmica e uma verdadeira visdo profética, que ele expds no
Apocalipse, mas ele foi o Unico que conseguiu iSSO e conseguiu porque amou
profundamente, de maneira muito sébia e inclusiva. A sua intuicdo foi evocada por meio
da profundidade e intensidade do seu amor — assim como foi com o seu Mestre, o Cristo.

3. Aqueles que sdo os verdadeiros sacerdotes. Trata-se de sacerdotes por vocacao
espiritual e ndo por escolha. Foi a incompreensdo da atribuicdo e dos deveres do
sacerdote que levou todas as Igrejas (no Oriente e no Ocidente) a sua desastrosa posicao
autoritaria. O amor de Deus e o verdadeiro estimulo espiritual que reconhece Deus
imanente em toda a natureza e que exprime de maneira peculiar essa divindade no
homem estédo ausentes na maior parte dos sacerdotes de todas as religides do mundo; o
amor ndo € o guia, o indicador e o intérprete. Dai o dogmatismo do tedlogo, as suas
ridiculas e profundas convic¢des quanto a interpretacdo correta, e sua crueldade muitas
vezes encoberta por sua proclamacdo de principios corretos e boas inten¢des. Mas o
verdadeiro sacerdote existe e se encontra em todas as religides. Ele € o amigo e o irmao
de todos e, porque ama profundamente, a sabedoria esta nele e (se for de tipo e
formacdo mental) a sua intuicdo € despertada e a revelacdo é a sua recompensa.

72



Reflitam sobre isto. O verdadeiro sacerdote é raro e ndo se encontra apenas nas
chamadas "ordens sagradas”.

4. Aqueles que sdo os misticos ou o0s ocultistas praticos. Em razdo de uma vida
disciplinada, uma aspiragéo ardente e um intelecto treinado, eles conseguiram evocar a
intuicdo e estdo, portanto, pessoalmente em contato com a verdadeira fonte da sabedoria
divina. E sua funcéo interpretar e formular sistemas de conhecimento temporéarios. Ha
muitos deles trabalhando pacientemente hoje no mundo, sem que sejam reconhecidos e
sendo ignorados pelos que ndo pensam. A necessidade atual para eles é a de se
“reunirem” nesta hora de necessidade mundial e fazerem que a sua voz seja claramente
ouvida. Estas pessoas estdo combinando o sentido da dualidade em uma unidade
consciente, e a sua preocupacdo com a realidade e o seu profundo amor pela
humanidade liberaram a intuicdo. Quando esta libera¢do acontece, ja ndo hé barreiras e o
verdadeiro conhecimento, como resultado da sabedoria revelada, € o dom que essas
pessoas tém a oferecer a sua raca e ao seu tempo.

S&0 esses 0s quatro grupos que estio operando a passagem de ilusdo para intuicdo. E a
recombinacéo inicial dos pares de opostos, pois tal recombinacdo ndo pode ser feita sem
a ajuda do intelecto, porque o intelecto — pela andlise, a discriminacdo e o correto
raciocinio — indica o que deve ser feito.

b. O Contraste entre Miragem e lluminacao.

Um dos simbolos mais adequados para se ter uma imagem da natureza da miragem &
imaginar o plano astral em trés dos seus niveis (0 segundo, o terceiro e o0 quarto,
contando de cima para baixo) como uma zona envolta em uma espessa névoa de
densidades variadas. A luz comum do homem comum, semelhante aos faréis de um carro
e ao seu resplendor autossuficiente, serve apenas para intensificar o problema e néo
consegue penetrar nas brumas e na névoa. Limita-se a por a névoa em relevo, para que
a sua densidade e os seus efeitos intimidantes se tornem mais evidentes. A condi¢cdo da
névoa é revelada — mas isso é tudo. Assim € no plano astral em relacdo a miragem; a luz
gue estd no homem, autoinduzida e autogerada, falha sempre em penetrar ou dissipar a
escuriddo e as condi¢cdes miasméaticas e nebulosas. A Unica luz capaz de dissipar as
brumas da miragem e evitar seus efeitos nocivos na vida € a da alma que — como foco de
luz pura e dissipadora — possui a curiosa e singular qualidade de revelar, dissipar
imediatamente e iluminar. A revelacdo concedida, diferente daquela da intuicdo, revela o
gue a miragem vela e oculta, sendo uma revelagcdo peculiar do plano astral e
condicionada por suas leis. Esta utilizacao especifica da luz da alma toma a forma de uma
concentracdo da luz (que emana da alma, através da mente) sobre a condicdo de
miragem — particular ou especifica, ou geral e mundial — de modo que a natureza da
miragem seja revelada, sua qualidade e origem sejam descobertas, e 0 seu poder chegue
ao fim por meio de um periodo de concentracdo constante e prolongado, consagrado a
dissipacéo da condicéo.

Na nossa proxima secéo, trataremos detalhadamente da técnica deste uso cientifico da
luz e, por isso, ndo vou desenvolver o tema neste momento. Tratarei apenas da parte que
Ihes permitira, como grupo, comecar o seu trabalho, ha muito esperado, sobre o problema
de dissipar a miragem do mundo atual — pelo menos em alguns dos seus aspectos. Nao
vou definir a miragem neste momento nem dar exemplos da sua atividade como fiz no
caso da ilusdo e da sua correspondéncia contrastante, a intuicdo, porque cobri o terreno
muito minuciosamente na secc¢ao anterior, e basta consulta-la para encontrar tudo o que
estou preparado para lhes dar neste momento.

73



No entanto, vou dar uma breve definicdo do que significa iluminacdo, pedindo-lhes que
tenham em conta que ndo estamos tratando aqui da iluminacdo que revela a Realidade
ou a natureza da alma, ou que torna clara a visdo que vocés tém do reino da alma, mas
da iluminacdo que a alma lanca no mundo do plano astral. Implica no uso consciente da
luz, primeiro como farol que esquadrinha o horizonte astral e localiza a miragem que esta
causando dificuldades e, segundo, na forma de distribuicdo de luz enfocada, dirigida
intencionalmente para a area do plano astral em que se determinou realizar um esforgo
para dissipar a bruma e a névoa concentradas ali.

Portanto, sdo necessarias algumas premissas basicas, que podem ser enunciadas como
segue:

1. A qualidade e principal caracteristica da alma € luz. Portanto, para que o discipulo e o
trabalhador usem essa luz e expressem essa qualidade, antes de tudo devem estabelecer
e reconhecer o contato com a alma por meio da meditagao.

2. A gqualidade do plano astral — e sua principal caracteristica — € a miragem. E 0 campo
onde deve ser travada a grande batalha dos pares de opostos, que sdo a expressao de
um antigo desejo — oriundo da miragem, enganador e falso — em um caso e, em outro
caso, de uma elevada aspiracdo espiritual pelo que é real e verdadeiro. Aqui devemos
lembrar que o desejo astral, as emocodes erradas e egoistas e as reacdes astrais aos fatos
da vida diaria ndo sdo parte da natureza da alma e oportunamente constituem uma
condicao que serve para velar a verdadeira natureza do homem espiritual.

3. Em seguida é preciso estabelecer uma relacdo entre a alma e o plano astral, por meio
do corpo astral do discipulo, o qual deve considerar referido corpo astral como seu
mecanismo de resposta ao mundo das sensac¢fes e 0 Unico instrumento através do qual a
sua alma pode contactar esse nivel de expressdo — por mais temporario e nao duradouro
qgue seja. O discipulo deve, pois, estabelecer contato com a alma, fazendo-o de maneira
consciente e com a necessaria énfase, de maneira a transportar a luz da alma para o seu
préprio corpo astral; deve aprender a focaliza-la no centro do centro plexo solar e, a partir
desse ponto de realizacdo, passar a trabalhar no plano astral, na ardua tarefa de dissipar
a miragem.

4. Quando este contato foi estabelecido e alma, corpo astral e plano astral se encontram
em estreita relacéo, o discipulo deve transportar a luz focalizada no plexo solar (onde foi
temporariamente localizada) para o centro do coracdo. Ele deve manter a luz firmemente
neste elevado centro e dali trabalhar de maneira consistente e com perseveranca.
Parafraseio aqui uma antiga instru¢cdo para discipulos, que pode ser encontrada nos
Arquivos da Hierarquia e que se refere a este processo em particular. Apresento uma
breve e um tanto inadequada paréafrase desta antiga formulacéo simbdlica:

"O discipulo se ergue e, dando as costas para as névoas da miragem, olha para o
Oriente, de onde a luz deve fluir. No seu coracéo, ele reune toda a luz disponivel e, a
partir desse ponto de poder entre as omoplatas, a luz flui.”

5. O discipulo deve abandonar todo senso de tensdo ou de esforco e deve aprender a
trabalhar com pura fé e amor. Quanto menos ele sentir e quanto menos estiver
preocupado com 0s seus préprios sentimentos ou com o sentimento de éxito ou de
fracasso, mais provavel sera que o trabalho prossiga com eficacia e que a miragem seja
lentamente dissipada. Neste trabalho ndo ha pressa. Aquilo que é muito antigo ndo pode

74



ser dissipado imediatamente, ndo importa o quanto a intencdo seja boa nem o quanto a
necessaria técnica seja captada com precisao.

Ficara evidente para vocés que este trabalho comporta elementos de perigo. A menos
gque os membros do grupo sejam extremamente prudentes e cultivem o habito da
observacdo atenta, podem sofrer uma estimulacdo excessiva do plexo solar, até que
dominem o processo de transferir rapidamente a luz da alma, enfocada no plexo solar, e a
luz inata do corpo astral, também localizada naquele centro, para o centro do coracéo,
entre as omoplatas. Por isso, advirto a todos e a cada um de vocés para que procedam
com o maximo cuidado e que, se sofrerem alguma perturbacdo do plexo solar ou se
perceberem em vocés mesmos uma crescente instabilidade emocional, ndo se perturbem
indevidamente. Peco a vocés que considerem o fendmeno da perturbacdo como
simplesmente uma dificuldade temporaria, incidente no servico que estdo procurando
prestar. Se prestarem esta atencéo inteligente ao assunto e nada mais, recusando-se a
ficar angustiados ou perturbados, ndo sentirdo nenhum efeito nocivo.

Com relacdo ao trabalho de grupo que vocés se propdem a fazer nestas linhas,
continuem com a meditacdo de grupo ja indicada em outra parte (Discipulado na Nova
Era, Volume I), e em seguida, ao chegarem a Etapa Il da meditacdo grupal — trabalhem
juntos da seguinte maneira:

1. Depois de se vincularem aos seus irméos de grupo, cumpram conscientemente as
indicacbes dadas em termos simbdlicos naquele antigo documento que parafraseei para
VOCés acima.

a. Facam conscientemente a ligacdo com a sua alma e compreendam esta vinculacao
como um fato.

b. Em seguida, dirijam a luz da alma, gracas ao poder da imaginacao criativa, diretamente
para o seu corpo astral e, dali, para o centro plexo solar — que € a linha de menor
resisténcia.

c. Em seguida, transfiram a luz da alma e a luz inerente ao corpo astral do centro plexo
solar para o centro do coracao, por um ato decisivo da vontade.

2. Em seguida, pela imaginacdo, figuem de costas para o0 mundo da miragem e
concentrem o olho da mente na alma, cuja natureza é AMOR.

3. Facamos uma pausa de alguns minutos para nos estabilizarmos para o trabalho e
concentremos de maneira precisa e consciente a luz disponivel, de todas as fontes, no
centro do coracdo. Imaginemos este centro entre as omoplatas como um sol radiante. Eu
poderia aqui salientar que isto é, no individuo, a correspondéncia microcésmica do
"coracao do Sol" que é sempre dirigido pelo "Sol central espiritual”, localizado na cabeca.
Cologquem esta imagem claramente na sua consciéncia, pois ela envolve a atividade dual,
embora sintética, da cabeca e do coracéo.

4. Depois vejam um feixe de luz branca pura, amplo e brilhante, sendo vertido do centro
do coragdo, entre as omoplatas, para a miragem localizada com a qual vocés, como
grupo, estéo tratando. O que é essa area localizada, revelarei em breve.

5. Quando isto estiver claramente definido na sua mente e inspirado pelo seu desejo e
forca, e quando tiverem visualizado todo o quadro simbdlico claramente, vejam entdo o

75



seu raio de luz particular se misturando com os raios de luz que os seus irméos de grupo
estdo projetando. Assim, uma grande torrente de luz direcionada, vinda de varios
aspirantes treinados (e vocés estédo treinados, irmaos?), serd vertida sobre aquela &rea de
miragem com a qual estarao, tratando.

6. Facam este trabalho durante cinco minutos de atencdo sustentada e, em seguida,
procedam como indicado na Etapa IV do seu esquema de meditagao.

Ao definir a iluminacdo como a antitese da miragem, € evidente que minhas observacdes
devem necessariamente se limitar a determinados aspectos da iluminacdo e s6 dirdo
respeito as maneiras de trabalho dirigidas e as apresentagbes do problema que se
referirdo ao uso da luz no plano astral e, em especial, em conexdo com o trabalho que
vocés se comprometeram a fazer. Ha muitas outras definices possiveis, porque a luz da
alma é como um imenso farol, cujos feixes podem se dirigir para muitas direcdes e se
enfocar em diversos niveis. No entanto, aqui estamos tratando apenas do seu uso
especializado.

A iluminacao e a luz do conhecimento séo tidas como termos sinbnimos; muitas miragens
podem ser dissipadas e dispersadas quando submetidas a poténcia da mente que
informa, pois a mente é essencialmente o que vence a emoc¢ao, mediante a apresentacao
de um fato. O problema consiste em induzir o individuo, a raca ou a nagcdo que esteja
atuando sob a influéncia da miragem para que invoque o poder mental de analisar a
situacdo e submeté-la a um sereno e frio exame. A miragem e a emoc¢ao exercem efeito
mutuo, e a emotividade em geral é tdo intensa em relacdo a miragem que acaba sendo

impossivel levar a luz do conhecimento com facilidade e eficécia.

A iluminacéo e a percepcao da verdade também sdo termos sinbnimos, mas € preciso
lembrar que a verdade, neste caso, ndo € a verdade existente nos planos abstratos, mas
a verdade concreta e cognoscivel — verdade que pode ser formulada e expressa em
termos e formas concretas. Quando a luz da verdade entra, a miragem desaparece
automaticamente, ainda que apenas durante um breve periodo. Novamente, porém, surge
uma dificuldade, porque poucas pessoas se interessam em enfrentar a verdade real, pois
implica em que terdo de abandonar a tdo apreciada miragem, adquirir a capacidade de
reconhecer o erro e admitir os equivocos, o que o falso orgulho da mente ndo permitira.
Além disso, posso lhes assegurar que a humildade € um dos fatores mais potentes para
liberar o poder iluminador da mente, a medida que reflete e transmite a luz da alma.
Enfrentar de maneira determinada a vida real e reconhecer decididamente a verdade —
fria, serena e desapaixonadamente — facilitara muito o apelo a afluéncia de luz que
bastara para dissipar a miragem.

Como estamos tratando do problema da miragem e da iluminacédo, pode ser util aqui se
eu tratar da miragem especifica que eu gostaria de pedir ao grupo que ajudasse a
dissipar. Refiro-me a miragem da separatividade. Trabalhar nessa linha resultara em
implicagBes muito praticas e muito benéficas, pois nenhum de vocés (como descobrirdo)
sera capaz de trabalhar com eficacia nesta questdo se tiver qualquer sentimento de
separatividade; referida reacdo separatista pode se expressar como 0dio, como uma
repulsa dindmica ou como critica — e talvez, em certos casos, nas trés formas. Ha forgas
gue vocés podem considerar pessoalmente como separatividade ou como causa de
separacao. Lembraria que os pontos de vista habituais e as convic¢des favoritas daqueles
aos guais vocés se opoem mentalmente (muitas vezes em razao de uma firme adeséo ao
gue vocés consideram como principios corretos) sao igualmente corretos para aqueles
gue os possuem; eles acham gue seus pontos de vista sdo errados e 0s consideram

76



como separatistas em seus efeitos e como a base dos problemas. Eles séo, por seu lado,
tdo sinceros como vocés sao e tdo zelosos em alcancar a atitude correta quanto vocés se
sentem ser. Isso costuma ser esquecido muitas vezes e eu gostaria de lembra-los.
Também ilustraria este fato assinalando que o 6dio ou a repulsa (se 6dio € uma palavra
muito forte) que qualquer um de vocés possa sentir pelas atividadeds do governo aleméo
e pela linha que tomaram contra 0 povo judeu, poderia se voltar com quase a mesma
justificativa contra os préprios judeus. Os judeus sempre foram separatistas e se
consideraram como "os escolhidos do Senhor" e nunca se mostraram passiveis de
assimilacdo em nenhuma nagéo. O mesmo se pode dizer dos alemaes, e para muitos
eles evocam a mesma reacdo como diante dos judeus, mas sem chegar a perseguicao
fisica. Nenhuma dessas atitudes, como bem sabem, é justificavel do ponto de vista da
alma; ambas séo igualmente erradas, e esse € um ponto de vista que judeus e antijudeus
devem chegar a entender e, pelo entendimento, encerrar.

Menciono isso porque vou pedir que tratem dessa antiga e mundialmente difundida
miragem — a miragem do 6dio ao judeu. Nesse grupo, h4 aqueles que sao, pelo menos
em seus pensamentos, violentamente antialemées; ha outros que sdo definitivamente,
embora de maneira inteligente, antijudeus. Gostaria de pedir aos que pertencem a esses
dois grupos que reconhegam o problema que estdo enfrentando. Trata-se de um
problema tdo antigo e tdo profundamente enraizado na consciéncia da raca que € muito
maior do que o individuo pode imaginar; o ponto de vista individual €, em consequéncia,
tdo limitado que sua utilidade construtiva fica bastante prejudicada. Afinal de contas,
irméos, o ponto de vista do "oprimido" ndo é necessariamente 0 Unico a merecer
consideracdo nem o que esta sempre certo. Tanto os aleméaes quanto os judeus merecem
nosso amor impessoal, em especial porque ambos séo culpados (se é que posso usar
esse termo) dos mesmos erros e falhas basicos. Os alemées tém uma forte consciéncia
racial, e os judeus igualmente. Os alemaes sao separatistas em sua atitude em relagcéo ao
mundo; os judeus igualmente. Os alemaes insistem hoje na pureza racial, algo em que os
judeus insistem h& séculos. Um pequeno grupo de alemées é anticristdo, um numero
igualmente pequeno de judeus também. Eu poderia continuar a acumular as
semelhancas, mas o que foi dito acima sera suficiente. Portanto, sua aversdo a um grupo
nao € mais justificada do que sua recusa em reconhecer qualquer justificativa para as
atividades e atitudes do outro. O semelhante frequentemente repudia e se afasta do
semelhante, e os aleméaes e 0s judeus sdo curiosamente parecidos. Assim como muitos
britanicos — a maioria da raga britanica — sdo romanos reencarnados, muitos alemées séo
judeus reencarnados. Dai a semelhanca de seus pontos de vista. E uma briga de familia e
ndo h& nada mais terrivel do que isso.

Vou lhes pedir que levem os alemées e os judeus para a meditagdo em grupo e vertam
seu amor grupal sobre essas duas divisées de irmaos na familia humana. Antes de
iniciarem a meditacdo, certifiquem-se de que se libertaram — emocdes e mente — de
guaisquer antagonismos latentes, de quaisquer odios, de quaisquer ideias preconcebidas
de certo ou errado, mas que simplesmente recorram ao amor de suas almas, lembrando-
se de que tanto os judeus como os alemaes sdo almas como vocés e sdo idénticos em
origem, objetivo e experiéncia de vida.

Ao verterem a corrente de pura luz branca (como a Estapa Il os instrui), certifiquem-se de
gue ela flua através de vocés com pureza e clareza como uma unica corrente. Em
seguida, vejam-na se dividir em quantidades ou propor¢des iguais — uma corrente de luz
viva e amor indo para os judeus e a outra para os alemaes. A qualidade de seu amor
contara e nao tanto a precisao de sua analise ou a perfeicdo da sua técnica.

7



c. O Contraste entre Maya e Inspiracao.

Aqui entramos definidamente no reino da substancia material. Trata-se essencialmente e
de maneira caracteristica, do reino da forca. Maya € predominantemente (para o
individuo) o agregado das forgcas que controlam seus sete centros de forca, com excecdao,
eu enfatizaria, da energia dominante da alma. Portanto, vocés verao que a maior parte da
humanidade — e 0 homem até que esteja no Caminho Probacionério — esta sob o controle
de maya, pois um homem sucumbe a maya quando é controlado por qualquer outra forca
ou forcas que ndo sejam aquelas energias que vém diretamente da alma, e que
condicionam e controlam as forcas inferiores da personalidade, como algum dia e
inevitavelmente devem fazer e faréo.

Quando um homem estd sob o controle de forcas fisicas, astrais e mentais, ele se
convence, naquele momento, de que elas sdo, para ele, as forcas corretas. E ai que
reside o problema de maya. Essas forcas, no entanto, quando controlam um homem,
determinam nele uma atitude separatista e produzem um efeito que alimenta e estimula a
personalidade e néo traz a energia da alma, a verdadeira Individualidade. Essa analise
deveria ser esclarecedora para vocés. Se os homens e as mulheres submetessem suas
vidas a um exame mais minucioso do verdadeiro homem interior ou espiritual e
pudessem, assim, determinar qual combinacdo de energias condiciona as atividades de
sua vida, eles nédo continuariam a agir — como fazem agora — de maneira tao cega, tao
inadequada e tao ineficaz.

E por essa razdo que o estudo e a compreensdo dos motivos sdo tdo valiosos e
importantes, pois esse estudo determina intelectualmente (se devidamente investigado)
gue fator ou fatores inspira(m) a vida cotidiana. Temos aqui uma declaracdo que merece
um estudo atento. Perguntaria a vocés: qual é o principal motivo que os leva a agir? Pois,
seja qual for, ele condiciona e determina a tendéncia dominante da sua vida.

Muitas pessoas, em especial as massas pouco evoluidas, sdo inspiradas apenas pelo
desejo — material, fisico e temporario. A maioria € controlada pelo desejo animal de
satisfazer os apetites animais, o desejo material de posses e de usufruir os luxos da
existéncia, 0 anseio por "coisas," que assergurem conforto e seguranca — nos campos
econdmico, social e religioso. O homem esta sob a influéncia da forma mais densa de
maya, e as forgas de sua natureza se concentram no centro sacro. Outros sao motivados
por certas formas de aspiracdo ou ambicdo — aspiracdo por algum paraiso material (e a
maioria das religibes retrata o céu desta maneira), ambicdo de poder, desejo de
satisfacdo dos apetites emocionais ou estéticos ou de posse de realidades mais sutis e
anseio por conforto emocional, estabilidade mental e a certeza de que os desejos mais
elevados serdo satisfeitos. Tudo isso € maya em sua forma emocional, 0 que ndo é a
mesma coisa que miragem. No caso da miragem, as for¢as da natureza do homem estao
assentadas no plexo solar. No caso de maya, estdo assentadas no centro sacro. A
miragem € sutil e emocional. Maya é tangivel e etérica.

S&o essas as forcas de maya que atuam, motivam e energizam a vida do homem comum.
Sob sua influéncia, ele fica desamparado, pois elas inspiram todo o seu pensamento, toda
a sua aspiracao e desejo e toda a sua atividade no plano fisico. Seu problema € duplo:

1. Colocar todos os seus centros sob a inspiragéo da alma.

2. Transferir ou transmutar as forgas dos centros inferiores que controlam a personalidade
nas energias dos centros acima do diafragma, as quais repondem automaticamente a
inspiragao da alma.

78



E nisso que reside a poténcia e o valor simbdlico dos exercicios respiratérios. O motivo é
o controle pela alma e, embora os métodos empregados sejam (em muitos casos)
absolutamente indesejaveis, a tendéncia que se desenvolve na vida do pensamento se
mostrara inevitavelmente determinante e condicionante. Os métodos usados podem nao
salvar o corpo fisico despreparado de certos resultados maléficos e desastrosos, mas, a
longo prazo e em ultima analise, podem condicionar a experiéncia futura (provavelmente
em outra vida) de tal maneira que o aspirante se encontrara mais apto a atuar como alma
do que poderia ser o caso.

Antes de encerrar essa instrucdo especifica sobre a miragem, gostaria de chamar a
atencao do grupo para as frases ocultas que dei a D.L.R. antes de ele deixar o grupo.
Elas tém uma relacdo direta com o trabalho grupal e eu gostaria que vocés as
considerassem e estudassem cuidadosamente. O Antigo Comentério, ao falar sobre o
trabalho daqueles cujo dharma é dissipar a miragem do mundo, usa as seguintes frases
iluminadoras:

Eles chegam e permanecem. Em meio a formas rodopiantes — algumas de rara beleza e
outras de horror e desespero — eles permanecem. Nao olham para ca ou para la, mas,
com o rosto voltado para a luz, permanecem. Assim, através de suas mentes, a luz pura
flui para dissipar as névoas.

Eles chegam e repousam. Eles cessam suas atividades externas, parando para fazer um
trabalho diferente. Em seu coracdo ha repouso. Nao correm para ca e para la, mas
constituem um ponto de paz e repouso. Aquilo que na superficie vela e oculta o real
comeca a desaparecer e, do coracdo em repouso, um feixe de forca dissipadora se
projeta, mistura-se com a luz brilhante e, entdo, as névoas criadas pelo homem
desaparecem.

Eles chegam e observam. Possuem o olho da visédo; da mesma forma, possuem a direcéo
correta da forca necesséria. Eles veem a miragem do mundo e, vendo, percebem por tras
dela tudo que é verdadeiro, belo e real. Assim, pelo olho de Buddhi, vem o poder de
afastar as miragens ocultas e rodopiantes desse mundo cheio de miragens.

"Eles permanecem, repousam e observam. Assim € a vida deles e assim € o servi¢co que
prestam as almas dos homens."

Recomendo que reflitam cuidadosamente sobre essas linhas. Elas transmitem a vocés
nao apenas o campo de servico do seu grupo, mas também a atitude desejada para a
vida pessoal de cada membro do grupo.

Gostaria também, neste momento, de abordar um fator de real importancia para este
trabalho e repetir minha adverténcia anterior: Vocés se lembrardo de que o esfor¢o para
se libertarem da irritacdo ou do que é chamado na Agni Yoga de "imperil" (uma palavra
singular, mas satisfatéria, meus irméos) € essencial para esse grupo? A irritacdo esta
muitissimo corrente nestes dias de tensdo nervosa e compromete nitidamente o
progresso e retarda os passos do discipulo no Caminho. Pode produzir uma tenséo
perigosa para 0 grupo se estiver presente em qualquer um de vOcés, e essa tenséo
induzida no grupo pode interferir no esforgco do poder e da luz que vocés devem usar,
mesmo quando os outros membros do grupo permanecem inconscientes desta fonte de
emanacao. A irritagcdo definitivamente gera um veneno que se localiza na regidao do
estbmago e do plexo solar. A irritacdo € uma doenca, se posso usar esta palavra, do
centro plexo solar e é absolutamente contagiosa em medida quase alarmante. Portanto,

79



irmaos, observem-se com cuidado e lembrem-se que, na medida que possam viver na
cabeca e no coracdo, extinguirdo a doenca do imperil e ajudardo na transferéncia das
forcas do plexo solar para o centro do coragéo.

d. O Contraste entre o Morador do Umbral e seu oposto, o Anjo da Presenca.

Todo o tema do Morador e sua relacdo com o Anjo (uma maneira simbdlica de indicar
uma grande relagéo e possibilidade, e um grande fato em manifestacdo) somente agora é
passivel de consideracdo. Somente quando o homem € uma personalidade integrada
surge verdadeiramente o problema do Morador, e s6 quando a mente esta alerta e a
inteligéncia organizada (como claramente esta ocorrendo hoje em grande escala) é
possivel para o homem perceber, de maneira inteligente e ndo apenas misticamente, o
Anjo e, assim, intuir a PRESENCA. Somente entdo assume vastas propor¢cdes toda a
guestdo referente aos obstaculos que o Morador personifica e as limita¢cdes que coloca ao
contato e a realizacao espirituais. Somente entédo é possivel examina-los de maneira util e
tomar as medidas para induzir a acdo correta. Somente quando hd uma fusao adequada
na humanidade como um todo, aparece o grande e humano Morador do Umbral como
uma entidade integrada, ou aparece o Morador em sentido nacional ou racial, propagando
e vitalizando a miragem nacional, racial e planetaria, fomentando e nutrindo as miragens
individuais e evidenciando inequivocamente todo o problema. Somente entédo a relagéo
entre a alma da humanidade e as forcas geradas de sua antiga e potente personalidade
assumem propor¢des que exigem uma drastica atividade e cooperacéo inteligente.

Essa hora ja chegou, e nos dois livros, Os Problemas da Humanidade e O
Reaparecimento do Cristo, como também nas Mensagens de Wesak e de Lua Cheia de
junho, tratei desta situacdo muitissimo pratica e urgente, que € em si mesma a garantia
do progresso humano para sua meta destinada, assim como a comprovacao dos
principais obstaculos a realizagéo espiritual.

As sec¢Oes que vamos ab ordar agora sdo de importancia essencial para todos aqueles
gue estao se treinando para a iniciacdo. Digo "estdo se treinando," irméo; ndo digo que
vocés poderiam tomar a iniciagdo nesta vida. Pessoalmente n&o sei se tomar&o ou néo; a
guestdo estd em suas maos e no destino projetado para vocés — planejado por suas
almas. O seu problema é essencialmente aprender a lidar com o Morador do Umbral e
determinar os procedimentos e processos pelos quais a monumental atividade de fusao
pode acontecer. Por meio dessa fusdo o Morador "desaparece e nédo € mais visto, embora
ele atue ainda no plano externo, o agente do Anjo; a luz absorve o Morador, e neste
obscurecimento — radiante e no entanto magnético — esta antiga forma de vida se
dissolve, embora ainda conserve a sua forma; ela permanece e trabalha, mas ndo é mais
ela mesma." S&o essas as afirmacgdes paradoxais do Antigo Comentario.

Ja defini para vocés nos termos mais simples possiveis a natureza do Morador. Gostaria
porém de me estender em um ou dois pontos e lhes fazer novas sugestbes que — por
razoes de clareza e para uma compreensao mais rapida — esquematizarei da seguinte
maneira:

1. O Morador do Umbral é essencialmente a personalidade; € uma unidade integrada,

composta de forcas fisicas, energia vital, forcas astrais e energias mentais, sendo o
somatdrio da natureza inferior.

80



2. O Morador toma forma quando o homem reorienta conscientemente sua vida, sob a
impressdo da alma; toda a personalidade entéo fica teoricamente direcionada a liberacéo
pelo servico. O problema é converter a teoria e os fatos da aspiragdo em experiéncia.

3. Durante um tempo muito longo, as for¢cas da personalidade ndo constituem o Morador.
O homem néo estda no umbral da divindade nem tem percepcédo consciente do Anjo,
sendo suas forgas incipientes. Atua de maneira inconsciente em seu ambiente, e
aparentemente € vitima das circunstancias e de sua propria natureza, sob a atracéo e o
impulso do desejo pela atividade e a existéncia no plano fisico. Porém, quando a vida do
homem é regida do plano mental, mais o desejo e a ambic&o e é controlada, pelo menos
em certa grande medida, pela influéncia mental, o Morador comega a tomar forma como
uma forca unificada.

4. As etapas em que o Morador do Umbral é reconhecido, submetido a uma disciplina
aplicada com discriminagao e finalmente controlado e dominado, sédo basicamente trés:

a. A etapa em que a personalidade domina e rege a vida, ambi¢cdes e metas do esforco
da vida do homem. O Morador controla.

b. A etapa em que se produz uma crescente ruptura na consciéncia do discipulo. O
Morador ou personalidade € entdo impulsionado em duas dire¢cdes: uma, para a busca
das ambicBes e desejos pessoais nos trés mundos; outra, onde o Morador faz o esforgo
(observem esta expressao) para permanecer no umbral da divindade e diante do Portal
da Iniciacao.

c. A etapa em que o Morador busca conscientemente a colaboracdo da alma e, embora
em si mesmo constituindo essencialmente uma barreira para o progresso espiritual, €
cada vez mais influenciado pela alma do que por sua natureza inferior.

5. Quando alcanca a etapa final (e hoje muitos ja a estdo alcancando) o discipulo luta com
maior ou menor éxito para estabilizar o Morador (aprendendo a “manter a mente firme na
luz”, assim controlando a natureza inferior). Dessa maneira, a constante instabilidade e
fluidez do Morador é gradualmente superada; efetua-se sua orientacdo para a realidade e
para longe da Grande llusédo, e o Anjo e o Morador séo lentamente levados a um estreito
relacionamento.

6. Nas primeiras etapas do esforco e das tentativas de controle, o Morador é positivo e a
alma é negativa nos efeitos nos trés mundos do empenho humano. Depois vem um
periodo de oscilagdo, que leva a uma vida de equilibrio, em que ndo predomina nenhum
dos dois aspectos; depois rompe-se 0 equilibrio e a personalidade vai se tornando
paulatinamente negativa e a influéncia da alma ou psique torna-se dominante e positiva.

7. As influéncias astrologicas podem exercer efeitos potentes sobre essas situacdes e —
falando em termos gerais e dentro de certos limites esotéricos — é possivel observar que:

a. Leado controla o Morador quando esta positivo.
b. GEémeos controla os processos de oscilagao.
c. Sagitario controla o Morador quando esta negativo.

Poderiamos acrescenter que trés signos — Escorpido, Sagitario, Capricérnio — levam
finalmente para a fusdo de Morador e Anjo.

81



8. O raio da alma domina e condiciona a atividade do Anjo e seu tipo de influéncia sobre o
Morador. Exerce efeito sobre o carma e 0s tempos propicios.

9. O raio da personalidade controla o Morador em todas as primeiras etapas e até o
momento em que o raio da alma comega a exercer um efeito crescente de maneira
constante. O raio da personalidade, como sabem, € uma combinacédo de trés energias
gue produzem o quarto raio ou raio da personalidade, e isto por meio de suas relacdes
reciprocas em um longo periodo de tempo.

10. Portanto, os cinco tipos de energia que lhes indiquei como importantes em suas
proprias vidas, quando lhes dei indicagBes sobre a natureza dos seus cinco raios que 0s
controlam, também regem a relacéo entre o Morador e o Anjo, tanto no individuo como na
humanidade como um todo. Esses cinco raios sédo os raios do corpo fisico, o raio do
astral, o raio do mental, o raio da personalidade e o raio da alma.

11. Os raios que regem e que condicionam a humanidade e o problema atual do mundo
S&0 0s seguintes:

a. O raio da Alma 2° A humanidade deve expressar amor

b. O raio da personalidade 3° O desenvolvimento da inteligéncia
para transmuta-la em amor-sabedoria

c. O raio do corpo mental 5° Realizacédo cientifica

d. O raio do corpo astral 6° Desenvolvimento do idealismo

e. O raio do corpo fisico 7° Organizacéo. Negocios.

O raio da alma controla durante todo o periodo de uma vida. Os raios da personalidade
dados acima referem-se a Era de Peixes que estd comecando a passar, mas eles
condicionaram a humanidade de maneira definida e irrevogavel.

Vocés observardo também que o primeiro Raio da Vontade ou Poder esta ausente, como
também o quarto Raio da Harmonia através do Conflito. Este quarto raio estd sempre
ativo, pois controla de maneira singular a quarta Hierarquia criadora e podemos
considera-lo como o raio fundamental da personalidade da quarta Hierarquia criadora. O
gue foi mencionado acima € um raio transitorio e fugaz de uma encarnacédo menor.

12. Ao longo da Era de Aquario, que esta entrando rapidamente, o Morador apresentara
forcas da personalidade ligeiramente diferentes:

Raio da personalidade 5° Fundamental e determinante
Raio do corpo mental 4° Efeito criador

Raio do corpo astral 6° Incentivos que condicionam
Raio do corpo fisico 7° Raio que entra

13. Cada grande ciclo do zodiaco corresponde a uma encarnag¢do da familia humana e
cada grande raca € um evento similar; no entanto, este evento tem mais importancia no
gue diz respeito a compreensdo e a consciancia humana. A analogia se da com as
poucas encarnacdes importantes na vida da alma, em contraste com as muitas
encarnacdes sem importancia e que se sucedem rapidamente. Entre as encarnacoes
importantes, ha trés que sdo espeialmente importantes: as racas lemuriana, atlante e
ariana.

82



14. Cada racga produziu seu proprio tipo de Morador do Umbral que foi enfrentado no final
do ciclo espiritual (ndo do ciclo fisico, que se cristaliza) quando a maturidade foi
alcancada e uma determinada inicia¢éo se tornou possivel para a humanidade avancada.

15. Quando uma encarnagao racial e um ciclo zodiacal se sincronizam (0 que nem
sempre € o0 caso) ha uma significativa e importante concentracdo da atencdo do Morador
no Anjo e vice-versa. Isto esta acontecendo neste momento, ao término da era de Peixes
e quando a raca ariana alcancou a maturidade e um grau relativamente alto de
desenvolvimento. Discipulado significa maturidade, e porque chegou & maturidade esta
raca deve enfrentar o Morador. A raca aria esta pronta para o discipulado.

16. O desenvolvimento da sensibilidade no individuo e na raca indica a iminéncia do
reconhecimento do Anjo sob o angulo da visdo e da oportunidade imediata. Essa
oportunidade de fuséo ativa nunca foi tdo real como agora.

17. As linhas de demarcacao existentes entre as areas de influéncia reconhecidas entre o
Morador e o Anjo estdo mais claras do que nunca na histéria da raca. O homem sabe a
diferenca entre o certo e o errado e agora deve escolher o caminho que deve seguir. Na
crise racial atlante (que também foi uma crise humana completa), cuja historia foi
perpetuada para n6s na Bhagavad Gita, Arjuna — simbolo do discipulo daquele tempo e
discipulo mundial — estava completamente desorientado. Isso ndo é tdo verdadeiro agora.
Os discipulos do mundo e o discipulo mundial veem as questdes hoje com relativa
clareza. Vencera o oportunismo ou o Morador sera sacrificado com amor e compreenséo
em favor do Anjo? E este o problema maior.

Pedirei a vocés, irmaos, que facam duas coisas: estudem as ideias acima a luz da atual
crise mundial e a luz do seu préprio problema alma-personalidade.

A humanidade avangada permanece, como o Morador, no limiar da divindade. O Anjo
permanece na expectativa — absorvido na PRESENCA, mas pronto para absorver o
Morador. A humanidade avangou em consciéncia aos limites do mundo dos valores
espirituais e ao reino de Luz e de Deus. O Anjo "veio a Terra" na expectativa de ser
reconhecido — um evento cuja vinda do Cristo ha dois mil anos foi o simbolo e o
precursor. Nesta situacdo se encontram todos os aspirantes avancados. Pode ser a sua.
Essa é a situacdo também no que diz respeito a humanidade como um todo e a
Hierarquia que se aproxima. A consciéncia da humanidade, do ponto de vista superior e
espiritual, funciona hoje por meio de um grupo cada vez maior de servidores mundiais,
aspirantes mundiais e discipulos mundiais — em namero realmente grande.

A humanidade hoje é o Morador, enquanto que a Hierarquia das almas é o Anjo e, por
trds se encontra a PRESENCA da propria Deidade, intuida pela Hierarquia e vagamente
percebida pela humanidade, mas proporcionando assim essa triplice sintese que constitui
a divina manifestagéo na forma.

Os trés produzem potentes emanacbOes (ainda que a emanacdo da PRESENCA,
proveniente de Shamballa, tenha sido sabiamente restringida desde que a raca humana
veio a existéncia). Os trés possuem auras, se as denominarmos assim, e hoje, nos trés
mundos, a do Morador é a mais poderosa, assim como ha vida do aspirante sua
personalidade constitui o fator que predomina e predispfe. Essa poderosa emanacgao
humana constitui a principal miragem na vida da humanidade e do discipulo individual. E
uma sintese de miragem, fusionada e mesclada pelo raio da personalidade, mas
precipitada pelo efeito da crescente influéncia do raio da alma. E a sombra ou distor¢io

83



da realidade, percebida agora pela primeira vez, em ampla escala, pela ragca humana e
posta em evidéncia pela luz que brilha no Anjo, e que transmite a energia da PRESENCA.

Assim permanecem, a Humanidade e a Hierarquia. Assim permanecem VOCES,
personalidade e alma, livres para caminhar e penetrar na luz ou permanecer passivos, se
assim o determinarem, sem aprender nada nem ir a lugar algum; também s&o livres para
voltar a se identificar com o Morador, afastando a influéncia do Anjo e a iminente
oportunidade e postergando — até um ciclo muito posterior — sua opcéo determinante. Isto
€ verdade, tanto para vocés como para toda a Humanidade. Dominara a atual situacao a
personalidade materialista de terceiro raio da humanidade ou a sua alma amorosa se
tornara o fator mais poderoso, manejando a personalidade e seus pequenos assuntos,
conduzindo-a a uma correta discriminagcdo e ao reconhecimento dos verdadeiros valores,
para introduzir, assim, a era em que controlara a alma ou a Hierarquia? O tempo dira.

N&o Ihes darei mais nada hoje. Desejo ardentemente que todos vocés compreendam bem
essas poucas declaracfes essenciais antes de iniciarmos a Secédo Ill. Também desejo
ardentemente que as instrucdes gerais do grupo, que vocés receberam recentemente,
tomem muito de seu tempo, interesse e atencdo. Os ajustes internos do grupo e o
estabelecimento mais firme das relacdes grupais sdo urgentemente necessarios, e peco
gue trabalhem para isso. Assim como em tudo na manifestacdo, ha uma personalidade
grupal e uma alma grupal; devemos aprender a distinguir claramente entre as duas e
deslocar todo o peso da sua influéncia, desejo e pressao em favor do Anjo Grupal. Desta
maneira poderia acontecer esse maravilhoso reconhecimento para o qual a iniciagéo
prepara o postulante: a revelacdo da PRESENCA.

CAPITULO 3

O FIM DA MIRAGEM

Chegamos agora as consideracdes da terceira secéo relativa & miragem mundial. E dificil
escrever com clareza sobre esta questao porque estamos em meio a sua manifestacao
mais concentrada — a pior que o mundo ja viu porque a miragem, incidente em séculos de
cobica e egoismo, de agressdo e materialismo, esteve enfocada em trés nacdes.
Portanto, € muito facil vé-la e estd em manifestacdo de maneira muito efetiva. Trés
nacdes expressam o0s trés aspectos da miragem mundial (ilusdo, miragem e maya) de
maneira assombrosa, e seu poderoso atentado sobre a consciéncia da humanidade
depende ndo s6 da resposta de Alemanha, Japéo e Itdlia a este antigo miasma, como
também ao fato de que toda nagdo — tanto as Nacdes Aliadas como as Nacdes
Totalitarias — estdo contaminadas por esta condicdo universal. A liberdade do mundo
depende em consequéncia e em grande medida das pessoas de todas as nac¢des que
(dentro de si mesmas) sairam de uma ou outra destas “ilusdes tingidas de miragem e de
impressdes de maya” da alma humana, passando para um estado de percepcao
consciente em que podem ver o conflito em suas dimensdes mais amplas, isto €, nas que
existem entre o Morador do Umbral e o Anjo da PRESENCA.

Estas pessoas séo 0s aspirantes, os discipulos e os iniciados do mundo. Estdo cientes do
dualismo, do dualismo essencial do conflito, e ndo séo tdo eminentemente conscientes da
natureza triplice e da condicéo diferenciada da situacdo que esta subjacente ao dualismo
realizado. Sua abordagem ao problema €, portanto, mais simples e, devido a isto, a
dire¢cdo do mundo, neste momento, recai em grande parte em suas maos.

84



Foi neste ponto em que a religido, como um todo, se equivocou. Refiro-me a religido
ortodoxa. Esteve preocupada com o Morador do Umbral e os olhos dos teblogos se
mantiveram no aspecto material, fenoménico da vida, pelo medo e suas consequéncias, e
pelo fato de que o Anjo tem sido uma teoria e uma crencga vaga. O equilibrio esta sendo
ajustado pelas atitudes humanitarias que, em grande medida, estdo assumindo o controle,
independente de qualquer tendéncia teoldgica. Tais atitudes se apoiam na crenca da inata
retiddo do espirito humano, da divindade do homem e da natureza indestrutivel da alma
da humanidade. Isto leva inevitavelmente ao conceito da PRESENCA, do Deus Imanente,
e € resultado da necesséria reacao a crenca em um Deus Transcendente. Esta revolucao
espiritual foi inteiramente um processo de equilibrio e ndo deve gerar preocupacao, pois
Deus Transcendente existe eternamente, embora sO possa ser visto, conhecido e
corretamente abordado pelo Deus Imanente — imanente no homem individual, nos grupos
e nagOes, nas formas organizadas e na religido, na humanidade como um todo e na
prépria Vida planetaria. A humanidade hoje estd (como esteve ha eras) combatendo a
ilusdo, a miragem e o maya. Os pensadores avancados, aqueles no Caminho de
Provacao, no Caminho do Discipulado e no Caminho da Iniciacdo, chegaram a uma etapa
em que o materialismo e a espiritualidade, o Morador do Umbral, o Anjo da presenca e 0
dualismo basico da manifestacdo podem ser visto de maneira claramente definida. Devido
a esta clareza de demarcacgéao, as questdes subjacentes aos acontecimentos mundiais
atuais, os objetivos da presente luta mundial, os modos e métodos para restabelecer o
contato espiritual tdo prevalecente nos dias atlantes e ha tanto tempo perdidos, e o
reconhecimento das técnicas que podem introduzir a nova era mundial e sua ordem
cultural, podem ser claramente observados e apreciados.

Toda generalizacdo é passivel de erro. No entanto, € possivel dizer que a Alemanha
enfocou em si a miragem mundial, a mais potente e expressiva dos trés aspectos da
miragem. O Japao manifesta a forca de maya, a forma mais crua da forca material. A
Itélia, individualista e polarizada mentalmente, expressa a ilusdo mundial. As Nacbes
Aliadas, com todas as suas falhas, limitacbes, debilidades e nacionalismos, estédo
enfocando o conflito entre o Morador e o Anjo; deste modo, aparecem simultaneamente
as trés formas da miragem e a forma final do conflito entre o ideal espiritual e seu oposto
material. As NacOes Aliadas, porém, estdo gradual e decididamente pondo todo seu
esforco e aspiragcdo em favor do Anjo, assim restaurando o equilibrio perdido e
lentamente estabelecendo, em escala planetaria, os atributos e as condi¢cdes que,
oportunamente, dispersardo a ilusdo, dissipardo a miragem e desvitalizardo o maya
predominante. Assim estdo fazendo pelo aumento do pensamento claro do grande publico
de todas as nacgdes, unidas para vencer as trés poténcias do Eixo, por sua crescente
capacidade de conceber ideias em termos do todo, em termos de uma ordem ou
federacdo mundial desejavel, e por sua capacidade de discriminar entre as Forcas da Luz
e as poténcias do mal ou materialismo.

O trabalho que estdo realizando aqueles que veem o cenario mundial como o campo
onde se desenvolve o conflito entre o Morador do Umbral e o Anjo da presenca poderia
ser pautado como:

1. A instauracao das condigbes mundiais pelas quais as Forgas da Luz possam vencer as
Forcas do Mal. Isto fazem pela supremacia de suas forcas armadas, mais a sua clara
Viséo.

2. A educacgao da humanidade na distin¢cdo entre:

85



a. Espiritualidade e materialismo, assinalando as diferentes metas das forcas
combatentes.

b. Partilha e ganéancia, delineando um mundo futuro no qual prevalecerdo as Quatro
Liberdades e todos terdo o necessario para atender corretamente aos processos da vida.

c. Luz e trevas, demonstrando a diferenca entre um futuro iluminado de liberdade e
oportunidades e um sombrio futuro de escravidao.

d. Solidariedade e divisédo, indicando uma ordem mundial em que 6dios raciais, distincées
de casta e diferencas religiosas ndo formardo nenhuma barreira para o entendimento
internacional, e a ordem do Eixo baseada em racas dominantes, atitudes religiosas
determinadas e povos escravizados.

e. O todo e a parte, assinalando que se aproxima o momento (sob o impulso evolucionario
do espirito), em que a parte ou o ponto de vida assume a responsabilidade pelo todo, e 0
todo existe para o bem da parte.

O aspecto tenebroso foi produzido por eras de miragem. A luz estd sendo evidenciada
pelos aspirantes e discipulos do mundo que, por suas atitudes, atos, escritos e palavras
estdo levando a luz aos lugares escuros.

3. A preparagdo do caminho para as trés energias espirituais que impulsionarédo a
humanidade para uma era de compreensao, levando ao esclarecimento mental enfocado
das mentes dos homens em todo o mundo. Estas trés energias iminentes sao:

a. A energia da intuicdo, que gradualmente dispersard a ilusdo mundial e produzira
automaticamente um grande aumento do numero de iniciados.

b. A atividade da luz que dissipara, pela energia da iluminagcdo, a miragem mundial e
levard milhares ao Caminho do Discipulado.

c. A energia de inspiracdo que, por sua poténcia impulsionadora, produzira a
desvitalizacdo ou remocéo, como uma rajada de vento, do poder de atracédo de maya ou
substancia. Isto liberara incontaveis milhares para o Caminho de Provacéo.

4. A liberacdo no planeta de um vida nova por todos 0s meios possiveis. O primeiro passo
para esta liberacdo € a comprovacdo de que o poder do materialismo se rompeu pela
completa derrota das Poténcias do Eixo e, em segundo lugar, pela habilidade das Nacdes
Aliadas de demonstrar (quando isto tiver sido feito) a poténcia dos valores espirituais por
suas atividades construtivas visando restaurar a ordem mundial e assentar as bases que
garantirdo um modo de vida melhor e mais espiritual. Estas atitudes e tarefas construtivas
devem ser assumidas individualmente por toda pessoa e pelas nagcdes como unidades
coletivas. A primeira esta sendo empreendida neste momento. A segunda ainda resta por
fazer.

5. Esclarecendo as na¢des do mundo sobre as verdades ensinadas pelo Buda, o Senhor
da Luz, e pelo Cristo, 0 Senhor do Amor. Assinale-se, a este respeito que, basicamente:

a. As Nacbes do Eixo tém que compreender o ensinamento do Buda conforme Ele

enunciou nas Quatro Nobres Verdades; precisam compreender que a causa de todo
sofrimento e dor € o desejo, 0 desejo pelo material.

86



b. As Nacgbes Aliadas tém que aprender a aplicar a Lei do Anor como foi enunciada na
vida do Cristo e a expressar a verdade de que “nenhum homem vive para si mesmo”
como também nenhuma nacado, e que a meta de todo esforco humano é compreensao
amorosa, fomentada por um programa de amor pelo todo.

Se as vidas e o0s ensinamentos destes dois grandes Avatares puderem ser
compreendidos e forjados novamente na vida dos homens, no mundo dos assuntos
humanos, no ambito do pensamento humano e no campo da vida diaria, a presente
ordem mundial (que na atualidade €, em grande medida, desordem) pode ser de tal
maneira modificada e alterada que um novo mundo e uma nova raca de homens
gradualmente possam surgir. A rentncia e o uso da vontade sacrificial deveriam ser a

nota-chave no periodo do pés-guerra, prévio a instauracdo da Nova Era.

Os estudantes devem se lembrar que todas as manifestacdes e todos os pontos de crise
estdo contidos no antigo simbolo de um ponto dentro do circulo, o centro do poder dentro
de uma esfera de influéncia ou aura. O mesmo ocorre hoje com todo o problema de
eliminagcdo da miragem e da ilusdo mundiais que fundamentalmente se encontram por
tras desta grave situacdo e da catastrofe mundial. A possibilidade de tal disperséo e
dissipacao esta definidamente centrada nos dois Avatares, o Buda e o Cristo.

No mundo da miragem — o mundo do plano astral e das emog¢des — apareceu um ponto
de luz. O Senhor da Luz, o Buda, se encarregou de concentrar em Si Mesmo a iluminacao
gue, oportunamente, possibilitara a dissipacdo da miragem. No mundo da ilusdo — o
mundo do plano mental — apareceu o Cristo, o proprio Senhor de Amor, que personificou
em Si o poder da vontade atrativa de Deus. Tomou a Seu cargo a dissipacao da iluséo,
atraindo até Si proprio (mediante a poténcia do amor) os coracdes de todos os homens,
afirmando esta determinacéo nas palavras: “Eu, se for elevado da Terra, atrairei todos a
Mim” (Jodo 12:32). No ponto que eles terdo alcancado entdo, o mundo de percepgao
espiritual, de verdade e de ideias divinas ficara revelado. O resultado serd o
desaparecimento da ilusao.

O trabalho combinado destes dois grandes Filhos de Deus, concentrado por meio dos
discipulos mundiais e de Seus iniciados, destruir a ilusédo e dissipar a miragem, 0 que
inevitavelmente fard — uma pelo reconhecimento intuitivo da realidade pelas mentes
sintonizadas com ela, e a outra pela afluéncia da luz da razdo. O Buda fez o primeiro
esfor¢co planetario para dissipar a miragem mundial, o Cristo fez o primeiro esforco
planetario para dispersar a ilusdo. Este trabalho agora deve ser implementado de maneira
inteligente pela humanidade, ja bastante cénscia para reconhecer seu darma. Os homens
estdo rapidamente saindo da ilusdo e, em consequéncia, verdo com mais clareza. A
miragem mundial est4 sendo firmemente removida dos caminhos dos homens. Estes dois
desenvolvimentos foram produzidos pela entrada de novas ideias, enfocadas por meio
dos intuitivos do mundo e lancadas ao grande publico pelos pensadores do mundo.
Também foram muito ajudados pelo reconhecimento por parte das massas, virtualmente
inconsciente, mas ndo menos real, do verdadeiro significado das Quatro Nobres
Verdades. Despojada da ilusdo e da miragem (se posso usar tal termo) a humanidade
espera a proxima revelacdo. Esta revelagdo seréa ensejada pelos esforgcos combinados do
Buda e do Cristo. Tudo que podemos prever ou vaticinar com relacdo a essa revelagéao e
gue certos resultados, potentes e de longo alcance, serdo alcancados pela fuséo de luz e
de amor e pela reacdo da “substancia iluminada ao poder atrativo do amor”. Nesta frase
dei, aqueles que podem compreender, um profundo e util indicio sobre o método e o
propoésito da tarefa que foi organizada para a Lua Cheia de junho de 1942. Dei também

uma chave para o verdadeiro entendimento do trabalho destes Avatares — algo que até
87



agora néo foi reconhecido. Acrescente-se que quando houver uma apreciacdo do
significado das palavras “transfiguragdo de um ser humano”, vira o entendimento de que
guando “o corpo esta cheio de luz”, “naquela luz veremos a LUZ”. Vale dizer que quando
a personalidade tiver alcancado um ponto de purificacdo, de dedicacao e de iluminacéo, o
poder de atracdo da alma (cuja natureza é amor e compreensao) podera atuar, e ocorrera

a fuséo das duas. Foi isso que o Cristo provou e demonstrou.

Quando a obra do Buda (ou ou o principio budico corporificado) for consumada no
discipulo que aspira e em sua personalidade integrada, a plena expressédo da obra do
Cristo (o principio de amor encarnado) também podera ser consumada, e estas duas
poténcias — luz e amor — encontrardo uma expressao irradiante no discipulo transfigurado.
O que é valido para o individuo também é vélido para a humanidade como um todo e a
humanidade hoje (tendo alcangado a maturidade) pode “entrar na realizacdo” e
conscientemente tomar parte do trabalho de iluminacdo e de atividade espiritual,
amorosa. Os efeitos praticos deste processo serdo a dissipacado da miragem e a liberacao
do espirito humano da escraviddo da matéria; produzira também a dispersdo da ilusdo e o
reconhecimento da verdade tal como existe na consciéncia daqueles que estédo
polarizados na “consciéncia do Cristo”.

Necessariamente, ndo se trata de um processo rapido, mas de um procedimento
ordenado e regulado, seguro em seu éxito final, mas relativamente lento também no
estabelecimento e processo sequencial. Este processo foi iniciado no plano astral pelo
Buda e no plano mental quando o Cristo se manifestou na Terra. Indicou a proximidade
da maturidade da humanidade. O processo foi lentamente tomando impulso, a medida
gue estes dois grandes Seres reuniam em torno de Si os discipulos e iniciados ao longo
dos ultimos dois mil anos. Alcancou um ponto de grande utilidade na medida em que o
canal de comunicacdo entre Shamballa e a Hierarquia se abriu e ampliou e o contato
entre estes dois grandes centros e a Humanidade se estabeleceu de maneira mais sélida.

Na Lua Cheia de junho de 1942, foi feito o primeiro teste da objetividade da comunicacéo
entre o Centro onde rege a Vontade de Deus, o Centro onde rege o Amor de Deus e 0
Centro onde hé& espera inteligente. O meio do teste foi o esfor¢o unido do Cristo, do Buda
e daqueles que responderam a Sua influéncia combinada. Este teste teve que ser
realizado em meio ao terrivel ataque dos poderes do mal e se estendeu por duas
semanas, comecando no dia da Lua Cheia (30 de maio de 1942) e terminando em 15 de
junho de 1942. Houve uma grande concentracdo das Forcas Espirituais naquela
oportunidade e o uso de uma Invocacgao especial (a qual a humanidade nao pode usar),
mas o0 éxito ou o fracasso do teste foi, em Ultima andlise, determinado pela propria
humanidade.

Talvez sintam, embora erradamente, que ndo ha pessoas em numero suficiente que
conhegam ou compreendam a natureza da oportunidade ou do que estd se tornando
publico. Porém, o éxito desse teste ndo depende do conhecimento esotérico dos poucos,
dos relativamente poucos, aos quais foram transmitidos em parte os fatos e as
informacdes. Depende também da tendéncia dos muitos que inconscientemente aspiram
pelas realidades espirituais, buscam um modo de vida novo e melhor para todos, desejam
o bem do todo, e cujo veemente anseio e desejo repousam em uma verdadeira
experiéncia de bem, de corretas relacbes humanas e de iniciativa espiritual entre os
homens. Sdo muitos mesmo e se encontram em todas as nagoes.

Quando a Vontade de Deus, expressa em Shamballa e enfocada no Buda, o Amor de
Deus, expresso na Hierarquia e enfocado no Cristo, e o0 desejo inteligente da
humanidade, enfocado nos discipulos e aspirantes do mundo e dos homens de boa

88



vontade, estiverem alinhados — consciente ou inconscientemente — uma grande
reorientacdo podera acontecer, e acontecera. Trata-se de um acontecimento que pode
acontecer.

O primeiro resultado serd a iluminagdo do plano astral e 0 comeco do processo que
dissipard a miragem; o segundo resultado sera a irradiacdo do plano mental, a dispersao
de todas as ilusbes passadas e a gradual revelagdo das novas verdades das quais todos
os ideais passados e as chamadas formulacdes da verdade foram apenas uma
sinalizacdo. Reflitam sobre esta declaragdo. Uma sinalizagéao indica o caminho a seguir;
ndo revela a meta. E indicativa, mas n&o conclusiva. E assim é com toda verdade até o
momento atual.

A necessidade é, pois, de conhecedores e daqueles de mente e coragdo abertos, livres
de ideias preconcebidas e fanaticamente sustentadas, e de antigos idealismos, que sO
devem ser reconhecidos como indicagdes parciais de grandes verdades incompreendidas
— verdades que podem ser compreendidas em grande medida e pela primeira vez, se as
licbes da presente situacdo mundial e da catastrofe da guerra forem devidamente
aprendidas e se a vontade sacrificial for posta em acgéo.

Fiz esta aplicacao pratica e ilustracéo direta do ensinamento referente a miragem, a ilusédo
e ao maya porque todo o problema do mundo atingiu hoje um ponto de crise e porque a
clarificacdo dele sera o tema relevante de todo progresso — educacional, religioso e
econdmico — até 2025 d.C.

Na secdo que nos interessa agora, consideraremos as maneiras praticas pelas quais a
ilusdo, a miragem e o poder de maya podem ser eliminados da vida do individuo,
oportunamente da vida das nagdes e, afinal, do mundo. Sempre devemos comecar com a
unidade da vida, o Microcosmo; depois, tendo compreendido 0 processo € 0 progresso
em relacdo ao individuo, a ideia pode ser estendida ao grupo, a organizacao, a nagcéo e a
humanidade como um todo. Assim, gradualmente, nos aproximaremos da grande Ideia a
gual damos o nome de Deus, o0 Macrocosmo.

Nesta secdo trataremos das técnicas que podem ser resumidas como segue:

1. A Técnica da Presenca. Por meio desta técnica, a alma assume o controle da
personalidade integrada e de suas relagdes, horizontais e verticias. Esta técnica implica
na germinacdo da flor da intuicdo, na dispersdao da ilusdo, na revelacdo do Anjo, na
indicacdo da Presenca e na abertura, para o discipulo, do mundo das ideias e da porta
das iniciacbes superiores. Tendo captado e aplicado essas ideias divinas ou
pensamentos-semente, o discipulo se torna o iniciado e a terceira iniciacdo passa a ser
possivel como meta imediata. A intuicdo € o poder de transfiguracdo aplicado. Esta
técnica tem a ver com a yoga pouco conhecida chamada Agni Yoga ou yoga do fogo.

2. A Técnica da Luz. Por meio desta técnica, a mente iluminada assume o controle sobre
0 corpo astral, o emocional, e dissipa a miragem. O afluxo de luz faz desaparecer a
miragem. A iluminacdo domina e € possivel ter a visdo da realidade. Esta técnica esta
relacionada a Raja Yoga e sua meta € a segunda iniciacao; ela da a capacidade de trilhar
o Caminho do Discipulado e habilta o homem a "viver uma vida iluminada pela
divindade." A iluminacao € o poder de transformacao aplicado.

3. A Técnica da Indiferenca. Por meio desta técnica, maya € eliminado, pois o controle do
veiculo astral purificado € posto em atividade de maneira consciente e técnica,

89



provocando a liberacdo das energias do corpo etérico do controle da matéria ou forca-
substancia e levando um grande numero de homens para o Caminho Probacionario.
Quando ha a "divina indiferenca" a atracdo da matéria, a inspiragdo se torna possivel.
Esta técnica se relaciona com a Carma Yoga em sua forma mais pratica e com o0 uso da
matéria com total impessoalidade. O objetivo desta técnica é a primeira iniciacdo, que
habilita o homem a "viver uma vida inspirada por Deus."” A inspiracdo é o poder de

transmissao aplicado.

1. A TECNICA DA PRESENCA

Ao comecarmos o estudo deste tema, o estudo deve manter trés coisas em mente: a
existéncia da Intuicdo, a realidade da llusdo e a Presenca sobrepairante. Esta Presenca
se revela pela intuicdo, por intermédio do Anjo e, quando é revelada e reconhecida, pde
um fim na iluséo.

A ilusédo néao deve ser confundida com a miragem; a iluséo tem a ver com todo 0 processo
de revelacdo. A miragem pode estar relacionada, e muitas vezes esta, com a distor¢cédo do
que foi revelado, mas é preciso ter em mente que a ilusdo tem a ver principalmente com a
reacdo da mente a revelacdo que vai se manifestando, a medida que a alma a registra e
procura imprimi-la no aspecto mais elevado do eu pessoal inferior. A ilusdo €, portanto, a
incapacidade da mente de registrar, interpretar ou traduzir corretamente o que foi
transmitido e, em consequéncia, € um pecado (se vocés admitem essa palavra) das
pessoas inteligentes e altamente desenvolvidas, daquelas que se encontram no Caminho
e gue estdo em processo de se tornar corretamente orientadas; € também um pecado dos
discipulos aceitos a medida que procuram expandir a consciéncia em resposta ao contato
com a alma. Quando eles tiverem "visto através da ilusao" (e uso esta frase no sentido
esotérico) eles entdo estdo prontos para a terceira iniciacao.

O nosso tema, pois, é o tema da revelacdo e gostaria de fazer alguns observacdes de
cunho geral sobre o assunto porque esclarecerdo o problema da ilusdo mundial e, a
propdésito, também da iluséo individual.

O desenvolvimento da consciéncia humana foi gradual ao longo das eras e dependente
de dois fatores relacionados entre si:

1. O fator do desenvolvimento gradual da mente humana pelos proprios processos da
evolucdo. Poderiamos considera-lo como a capacidade inata daquilo que chamamos de
mente, chitta, ou substancia mental, de se tornar cada vez mais sensivel ao impacto do
mundo fenoménico e de exercer impressdo dos mundos superiores do ser. A mente é o
instrumento que registra o processo de "se tornar" mas € também — nas ultimas etapas do
desenvolvimento humano — capaz de registrar a natureza ou a fungéo de ser. O “tornar-
se” se revela por meio do intelecto; o Ser, por meio da intuicdo. Em todo o estudo da
ilusdo, a natureza instrumental da mente deve ser mantida presente, assim como seu
poder de registrar com precisao, de interpretar e transmitir o conhecimento proveniente do
mundo dos fendmenos e da sabedoria do reino da alma.

2. O fator do método pelo qual a humanidade se torna consciente do que nao é
imediatamente aparente. Trata-se do método ou processo do que € chamado "revelacao
imposta" ou a impressao transmitida as mentes aptas a receber aquelas ideias, estados
de ser, planos e propdsitos que existem nos bastidores, por assim dizer, e que sao (em
tltima analise) os fatores que determinam e condicionam o processo do mundo. Referidas

90



revelacdes ou impressodes subjetivas e vitais s&o reveladas pela intuicdo e ndo tém nada
a ver com 0s conhecimentos, as impreedes e 0s impactos relativos aos trés mundos da
evolugdo humana, salvo na medida em que (quando captados e apreendidos)
transformaram gradualmente a maneira de viver do homem, revelaram a ele suas metas e
indicaram sua verdadeira natureza. As revelacdes feitas ao longo das eras e impressas
nas mentes daqueles treinados para recebé-las tratam das grandes universalidades,
ocupam-se do todo e levam a uma apreciacado desenvolvida da unicidade da vida e da
expressao hilozoistica.

Dois processos paralelos produziram a humanidade e sua civilizagdo: um € 0 processo
evolutivo em si, por meio do qual a mente do individuo se desenvolveu gradualmente até
se tornar o aspecto dominante da personalidade; ao mesmo tempo, uma série de
revelagbes graduais e sabiamente transmitidas levaram a humanidade como um todo
para mais perto da inevitavel compreensdo do estado de ser; estes processos evitaram
gue a humanidade se identificasse de maneira constante com a forma, levando-a aos
estados de consciéncia que sdo supranormais do angulo humano comum, mas totalmente
normais do angulo espiritual.

Colocando este conceito especificamente na terminologia ocultista: a Individualidade
levou ao constante aperfeicoamento da mente com sua percepcédo, entendimento, analise
e interpretagdo, enquanto a iniciagdo, por meio do desenvolvimento da intui¢éo, levou
(quando o processo de aperfeicoamento mental alcanca um grau relativamente alto de
desenvolvimento) ao entendimento do mundo dos valores espirituais, do ser unificado e
da compreenséo intuitiva, o que implica no consequente deslocamento do ponto de
enfoque individual do mundo dos fenémenos para o mundo da realidade. O uso da mente
inferior e de seus processos de desenvolvimento produziram a ilusdo, enquanto que o
desenvolvimento da mente superior e, posteriormente, o uso dela como transmissora da
intuicdo e da revelacdo superior produzird a transfiguracdo dos trés mundos de
fend6menos no mundo do ser.

A ilusdo é muitas vezes uma percepcdo mental da verdade mal interpretada e mal
aplicada. Ndo tem nada a ver com a fase mental da miragem, embora a ilusdo possa
descer a0 mundo do sentimento e se tornar miragem. Quando isso acontece, sua
poténcia é extremamente grande, porque uma forma-pensamento se tornou uma
entidade, com poder vital e o poder magnético do sentimento se soma a fria forma do
pensamento. Reflitam sobre isso. Porém, na etapa que estamos tratando agora, que é a
da ilusdo pura, trata-se de uma revelacéo que foi precipitada no plano mental e — devido a
incapacidade de apreendé-la e interpreta-la corretamente ou de aplica-la de maneira atil —
ela se transformou em uma ilusdo e entrou em uma via de engano, cristalizacdo e
desinformacéo.

O tema desta técnica, portanto, se relaciona principalmente a:

1. O processo de revelacdo. Esse processo foi e é hoje o principal testemunho e garantia
da existéncia, nos bastidores da vida fenoménica, de um Grupo ou Agente revelador cuja
tarefa € de natureza tripla:

a. Avaliar o desenvolvimento da consciéncia humana e atender ao seu constante apelo e
demanda por mais luz e conhecimento.

b. Julgar qual é a revelacdo seguinte necessaria e que forma ela deve tomar, por qual
meio ela deve emergir e onde e quando deve aparecer.

91



c. Verificar com quais obstrucdes, obstaculos e ideias preconcebidas a nova revelacao
gue esta chegando tera de lutar.

2. A realidade da Presenca. Referida Presenca € a forca motora por tras de toda
revelacdo e, na realidade, € Deus imanente, sempre se esforcando para se fazer
reconhecer, levado a isso pela realidade do Deus Transcendente.

3. A influéncia do Anjo, que é a semente individualizada da consciéncia por meio da qual,
apos o devido crescimento necessério e a resposta adequada do eu pessoal inferior vira a
revelacdo da Presenca. Toda verdadeira revelacao diz respeito a gléria da divindade que
se mostra em algum campo de expressdo, assim testemunhando a Presenca latente e
oculta.

4. A reacado dos intuitivos de todo o mundo a esta revelacdo e a forma pela qual elas a
apresentam aos pensadores do mundo, que Sao sempre 0S primeiros a apreciar e a se
apropriar da nova verdade. Os intuitivos apresentam a fase seguinte da verdade em uma
forma relativamente pura, mesmo se no momento da apresentacao ela possa estar velada
em termos simbalicos.

5. A resposta dos homens do mundo que pensam a verdade apresentada. E neste ponto
gue a ilusdo aparece e que ocorrem a falsa interpretacdo e a deturpacdo, sendo que as
interpretacbes falsas da verdade revelada, quando duram o suficiente e adquirem
impulso, aumentam a ilusdo geral e se tornam parte dela, alimentando e sendo
alimentadas pela ilusdo mundial. Trata-se da forma-pensamento iluséria acumulada,
desenvolvida ao longo dos tempos, que controla grande parte da crengca das massas.
Quando a revelacdo chega a essa etapa, ela toca as massas dos homens que
reconhecem a ilusdo como verdade; consideram essa ilusdo como realidade; nao
conseguem compreender o significado da revelacdo velada e apresentada em termos
simbdlicos, mas a confundem com a apresentacdo iluséria e, assim, a revelacao
percebida intuitivamente se torna uma doutrina deformada e distorcida.

As interpretacdes e os dogmas teoldgicos fazem parte desta categoria e segue-se uma
reencenacao do antigo drama do cego guiando o cego, ao qual o Cristo fez referéncia
guando teve diante de Si os teblogos do Seu tempo.

As afirmacfes acima séo validas em relacdo a todas as revelagcbes que emanam do
centro de luz, sejam elas referentes a chamada verdade religiosa, as descobertas
cientificas ou ao grande padrdo de valores espirituais por meio dos quais a humanidade
avancada de ambos os hemisférios procura viver e que, periodicamente, avangcam um
passo em significado e importancia.

a. A intuicao dissipa a iluséo individual

Chegamos hoje a uma crise no campo da apreensdo humana e podemos entrar em uma
nova era em que a ilusdo pode ser dissipada e 0os pensadores podem comecar a registrar
com precisdo e sem equivocos aquilo que os intuitivos lhes transmitem. Essa afirmacao
ainda ndo se aplica ao publico em geral. Levara muito tempo até que ele responda sem
ilusdo, pois a ilusdo se baseia na atividade de construgcdo de formas-pensamento da
mente inferior. As massas estao apenas comecando a usar essa mente inferior e a iluséo
€, portanto, para elas, uma etapa necessaria de teste e treinamento, pelo qual devem
passar ou perderdo muita experiéncia valiosa, deixando seus poderes de discriminacao
nao desenvolvidos. Esse é um ponto que todos os instrutores de ocultismo devem ter em

92



mente. Consequentemente, é essencial que as massas aprendam o significado da ilusédo
e sejam treinadas para ver e escolher o ndcleo da verdade pura em qualquer
apresentacdo da verdade com a qual possam ser confrontadas. Da mesma forma, é
essencial que os intuitivos do mundo aprendam a usar, controlar e compreender a
faculdade da percepcao espiritual, do isolamento divino e da resposta apropriada que
caracteriza a intuicdo. Eles podem fazer isso por meio da pratica da Técnica da Presenca,

mas nao da forma como ela é normalmente ensinada e apresentada.

Talvez eu me faca compreender melhor se disser que essa técnica se enquadra em
certas linhas cientificas ou modos de trabalho, para os quais grande parte do treinamento
dado nas escolas de verdadeira meditacdo e nos sistemas de Raja Yoga prepararam o
aspirante. Essas etapas comecam onde as formulas habituais terminam e pressupdem a
facilidade de abordar o Anjo ou a alma e a capacidade de elevar a consciéncia a um
ponto de fusdo da alma. Vou relacionar os processos ou etapas como segue:

1. A evocacdo da etapa de tensdo. E basico e essencial. Trata-se de uma tens&o obtida
pelo pleno controle do eu pessoal que, assim, fica "preparado para entrar em contato com
o real".

2. O estabelecimento de um estado de fusdo com a alma ou Anjo que guarda 0 acesso ao
Caminho da Evolugéao Superior.

3. A sustentacdo da mente firme na luz da alma. E a atitude do eu inferior durante todo o
periodo do trabalho restante, mantida no ponto de tenséo pela alma e ndo por um esforco
da personalidade. A alma assume esse controle quando o eu pessoal tiver feito 0 maximo
para alcancar a tensédo desejada.

Sao esses as trés etapas preliminares para as quais a pratica do alinhamento deve ter
preparado o estudante para os mistérios superiores. Referidas etapas devem preceder
todo esforco paa desenvolver a intuicdo, e deve tomar varios meses, ou mesmo VAarios
anos de sérias preparacdes. O fogo é o simbolo da mente e sdo essas as trés primeiras
etapas da disciplina da Agni Yoga ou yoga do fogo para a qual a Raja Yoga preparou o
estudante.

Em seguida, vém mais seis etapas da Técnica, que devem ser completamente
compreendidas e formar a base de uma reflexdo prolongada e inteligente, realizada
enquanto as ocupacbes e o0s deveres diarios vao sendo executados e ndo em
determinados momentos. O intuitivo ou discipulo treinado vive sempre a vida dual de
atividade mundana e de intensa e simultanea reflexdo espiritual. Sera essa a
caracteristica marcante do discipulo ocidental, ao contrario do discipulo oriental, que foge
da vida e se refugia em lugares silenciosos, longe das pressdes da vida diaria e do
contato constante com os outros. A tarefa do discipulo ocidental € muito mais ardua, mas
0 que ele provara para si mesmo e para 0 mundo como um todo sera ainda maior, o que é
de se esperar se 0 processo evolutivo tem algum sentido. As ragas ocidentais devem
avancar em direcdo a supremacia espiritual, sem obliterar a contribuicdo oriental, e a
atuacdo da Lei do Renascimento contém a pista para isso e demonstra essa necessidade.
A onda de vida se move do Oriente para o Ocidente, assim como o0 sol, e aqueles que,
nos séculos passados, deram o tom do misticismo oriental devem dar e estdo dando o
tom do ocultismo ocidental. Portanto, as etapas posteriores devem suceder as trés
anteriores. Continuaremos com a enumerac¢do como foi dada, pois 0 que sugiro aqui é
uma férmula para uma atitude de meditacdo mais avancada. Eu ndo disse uma forma de
meditacao.

93



4. Esforgo definido e sustentado para perceber a Presenga em todo o Universo, em todas
as formas e em todas as apresentacdes da verdade, o que poderia ser expresso nas
palavras: "o esforgo para isolar o germe ou a semente da divindade que trouxe todas as
formas ao estado de ser". Gostaria de salientar que néo se trata de assumir uma atitude
amorosa e uma abordagem sentimental em relacdo a todas as pessoas e circunstancias.
Temos ai a via mistica e, embora ndo deva ser negada na vida do discipulo, ndo € usada
neste momento no processo de abordagem eficaz. Trata-se do esforgo primordial para ver
na luz que o Anjo irradia, o ponto de luz por tras de todas as aparéncias fenoménicas. E
portanto, a transferéncia da visdo mistica para niveis mais elevados de consciéncia. N&o
€ a visdo da alma, mas a visdo ou a percepc¢ao espiritual daquilo que a luz da alma pode
ajudar a revelar. A luz cintilante da alma no eu pessoal permitiu que o discipulo tivesse a
visdo da alma e, com essa luz, alcancasse a unido com a alma, mesmo que apenas
temporariamente. Agora, a luz maior da alma torna-se focalizada como um sol radiante e
revela, por sua vez, uma visdo ainda mais estupenda — a da Presenca, da qual o Anjo é a
garantia e a promessa. Assim como a luz da Lua € a garantia de que a luz do Sol existe, a
luz do Sol é a garantia, pudessem vocés saber, de uma luz ainda maior.

5. Tendo entdo sentido a Presenca — ndo teoricamente, mas em resposta vibrante a sua
Existéncia — vem a etapa de apurar o Propésito. A esperanca de identificagdo com o
propoésito esta muito a frente, mesmo para o iniciado comum, sob o estatuto de Mestre.
N&o estamos ocupados com essa etapa inatingivel (para nds). Mas estamos ocupados
com o esforco de alcancar uma compreensdo daquilo que, por meio da forma, esta
procurando encarnar o elevado propdsito em qualquer ponto especifico do ciclo evolutivo.
Isso é possivel e tem sido alcancado ao longo dos tempos por aqueles que se abordaram
corretamente o Caminho da Evolugcéo Superior e refletiram devidamente sobre ele. Esse
Caminho é revelado ao discipulo, mesmo que nao diga respeito a mensagem intuitiva que
ele possa trazer de sua grande aventura.

6. Ele entdo adota algum problema mundial, algum projeto que sua mente desenvolveu ou
gue seu coracdo desejou para ajudar a humanidade, para o que € esotericamente
chamado de "a luz tripla da intuicdo". Essa luz é formada pela combinacéo da luz do eu
pessoal, focalizada na mente, da luz da alma, focalizada no Anjo, e da luz universal que a
Presenca emite; isso, quando feito com facilidade por meio de concentracdo e longa
prética, produzira dois resultados:

a. De repente, a mente expectante do discipulo (que ainda permanece como 0 agente de
recepcao) recebera a resposta para o0 seu problema, a pista para o que € necessario para
trazer alivio a humanidade, a informacédo desejada que, quando aplicada, abrira alguma
porta no campo da ciéncia, da psicologia ou da religido. Essa porta, quando aberta, trara
alivio ou liberagdo para muitos. Como ja Ihes disse antes, a intuicdo nunca se ocupa dos
problemas ou indagagdes individuais, como muitos aspirantes egocéntricos pensam. Ela é
puramente impessoal e sé se aplica a humanidade em um sentido sintético.

b. O "agente intruso de luz" (como o Antigo Comentario denomina esses intuitivos
aventureiros) € reconhecido como alguém a quem pode ser confiada alguma revelacéo,
alguma nova transmisséo da verdade, alguma expanséao significativa de uma semente da
verdade ja dada a raga. Ele entdo tem uma viséo, ouve uma voz, registra uma mensagem
ou — a forma mais elevada de todas — torna-se um canal de poder e luz para o mundo,
uma Encarnacao consciente da divindade ou um Guardidao de um principio divino. Essas
formas constituem a verdadeira revelacdo, transmitida ou encarnada; elas ainda sao
raras, mas se desenvolverdo cada vez mais na humanidade.

94



7. Em preparacgéo para a revelagao, as etapas seguintes sdo assim denominadas:

a. A renuncia ao Caminho Superior.

b. A volta ao Anjo ou o reenfoque na alma.

c. Uma pausa ou interlidio para um pensamento construtivo, sob a influéncia do Anjo.

d. A orientagdo da mente para a formulagéo das formas-pensamento que devem encarnar
a revelacao.

e. Em seguida, mais uma pausa que é denominada de "a pausa que precede a
apresentacao".

8. A apresentacédo da revelagdo ou da verdade transmitida e sua precipitagcdo no mundo
da ilusdo € o que vem a seguir. Neste mundo da iluséo, ela é submetida a "prova de fogo"
em que "parte do fogo dentro do que € revelado retorna a fonte de onde veio; parte dele
atua para destruir o revelador e parte para queimar aqueles que reconhecem a
revelacao". Temos aqui uma frase da Agni Yoga que, como podem ver, reserva-se
apenas aqueles aptos a penetrarem além do Anjo, ali "onde mora o fogo" e onde Deus, a
Presenca, atua como fogo consumidor e espera a hora da total revelagdo. Eis uma
representacdo simbodlica de uma grande verdade. No caso do iniciado individual, a
terceira iniciacdo, a Transfiguracdo, assinala o coroamento do processo. Somente a gléria
pode entdo ser vista: somente a voz da Presenca € ouvida e a unido com o passado, 0
presente e o futuro é alcancada.

9. A revelacdo sucumbe diante da ilusédo predominante, desce ao mundo da miragem e
desaparece em seguida como revelacdo,aparecendo como doutrina. Mas, nesse meio
tempo, a humanidade foi ajudada e levada adiante; os intuitivos continuam a trabalhar e o
influxo daquilo que deve ser revelado ndo cessa nunca.

Esta técnica basica subjaz as revelacdes primarias e secundarias. No caso das primeiras,
o ciclo de tempo é longo; no caso das segundas, o ciclo de tempo é curto. Um exemplo
muito bom deste processo esta demonstrado por um dos pontos secundarios de
revelacdo em conexdao com 0s ensinametnos emanados da Hierarquia (a Guardid das
revelacdes secundarias, sendo Shamballa das primérias) ha cinquenta anos atras e que
tomou a forma de A Doutrina Secreta. H.P.B. foi o "intuitivo que penetrou, percebeu e se
apropriou”. A revelacdo que ela comunicou seguiu a rotina habitual de toda revelagéo
secundaria, da Fonte ao plano externo. Ali, a mente dos homens, sob o véu da iluséo e
ofuscada pela miragem, formulou esta revelacdo em uma doutrina inflexivel, nao
reconhecendo nenhuma revelacao posterior e sustentando com obstinagdo — como varios
grupos teosoficos — que A Doutrina Secreta era a revelagéo final e que nada mais podia
ser reconhecido além desta obra e que nada poderia ser reconhecido como correto a hao
ser as interpretacfes daquele livro. Se eles estiverem certos, a revelacdo evolucionaria
esta encerrada e a situacdo da humanidade é realmente dificil.

No caminho da intuicdo, até mesmo o neofito pode comecar a desenvolver em si mesmo
a faculdade de reconhecer aquilo que a mente inferior é incapaz de Ihe dar. Alguns
pensamentos com poder revelador, podendo ser usados em bem de muitos, podem
chegar a sua mente; uma nova luz sobre uma verdade muito, muito antiga pode penetrar,
liberando a verdade dos grilhdes da ortodoxia, dessa maneira iluminando a sua
consciéncia, que ele deve usar para todos e ndo somente para si. Pouco a pouco,

95



descobre o caminho para o0 mundo da intuicdo; dia apdés dia e ano ap0s ano, torna-se
mais sensivel as ideias divinas e mais apto a se apropriar delas com sabedoria, em bem
dos seus semelhantes.

A esperanca do mundo e a dispersao da ilusdo residem no desenvolvimento e no
treinamento consciente de intuitivos. HaA muitos intuitivos naturais, cujo trabalho € uma
mescla de psiquismo superior com lampejos de verdadeira intuicdo. E preciso haver um
treinamento para que se tornem verdadeiros intuitivos. Em paralelo a resposta intuitiva e
ao esforco de precipitar a intuicdo no mundo do pensamento humano, deve haver
também um firme desenvolvimento da mente humana, de maneira que possa captar e
apreender aquilo que é projetado, e nisso também esté a esperanca da raca.

b. A Intuicdo Grupal dissipa e llusdo do Mundo

Hoje, o mundo esta cheio de ilusdes, muitas delas veladas sob a forma de idealismos;
estd cheio de pensamentos e planejamentos vaos carregados de desejos e, embora
grande parte deles esteja corretamente orientada e expresse a determinacéo fixa da
intelligentsia de criar melhores condi¢cdes de vida para toda a populacdo do mundo,
levanta-se a pergunta: Ha4 no somatério desses pensamentos carregados de desejos
vividade dinamica e essencial suficiente que os levardo a realizacao pratica e efetiva no
plano fisico, assim atendendo verdadeiramente as necessidades humanas? Assinalaria
gue os dois maiores Agentes de revelacdo que vieram a Terra ao longo da histéria
moderna fizeram para a humanidade as simples revelagdes a seguir:

1. A causa de todo sofrimento humano é o desejo e 0 egoismo pessoal. Renunciem ao
desejo e estarao livres.

2. Ha uma via de liberagéo que leva a iluminacéao.

3. De nada adianta ao homem ganhar o mundo inteiro e perder a sua alma.
4. Todo ser humano € um Filho de Deus.

5. Ha uma via de liberacéo, é a via do amor e do sacrificio.

As vidas desses Reveladores foram representacdes simbdlicas daquilo que ensinaram, e
o restante de seus ensinamentos foi apenas uma extensado de seus temas centrais. Sua
contribuicdo foi parte integrante da revelacdo geral das eras que conduziu os homens do
estado primitivo da existéncia humana ao complexo estado da civilizacdo moderna. Essa
revelacdo geral pode ser chamada de Revelagdo do Caminho que leva da forma ao
Centro de toda a vida; a pureza dessa revelacéo foi preservada ao longo das eras por um
pequeno grupo de discipulos, iniciados e verdadeiros esoteristas que sempre estiveram
presentes na Terra — defendendo a simplicidade desse ensinamento, buscando aqueles
gue pudessem responder e reconhecer o germe ou a semente da verdade e treinando os
homens para tomar o lugar deles e trilhar o caminho da percepcédo intuitiva. Uma das
principais tarefas da Hierarquia é procurar e encontrar aqueles que sao sensiveis a
revelacdo e cujas mentes sdo treinadas para que possam formular as verdades
emergentes de tal maneira que elas cheguem aos ouvidos dos pensadores do mundo
relativamente inalteradas. Toda revelacdo, entretanto, quando colocada em palavras e
formas verbais, perde algo de sua clareza divina.

96



Grande parte da revelacao do passado veio de acordo com o impulso religioso e, como a
ilusdo se aprofundou e cresceu com o tempo, a simplicidade original (como foi transmitida
por seus Reveladores) foi perdida. Todas as revelacdes bésicas sdo apresentadas nas
formas mais simples. Acréscimos e mais acréscimos foram surgindo; as mentes dos
homens tornaram o ensinamento complexo por meio de suas dissertacdes mentais, até
gue foram construidos os grandes sistemas teologicos que chamamos, por exemplo, de
Igreja Crista e sistema budista. Seus fundadores teriam muita dificuldade em reconhecer
os dois ou trés fatos ou verdades divinos fundamentais que Eles procuraram revelar e
enfatizar, tdo grande € o manto de ilusdo que foi lancado sobre os simples
pronunciamentos do Cristo e do Buda. As grandes catedrais e as pomposas cerimdnias
das igrejas ortodoxas estdo muito distantes do modo humilde de viver do Cristo, o Mestre
de todos os Mestres e Instrutor de anjos e homens, e da simplicidade de Seu modo de
vida presente, enquanto Ele observa e espera o retorno de Seu povo ao modo simples de
realizacdo espiritual.

A ilusdo foi tdo grande que hoje, no Ocidente, fala-se do "poder temporal da Igreja
Catdlica"; as Igrejas Protestantes estédo divididas em fac¢Bes beligerantes; a Igreja da
Ciéncia Crista € conhecida por sua capacidade de acumular dinheiro e de ensinar seus
adeptos a fazé-lo e a obter uma temporaria boa saude; a Igreja Ortodoxa Grega foi
completamente corrompida e somente a fé simples dos incultos e dos pobres preservou
gualquer semelhanca com a verdade em sua forma simples original. Eles ndo tém
habilidade para discussdes teoldgicas de alto nivel, mas acreditam que Deus é amor —
simplesmente isso — que ha um caminho que leva a paz e a luz e que, se negarem seus
préprios desejos materiais, estardo agradando a Deus. Sei que estou generalizando
muito, irmaos, pois sei também que ha cristdos e religiosos sabios e bons dentro dos
sistemas teoldgicos; esses, porém, nao gastam seu tempo em discussdes teoldgicas, mas
em amar seus semelhantes, e fazem isso porque amam a Cristo e tudo o que Ele
representa. Eles ndo estdo interessados em construir grandes igrejas de pedra e marmore
e em reunir o dinheiro necessario para seu sustento; estdo interessados em reunir
agueles que formam a verdadeira Igreja no plano espiritual interno e ajuda-los a caminhar
na luz.

A ilusdo de poder, a ilusdo de superioridade, ndo os mancham. Depois que a crise
mundial terminar, os membros da Igreja de toda parte ndo descansardo até que possam
descobrir como penetrar na ilusdo da doutrina e do dogma que os envolve e encontrar o
caminho de volta para o Cristo e Sua mensagem simples, que tem em si o poder de
salvar o mundo, se reconhecida e praticada.

Grande parte da verdadeira revelacdo desde a época do Cristo chegou ao mundo pela
linha da ciéncia. Por exemplo, a demonstracdo da substancia material (cientificamente
comprovada) como sendo essencialmente apenas uma forma de energia foi uma
revelacdo tao grande quanto qualquer outra dada pelo Cristo ou pelo Buda. Ela
revolucionou completamente o pensamento dos homens e foi — por mais surpreendente
gue possa lhes parecer — um grande golpe contra a Grande llusdo. Ela relacionou a
energia a forgca, a forma a vida e o homem a Deus e continha o segredo da
transformacdo, transmutacédo e transfiguracdo. As revelacdes da ciéncia, quando béasicas
e fundamentais, séo tao divinas quanto as da religido, mas ambas foram degradadas para
atender & demanda humana. Esta proxima a era em que a ciéncia fara todos os esforgos
para curar as feridas da humanidade e construir um mundo melhor e mais feliz.

As revelacbes da ciéncia, embora muitas vezes apresentadas por um homem ou uma
mulher, sdo mais especificamente o resultado do esforco de um grupo e da atividade de

97



um grupo treinado do que as assim chamadas revela¢gbes da religido. A revelagéo,
portanto, ocorre de duas maneiras:

1. Por meio do esforco, da aspiracéo e da realizacdo de um homem que esta tdo proximo
da Hierarquia e tdo imbuido de divindade consciente que € capaz de receber a
mensagem diretamente da Fonte divina central. Ele se juntou as fileiras dos Grandes
Intuitivos e trabalha livremente no mundo das ldeias divinas. Ele conhece claramente sua
missédo; escolhe sua esfera de atividade com deliberacao e isola a verdade ou verdades
gue considera apropriadas para a necessidade do momento. Ele surge como Mensageiro
do Altissimo, leva uma vida de servico dramatica e impressionante e simboliza em Seus
eventos de vida certas verdades bésicas que ja foram reveladas, mas que Ele reencena
pictoricamente. Ele sintetiza em Si mesmo as revelacdes do passado e acrescenta a elas
Sua propria contribuicdo da nova revelacdo que é Sua funcdo especifica apresentar ao
mundo.

2. Por meio do esfor¢co de um grupo de buscadores, como os pesquisadores cientificos de
todos os paises, que juntos estao procurando luz sobre os problemas da manifestacao ou
algum meio de aliviar o sofrimento humano, surge uma revelacao. O esfor¢co desse grupo
muitas vezes eleva nas asas de sua aspiracdo irrealizada um homem que pode entdo
penetrar no mundo das ldeias divinas e la encontrar a cura ou a chave ha muito
procurada, descobrindo assim intuitivamente um segredo ha muito buscado. A
descoberta, quando de primeira classe, € uma revelacdo tdo grande quanto as verdades
apresentadas pelos Instrutores Mundiais. Quem dira que a afirmacéo de que Deus é Amor
tem mais valor do que a afirmacéo de que Tudo é Energia?

O caminho que a revelacdo segue é o0 mesmo nos dois casos, e a ilusdo toma conta de
ambas as formas de revelacdo, mas — e aqui estd um ponto sobre o qual pediria que
refletissem — ha um pouco menos de ilusdo em torno das revelacdes da ciéncia do que
em torno das revelagdes do que a humanidade chama de verdades mais definidamente
espirituais. Uma das razdes esta no fato de que a ultima grande revelacao espiritual, dada
pelo Cristo, data de dois mil anos, e o desenvolvimento da mente do homem e sua
capacidade de resposta a verdade aumentaram muito desde aquela época. Mais uma
vez, as revelacoes da ciéncia sdo, em grande parte, resultado de uma tenséao grupal, que
acaba se concentrando em um receptor intuitivo, e a revelacdo € assim protegida.

Hoje, enquanto a humanidade aguarda a revelacdo que incorporara 0s pensamentos, 0s
sonhos e 0 objetivo construtor da Nova Era, a demanda vem pela primeira vez de um
grande grupo de pessoas intuitivamente inclinadas. Eu ndo disse que sao intuitivas. Esse
grupo € agora tdo grande e seu foco € agora téo real e sua demanda tao alta que esta
conseguindo focalizar a intengdo macica das pessoas. Portanto, qualquer revelagdo que
possa surgir no futuro imediato sera mais bem "protegida pelo espirito de compreenséo”
do que qualquer outra anterior. Esse é o significado das palavras do Novo Testamento,
"todo olho O verd"; a humanidade como um todo reconhecera o Revelador. No passado, o
Mensageiro do Alto sé era reconhecido e conhecido por um mero punhado de homens, e
foram necessarias décadas e, as vezes, séculos para que Sua mensagem penetrasse no
coracao da humanidade.

A pressédo dos tempos também e o desenvolvimento do senso de proporgéo, além de um

retorno forcado a simplicidade das necessidades da vida podem impedir que a revelagéao
vindoura caia rapido demais no fogo da Grande lluséo.

98



Com base no exposto, ficara evidente que o modo de tratar os assuntos mundiais, 0s
estados de consciéncia e as condi¢cdes nos trés mundos € aquele em que o discipulo e 0
iniciado trabalham de cima para baixo. O método €, na realidade, uma repeticdo do arco
involutivo no qual — como fez o Criador, dirigindo de um ponto exterior — a energia, a forca
e as forcas sao direcionadas para o mundo dos fenémenos e produzem efeitos precisos
sobre a substancia dos trés planos. Esse ponto deve ser lembrado com muito cuidado; e
€ por essa razdo que a Técnica da Presenca deve ser sempre empregada antes de todas
as outras técnicas. Ela estabelece contato com o Agente espiritual que o dirige e habilita o
discipulo a assumir a atitude do Observador desapegado e de um colaborador do Plano.
Quando essa técnica € seguida corretamente, ela coloca a intuicdo em acdo e o mundo
do significado (que esté por trds do mundo dos fenémenos) é revelado, dissipando assim
a ilusdo. A verdade, como ela &, é vista e conhecida. As formas no mundo externo dos
fendmenos (externo do ponto de vista da alma e, portanto, abrangendo os trés mundos de
nossa vida diaria bem conhecida) sédo vistas como simbolos de uma Realidade interna e
espiritual.

2. A TECNICA DA LUZ

Vamos agora considerar o desenvolvimento subsequente e o servico a ser pretado por
meio de uma outra técnica.

Esse tema da Luz é tdo vasto e ha tantos textos em todas as Escrituras do mundo, em
comentarios e dissertacdes teoldgicas, que a verdade simples e alguns principios basicos
se perdem de vista em uma turbilh&o de palavras.

Em meus diversos livros, dei muito material sobre esse tema e, no livro A Luz da Alma,
gue escrevi em colaboracdo com A.A.B., foi feito um esforco para indicar a natureza da
luz da alma. A chave para essa técnica pode ser encontrada nas palavras: Naquela Luz
veremos a LUZ. Uma paréafrase simples dessas palavras aparentemente abstratas e
simbdlicas poderia ser dada da seguinte forma: Quando o discipulo tiver encontrado
aquele centro iluminado dentro de si mesmo e puder caminhar em sua luz radiante, ele
estara entdo em uma posicéo (ou em um estado de consciéncia, se preferirem) em que se
tornara consciente da luz dentro de todas as formas e atomos. O mundo interno da
realidade fica visivel para ele como substancia-luz (uma coisa diferente da Realidade,
revelada pela intuicdo). Ele pode entdo se tornar um cooperador eficiente do Plano
porque o mundo do significado psiquico se torna real para ele e ele sabe o que deve ser
feito para dissipar a miragem. Seria possivel afirmar que o processo de levar luz aos
lugares escuros compreende, naturalmente, trés etapas:

1. A etapa em que o0 principiante e 0 aspirante se esforcam para erradicar a miragem de
sua prépria vida, pelo uso da luz da mente. A luz do conhecimento é o principal agente
dissipador nas primeiras etapas da tarefa, eliminando eficazmente as diversas miragens
gue velam a verdade ao aspirante.

2. A etapa em que o aspirante e o discipulo trabalham com a luz da alma. E a luz da
sabedoria, resultado da interpretacdo de uma longa experiéncia, que aflui e se mescla
com a luz do conhecimento.

3. A etapa em que o discipulo e o iniciado trabalham com a luz da intuicdo. Mediante a
fusdo da luz do conhecimento (luz da personalidade) com a luz da sabedoria (luz da

99



alma), a Luz é vista, conhecida e apreendida. Esta luz apaga as luzes menores por meio
da pura irradiacdo de seu poder.

Temos, portanto, a luz do conhecimento, a luz da sabedoria e a luz da intuicdo, que séo
trés estados ou aspectos definidos da Luz Una. Correspondem ao Sol fisico, ao coragéo
do Sol e ao Sol Central Espiritual. Nesta ultima frase temos a pista e a chave da relacao
entre o homem e o Logos.

Essas etapas e suas técnicas correspondentes podem ser mal compreendidas se o
estudante ndo se lembrar de que entre elas ndo ha linhas reais de demarcacdo, mas
apenas uma sobreposi¢do constante, um desenvolvimento ciclico e um processo de fusao
gue é muito confuso para os iniciantes. Assim como o resultado da reacdo inata ao
ambiente produz o aparelho necessario para entrar em contato com esse ambiente, 0s
poderes desenvolvidos por estas técnicas produzem certos modos de contato com a alma
e com o ambiente espiritual. Cada uma dessas técnicas estd relacionada a um novo
ambiente; cada uma delas acaba desenvolvendo poder no iniciado ou discipulo que pode
ser usado a servigo da humanidade e em esferas mais elevadas de atividade divina; cada
uma estad relacionada as outras técnicas e cada uma libera o discipulo para um
relacionamento consciente com um novo ambiente, novos estados de consciéncia e
novos campos de servi¢o. Por exemplo:

1. A Técnica da Presenca, quando utilizada com éxito, permite o afluxo da intuicdo que
sucede as atividades da mente racional e que dissipa a ilusdo, colocando em seu lugar
ideias divinas formuladas em conceitos que chamamos de ideais. Devemos lembrar que
0s Mestres s6 usam a mente em duas atividades:

a. Para chegar até as mentes dos Seus discipulos e atrair aspirantes por meio de um
instrumento similar a mente do discipulo.

b. Para criar formas-pensamento nos niveis concretos que possam encarnar as ideias
divinas. O Agente diretor, o Anjo da Presenca, produz o poder de criar desta maneira e a
isso chamamos de resultado da intuicdo — a ideia ou a verdade, sua percepcao e sua
reproducao.

2. A Técnica da Luz é a mais estreitamente relacionada a mente e significa o0 método pelo
gual a iluminacdo que flui da alma (cuja natureza € luz) pode irradiar ndo apenas ideiais,
mas vida, circunstancias e eventos, revelando a causa e o significado da experiéncia.
Quando o discipulo adquiriu o poder de iluminar, ele deu o primeiro passo para a
dissipacédo da miragem. Do mesmo modo como a técnica da Presencas e torna eficaz no
plano mental, esta técnica produz poderes que podem se tornar eficazes no plano astral
e, oportunamente, dissipar este plano, fazendo-o desaparecer.

3. A Técnica da Indiferenga torna ineficaz ou neutraliza o dominio da substancia sobre a
vida ou o espirito, podendo operar nos trés mundos, pois a alma € a evidéncia da vida.

No que diz respeito a esta segunda técnica, gostaria de tomar algumas palavras da Biblia,
empregando a palavra “luz” em vez da palavra “fé”. Darei a vocés esta defini¢cdo: A luz € a
substancia das coisas esperadas e a evidéncia das coisas nédo vistas. Esta é talvez uma
das definicbes da luz mais ocultas dada até agora, e prevé-se que seu verdadeiro
significado seja revelado nas duas proximas geracdes. A palavra “f¢” € um bom exemplo
do método de “velar’ algumas antigas verdades para que sua significagdo nao seja
revelada prematuramente. Luz e substancia sdo termos sinénimos. Alma e luz também

100



sdo, e nesta igualdade de ideia — luz, substancia, alma — temos a chave da fusdo e da
unificacdo que o Cristo expressou tdo plenamente para n6s em Sua vida na Terra.

Portanto, quando os estudantes e aspirantes tiverem feito progresso no contato com a
alma, eles terdo dado um dos primeiros passos importantes para a compreensao da luz e
dos seus usos. No entanto, eles devem ter cuidado para ndo confundir a luz que podem
trazer para a vida, as circunstancias, 0s eventos e o ambiente com a intui¢do. A luz com a
gual estamos nos ocupando se expressa nos trés mundos e revela formas e formas, suas
reacOes e efeitos, sua miragem e apelo atrativo e seu poder de iludir e aprisionar a
consciéncia. A luz em questédo é a luz da alma, que ilumina a mente e traz a revelacéo do
mundo das formas no qual a vida esta imersa.

A intuicdo nada tem a ver com o que pertence aos trés mundos da experiéncia humana,
mas apenas com as percepcdes da Triade espiritual e com o mundo das ideias. A intuicdo
esta para o mundo de significados, como a mente esta para os trés mundos da
experiéncia. Produz entendimento, da mesma maneira como a luz da alma produz
conhecimento, por meio dessa experiéncia. O conhecimento ndo é uma reacao
puramente mental, mas sim algo que se encontra em todos 0s niveis, e € instintivo de
alguma forma em todos os reinos. Isto é incontestavel. Os cinco sentidos trazem
conhecimento do plano fisico; a sensibilidade psiquica traz conhecimento do plano astral;
a mente traz percepcao intelectual, mas os trés sao aspectos da luz do conhecimento
(que vem da alma) a medida que vai compenetrando seus veiculos de expresséo no vasto
e triplice ambiente em que a alma escolhe se aprisionar para fins de desenvolvimento.

Em uma volta superior da espiral, a intuicdo é a expressao da triplice Triade espiritual,
colocando-a em relagdo com o0s niveis superiores da manifestacdo divina, sendo
resultado da vida da Monada — uma energia que traz revelagéo do proposito divino. E no
mundo desta revelacdo divina onde o discipulo, oportunamente, aprende a trabalhar, e no
qual o iniciado atua de maneira consciente. A vida ativa nos trés mundos é uma
expressdo distorcida desta experiéncia superior, constituindo também o campo de
treinamento no qual a capacidade de viver a vida de percepc¢ao intuicional do iniciado e de
servico ao Plano se desenvolve lentamente. E preciso considerar estas distincbes com
atencao (em tempo e espaco, porque todas as distingbes sdo parte da grande iluséo,
embora sejam necessarias e inevitaveis quando a mente controla). Os discipulos
alcancardo um ponto de desenvolvimento em que saberdo se estdo reagindo a luz da
alma ou a percepcao intuicional da Triade. Chegardo depois ao ponto em que
compreenderdo que a percepc¢do intuitiva — como a chamam — € apenas a rea¢do da
personalidade iluminada a tendéncia de identificacdo da Triade. Esses conceitos, porém,
estdo além da capacidade de compreensdo do homem comum, porque fusdo e
identificacdo ndo sdo absolutamente a mesma coisa.

As regras da Técnica da Luz foram adequadamente estabelecidas no sistema de Raja
Yoga de Patanjali, do qual as cinco etapas de Concentracédo, Meditacdo, Contemplacéao,
lluminacdo e Inspiracdo sao ilustrativas;, essas etapas, por sua vez, devem ser
acompanhadas pela aplicacéo das Cinco Regras e dos Cinco Mandamentos. Gostaria de
pedir que os estudassem. Eles, por sua vez, produzem o0s muitos resultados na
sensibilidade psiquica, dos quais o0 contato hierarquico, a iluminacdo, o servico e a
disciplina sdo descritivos e, finalmente, a etapa de "unidade isolada", que é o termo
paradoxal usado por Patanjali para descrever a vida interna do iniciado.

A maior parte do que eu disse acima € bem conhecida de todos os aspirantes, quer
estudem os ensinamentos da Raja Yoga da India ou a vida de misticismo pratico

101



conforme estabelecido por misticos como Meister Eckhart e pelos esoteristas modernos
mais polarizados mentalmente. Esses ultimos foram além da visdo mistica, chegando a
fusdo. Nao preciso me estender sobre isso. E a etapa mais elevada de unificagéo da qual
todos os verdadeiros misticos dao testemunho.

O que nos ocupa aqui € a maneirra como a luz é reconhecida, apropriada e usada para
fins de dissipar a miragem e prestar ao mundo um servigo profundamente esotérico. Seria
possivel dizer que a luz interna € como um farol que esquadrinha o mundo da miragem e
da luta humana, a partir daquilo que um Mestre denominou de “o pedestal da alma e a
torre ou farol espiritual’. Esses termos transmitem a ideia da altitude e da distancia que
sdo tdo caracteristicas da abordagem mistica. O poder de usar esta luz como meio de
dissipacéo so se obtém quando ja ndo se tem em conta tais simbolos e o servidor comeca
a se considerar como luz e centro de irradiagdo. Neste ponto reside a razdo de
determinados elementos técnicos da ciéncia ocultista. O esoterista sabe que em cada
atomo do seu corpo ha um ponto de luz. Ele sabe que a natureza da alma € luz. Durante
éons, o homem caminha ajudado pela luz engendrada em seus veiculos, pela luz da
substancia atbmica do seu corpo, sendo, portanto, guiado pela luz da matéria. Mais tarde
ele descobre a luz da alma e, mais adiante ainda, aprende a fusionar e mesclar a luz da
alma com a luz da matéria. Brilha entdo como um portador da Luz, a luz purificada da
matéria e a luz da alma estando fusionadas e enfocadas. O uso desta luz enfocada, a
medida que dissipa a miragem individual, ensina ao discipulo as primeiras etapas da
técnica que eliminara a miragem grupal e, oportunamente, a miragem mundial, e este € 0
ponto que vamos tratar a seguir.

O tema que estamos tratando — a luz da alma a medida que dissipa a miragem nos trés
mundos — € 0 mais pratico, Util e necessario para estudo que podemos encontrar hoje: diz
respeito ao plano astral, e 0 servico a ser prestado € vital e oportuno. A libertacdo do
mundo do individuo e do mundo da humanidade como um todo da miragem que a tudo
envolve e mantém a humanidade em cativeiro € um requisito essencial para a raca. A
nova era que se abrira diante da humanidade no final da guerra se distinguira por sua
polarizacdo mental e consequente liberdade da miragem; a ilusdo entdo controlara por
algum tempo até que a intuicdo esteja mais plenamente desenvolvida. Essa ilusao
produzird resultados muito diferentes daqueles que ocorrem quando os homens vivem e
trabalham em meio a miragem. A segunda caracteristica da nova era sera a abordagem
cientifica de todo o problema da miragem, que sera entdo reconhecida pelo que € e sera
cientificamente dissipada pelo uso das mentes iluminadas de grupos que trabalham em
unissono exatamente para esse propdsito.

A proposta, portanto, que estou apresentando a vocés (que sdo 0s aspirantes e 0s
discipulos do mundo) é a possibilidade de um servico mundial preciso. Oportunamente
serdo formados grupos daqueles que estédo trabalhando na dissipacdo da miragem em
suas vidas individuais e que o fazem ndo tanto para alcancar sua propria liberacdo, mas
com o0 objetivo especial de livrar o plano astral de suas significativas miragens. Eles
trabalhardo em conjunto em alguma fase importante da miragem mundial pelo poder de
suas mentes individuais iluminadas; em conjunto, eles acenderdo "o farol da mente que
reflete a luz do sol, mas ao mesmo tempo irradia sua prépria luz interna sobre as névoas
e nevoeiros da Terra, pois neles todos os homens tropecam. Na esfera iluminada da luz
radiante concentrada, a realidade sair& triunfante".

E interessante observar que a oracdo mais antiga do mundo faz referéncia aos trés
aspectos da miragem e é em relacdo a eles que as trés técnicas devem ser usadas para

102



possibilitar a liberacdo e o progresso. Como sabem, referida oracdo é a seguinte
(Brihadaranyaki Upanishad I, 3, 28):

"Conduze-nos, O Senhor, das trevas para a luz; do irreal para o real; da morte para a
imortalidade."

"Conduze-nos das trevas para a luz" refere-se a mente que oportunamente se torna
iluminada pela luz da intuicdo; esta iluminacdo € fomentada por meio da Técnica da
Presenca, de Quem a luz brilha. E o fator mediador que produz a Transfiguracido da
personalidade e um centro de luz irradiante no plano mental. Essa afirmacéo € valida,
quer se esteja falando de um individuo ou daquele ponto focal de luz formado pela
unidade mental e pelo pensamento claro dos homens avancados, os quais, pelo poder de
suas mentes unidas, conseguiréo livrar o mundo de alguns aspectos da Grande llusao.

"Conduze-nos do irreal para o Real" diz respeito especificamente com o plano astral e
suas oniabarcantes miragens. Essas miragens incorporam o irreal e o apresentam aos
prisioneiros do plano astral, levando-os a confundi-las com a Realidade. Esse
aprisionamento pela miragem pode ser encerrado pela atividade da Técnica da Luz,
utilizada por aqueles que trabalham — em formacéo de grupo — para a dissipagcao da
miragem e para o surgimento na consciéncia dos homens de uma concepcao clara e do
reconhecimento da natureza da Realidade.

Este trabalho particular de dissipacdo é nosso tema imediato. E de importancia vital que
agqueles que reconhecem a porta aberta para o futuro e pela qual os homens devem
passar que se lancem nesse trabalho. Somente assim é possivel ajudar a humanidade a
deixar para tras os erros, as miragens e os fracassos do passado. E esta técnica que livra
das miragens e que é capaz de transformar a vida humana e, assim, instaurar a nova
civilizacao e cultura. Os discipulos de todas as partes do planeta podem empreender esta
dissipacdo, ajudados pelos aspirantes do mundo; no entanto, sera primordialmente o
trabalho daqueles cujo foco de raio faz de sua vida astral a linha de menor resisténcia e
gue aprenderam ou estdo aprendendo a domina-la pelo poder do pensamento e da luz
mental. Sdo eles, em primeiro lugar, os individuos de sexto raio, ajudados pelos
aspirantes e discipulos de segundo e quarto raios.

Em tempo e espaco, essa tarefa sera primeiramente instituida e controlada em formacao
de grupo apenas por aspirantes cujos raios da alma ou da personalidade sejam o sexto
ou por aqueles cujos corpos astrais sejam condicionados pelo sexto raio. Quando tiverem
compreendido a natureza do trabalho a ser feito e "adotado fanaticamente a técnica da luz
a servico da raca", seu trabalho serd completado por discipulos de segundo raio,
trabalhando nos Ashrams dos Mestres que aceitam discipulos. O trabalho realizado por
esses dois grupos sera finalmente revelado (e em uma data muito posterior) por aqueles
aspirantes e discipulos que fardo uma mudanca dindmica para a atividade astral quando o
guarto raio comecar a se manifestar novamente. Portanto, o trabalho de dissipacdo da
miragem é empreendido por aqueles que se manifestam ao longo das linhas de energia
gue incorporam 0 segundo, 0 quarto e 0 sexto raios. Enfatizo isso porque os discipulos
muitas vezes assumem tarefas para as quais ndo estdo particularmente qualificados e
cujos raios ndo os ajudam a realizar e, as vezes, impedem essa realizacéo.

Todo o tema esta relacionado a consciéncia, ao segundo aspecto, e diz respeito as

formas pelas quais a humanidade se torna progressivamente consciente. A miragem é
causada pelo reconhecimento daquilo que o proprio homem criou e, como foi dito

103



ocultamente, "o homem sé se torna consciente da realidade quando destréi aquilo que ele
mesmo criou". Essas formas se dividem em dois grupos principais:

1. As formas que sdo de origem muito antiga e resultado da atividade humana, do
pensamento humano e do erro humano. Elas abrangem todas as formas que a natureza
do desejo do homem criou ao longo das eras e séo a substancia nebulosa da miragem —
nebulosa do ponto de vista fisico, mas densa do ponto de vista do plano astral. Elas sdo
aquilo que fornece o incentivo por tras de todo esforco e atividade no plano externo, a
medida que o homem procura satisfazer o desejo. O aspirante individual precisa sempre
se livrar dessas formas para passar depois disso através daquele portal qgue chamamos
de segunda iniciagao e entrar em uma consciéncia mais ampla.

2. Aquelas formas que estdo sendo constantemente criadas e incessantemente
produzidas em resposta a natureza aspiracional da humanidade e que fornecem os
atrativos que conduzem o homem em direcdo a alta realizacdo pessoal, em primeiro
lugar, e a realizacdo espiritual, mais tarde. Elas tém em si as indicacdes do novo e do
possivel. Da mesma maneira (por mais estranho que possa parecer), elas constituem
uma miragem, pois sdo temporarias e ilusérias e ndo se deve permitir que ocultem o Real.
Essa Realidade se precipitard no momento certo quando a luz superior afluir. Elas séo
indicativos do Real e muitas vezes sdo confundidas com o Real; estdo em conflito com os
antigos pensamentos e desejos do passado e devem, por fim, dar lugar a presenca
efetiva do Real. Elas proporcionam (em tempos de crise) o grande teste para todos 0s
aspirantes e discipulos, evocando o tipo mais sutil de discriminacdo; mas, uma vez que
esse teste tenha sido superado com éxito, a tarefa de dissipar esses dois tipos de
miragem pode ser dada ao discipulo e aspirante, com énfase na necessidade imediata ou
em qualquer miragem mundial especifica e atual.

Ficara evidente para vocés, portanto, que os grupos que trabalham conscientemente no
servico de dissipacdo da miragem terdo as seguintes caracteristicas:

1. Serdo compostos de aspirantes e discipulos de sexto raio, auxiliados plos
trabalhadores espirituais de segundo raio.

2. Serdo formados por aqueles que:

a. Estdo aprendendo ou aprenderam a dissipar suas proprias miragens individuais e
podem trabalhar com compreensao nessa tarefa.

b. Estdo concentrados no plano mental e, portanto, ttm algum grau de iluminagdo mental.
Estédo aprendendo a dominar a Técnica da Luz.

c. Sao conscientes da natureza das miragens que estdo procurando dissipar e estao
aptos a usar a mente iluminada como farol.

3. Contardo entre seus membros aqueles que tém (falando em termos ocultistas) os
seguintes poderes em processo de rapido desenvolvimento:

a. O poder ndo apenas de reconhecer a miragem pelo que é, como de discriminar entre
os diferentes tipos de miragens.

b. O poder de se apropriar da luz, absorvé-la em si e entdo, de maneira consciente e
cientifica, projetd-la no mundo da miragem. Os Mestres, o0s iniciados de alto grau e 0s

104



discipulos do mundo fazem isso sozinhos, se necessério for, sem ter necessidade da
protecdo do grupo nem da ajuda da luz dos membros do grupo.

c. O poder de usar a luz ndo apenas pela absorcéo e projetacdo, como também pelo uso
consciente da vontade, dirigindo a energia pelo feixe de luz projetada. A isso agregam
um foco persistente e sustentado. Esse feixe, assim projetado, tem um uso duplo: ele
funciona de forma expulsiva e dindmica, da mesma maneira como um vento forte sopra
ou dissipa uma névoa densa ou como o0s raios de sol secam e absorvem a névoa. Ele
também atua como um feixe ao longo da qual aquilo que € novo e faz parte da intencao
divina pode entrar. As novas ideias e os ideais desejados podem chegar "pelo feixe",
assim como o farol direcional traz os avides para o local de pouso desejado.

a. A Dissipagéo da Miragem Individual

Consideremos primeiro a maneira como o aspirante individual pode chegar a dissipar as
miragens que, ha eras, condicionaram sua vida nos trés mundos. Ele foi dominado pelo
desejo durante quatro quintos de sua experiéncia em encarnagdo. Em seguida comecgou a
transmutar seu desejo em aspiracéo e a buscar — com toda a devocdo, emocao e anseio
de que é capaz — a realizacdo. E entdo que ele se torna consciente da natureza terrivel
das miragens nas quais caminha automatica e normalmente. A miragem surgiu quando o
homem reconheceu e registrou 0 desejo como um incentivo, demonstrando assim sua
humanidade e sua distincdo do animal, porque € a mente que revela a existéncia do
desejo. O esforco instintivo para satisfazer o desejo — inato e inerente a natureza inferior —
deu lugar a esforcos sistematicos para satisfazer o desejo, envolvendo o uso diretor da
mente. Assim, a linha de demarcacéo entre o animal e o humano tornou-se cada vez mais
aparente, e a primeira e basica expressao de puro egoismo surgiu ha eras. Mais tarde, a
medida que a evolucéo prosseguia e o desejo mudava de uma satisfacéo para outra, ele
comecou a assumir um aspecto menos fisico e os homens buscavam prazer na
experiéncia emocional e em sua dramatizagéo. Isso levou ao estabelecimento do drama
como sua primeira expressao artistica. Por esse meio, ao longo dos tempos, o homem
acrescentou a emotividade e ao drama da sua vida individual uma substituicdo na qual
submergia, exteriorizando-se assim e alimentando seus dramas, desejos e objetivos
pessoais com aqueles que tinham se desenvolvido pela imaginagéo criativa. Estabelecia
assim a base para o reconhecimento — inteligente e real — da parte em relacdo ao todo.
Assim, desde os primeiros tempos da Atlantida, foi lancado o alicerce para o
desenvolvimento do senso de dualidade mistica por meio das varias etapas de um
reconhecimento antropomorfico da divindade até o reconhecimento do real no proprio
homem, chegando finalmente a proposta que o discipulo deve enfrentar. Em seguida, o
Morador do Umbral fica frente ao Anjo da Presenca e o ultimo e maior conflito é travado.

Esta consciéncia dualista culmina no momento da terceira iniciagdo, na batalha final entre
0s pares de opostos e com a vitoria triunfante do Anjo — a encarnacao das Forcas do Bem
no individuo, no grupo e na humanidade. Em seguida, o dualismo e o desejo de tudo que
€ material, do que nao é ele mesmo (tal como identificado com o Todo) chega ao fim. A
unidade e a "vida mais abundante" sdo alcancadas.

O processo seguido pelo discipulo que esta trabalhando conscientemente na dissipacao
da miragem em sua vida pode ser dividido em quatro etapas, que se definem da seguinte
maneira:

1. A etapa do reconhecimento da miragem ou miragens que ocultam o Real. Referidas
miragens dependem do raio da personalidade, em toda crise especifica da vida.

105



2. A etapa do enfoque da consciéncia do discipulo no plano mental e do acumulo de luz
neste ponto de enfoque para que a iluminacao seja clara, o trabalho a fazer seja visto com
clareza e o farol da mente seja direcionado para a miragem que deve ser dissipada.

3. A etapa da direcdo. Implica em verter luz de maneira sustentada (sob direcéo
inteligente) nos locais escuros do plano astral, lembrando que a luz permitird que o
discipulo faga duas coisas:

a. Dissipe a miragem — uma experiéncia satisfatoria.

b. Veja o0 Real — uma experiéncia aterrorizante, irmao.

4. A etapa da identificagdo com o Real & medida que é contatado apds a dissipagédo da
miragem. Na luz maior agora disponivel, haverd um reconhecimento adicional de
miragens ainda mais sutis que, por sua vez, devem ser dissipadas.

Este processo de reconhecimento, enfoque, dissipacdo e subsequente revelacdo ocorre
continuamente a partir do momento em que o discipulo trilha o Caminho do Discipulado
Aceito até a terceira iniciacao.

A pista para todo 0 sucesso nesse processo esta, portanto, ligada a meditacdo e a
manutencdo da mente firme na luz. Somente por meio da firmeza é que o feixe de luz
pode ser formado, intensificado, focalizado e projetado e, entdo — no momento certo —
retirado. Nao posso entrar aqui em uma elucidacdo do processo de meditacdo, baseado
no correto entendimento da natureza da concentracdo. Ja escrevi muito sobre esse
assunto e a disciplina da Raja Yoga é bem conhecida. A concentracédo e o controle mental
sdo agora o tema comum de todas as instrucbes dadas por educadores e pais
esclarecidos. E dificil para a pessoa comum de hoje perceber que houve um tempo em
que frases como "Use sua mente" ou "Se vocé apenas pensasse” ou "Um pouco de
controle mental de sua parte seria util" eram totalmente desconhecidas porque a mente
era pouco desenvolvida. Na época, ela s6 era reconhecida como um fator ativo por
agueles com consciéncia de iniciado. O Caminho de Evolucéo €, na realidade, o caminho
dos reconhecimentos, levando a revelacdo. Todo o processo da evolucdo é de carater
inicidtico e leva de uma expansao de consciéncia para outra, até que os mundos do
amorfo e da forma sejam revelados pela luz que gera o iniciado, e na qual caminha. Estas
luzes sédo variadas e diversamente reveladoras. Temos:

1. A luz da matéria em si, que se encontra em todo atomo de substancia

2. A luz do veiculo vital ou etérico — reflexo da Luz Una, porque unifica os trés tipos de luz
dos trés mundos.

3. A luz do instinto.

4. A luz do intelecto, ou a luz do conhecimento.
5. A luz da alma.

6. A luz da intuicao.

Passamos de uma luz para outra, de uma revelacdo para outra, até que saimos do reino
da luz e entramos no reino da vida que para nés, até agora, € plena escuridado.

106



Ser& Obvio para vocé que essa luz crescente traz consigo uma série de revelagdes em
constante desenvolvimento que, como tudo o mais no mundo da experiéncia humana,
revela diante dos olhos, em primeiro lugar, o0 mundo das formas, depois o0 mundo dos
ideais e, em seguida, a natureza da alma, das ideias e da divindade. Estou escolhendo
apenas algumas das palavras que incorporam a revelacdo e sao de carater simbolico.
Mas todas essas revelacdes constituem uma grande revelacdo unificada que esta se
revelando lentamente diante dos olhos da humanidade. Todas estas revelagdes, porém,
constituem uma grande revelacdo unificada que vai se abrindo lentamente diante dos
olhos da humanidade. A luz do eu pessoal inferior revela ao homem o mundo das formas,
da matéria, do instinto, do desejo e da mente; a luz da alma revela a natureza da relacéo
entre estas formas de vida e o mundo sem-forma, e o conflito entre o real e o irreal. A luz
da intuicéo revela, a visdo da alma, dentro da personalidade, a natureza de Deus e a
unidade do Todo. A inquietude que o desejo pelo material produz, ao procurar satisfagéo
nos trés mundos, a certa altura cede lugar a aspiracdo para estabelecer contato com a
alma e alcancar a vida da alma. Reconhece-se isso, por sua vez, como um passo dado
para as grandes experiéncias fundamentais, que chamamos de cinco iniciacdes maiores.
Elas revelam ao homem o fato, até entdo incompreendido, de sua ndo-separacdo e da
relacdo da sua vontade individual com a vontade divina.

Vamos agora estudar o modo pelo qual essas fases do trabalho sdo implementadas no
plano astral: primeiro, o individuo aprende a usar a luz da mente, gerada pela alma a
medida que ela se torna estreitamente relacionada a personalidade e impulsionada pela
intuicdo. Por meio dessa luz, o discipulo aprende a dissipar suas miragens pessoais e
particulares. Menciono isso porque gostaria que vocés compreendessem a dimenséao da
tarefa que um homem assume quando conscientemente comeca a se livrar da miragem
em preparacao para um servico mais extenso. Nesse momento, ele entra em conflito com
toda a miragem de todo o plano astral e tende a ficar desalentado ao se dar conta do que
estd enfrentando. Essa é uma das causas da profunda depressdo e dos profundos
complexos de inferioridade que inibem totalmente algumas pessoas ou que acabam as
levando ao suicidio. Suas proprias miragens pessoais as vinculam a miragem nacional ou
planetaria e, assim, condicionam a expressao de suas vidas e seus pensamentos.
Gostaria de pedir que se lembrassem disso ao lidarem com as pessoas e as encontrarem
fixadas em suas ideias e incapazes de ver a verdade como vocés a veem. Elas sdo como
sdo porque sua miragem individual é alimentada pelas miragens maiores, e isso ainda é
demais para elas.

N&o é minha intencédo tratar de miragens especificas, mas apresentar uma férmula que —
com pequenas mudancas e acréscimos — possa servir ao individuo e ao grupo na tarefa
de erradicar a miragem. Eu comecaria dizendo que a primeira necessidade € que o
homem perceba que suas reac0es, ideias, desejos e experiéncia de vida, no que diz
respeito a sua natureza emocional, sdo condicionados por uma ou mais miragens, que ele
€ vitima de varias miragens, engendradas ao longo de muitas vidas, profundamente
enraizadas em sua historia passada e as quais ele reage instintivamente. No entanto,
chega o momento em que o discipulo probacionario se torna consciente dessas miragens
instintivas e as reconhece logo que se apresentam, mesmo quando reage a elas; ele
procura se libertar, trabalhando a principio de maneira espasmaddica, tentando usar a
mente para racionalizar a si mesmo e alternando entre 0 sucesso temporario, quando ele
consegue, com deliberacdo, agir como se estivesse livre da miragem, e longos periodos
de derrota, quando fica sobrecarregado, ndo consegue ver luz em lugar algum e age
como uma pessoa cega e desnorteada. Isso indica que ele é atraido como por um ima (a
forca acumulada da antiga miragem com seus efeitos carmicos) para as névoas da
miragem que ele queria evitar. Posteriormente vem a etapa (como resultado deste

107



processo de alternancias) em que a atracdo da alma comeca a contrabalancar a atragéo
das miragens: o homem aspira a se expressar livremente e a se liberar do controle do
plano astral. Vem entdo o processo de equilibrio.

E durante essa etapa que a meditacdo € instituida e o homem se torna consciente da luz
da alma, a medida que ela se mistura com a luz inerente ao corpo mental, e essa luz
combinada se intensifica continuamente, a medida que ele persiste no trabalho de
meditacdo. Chega entdo o ponto em que o aspirante descobre que essa luz interna pode
ser usada, e ele comeca, timidamente e com sucesso desigual, a direcionar essa luz para
os problemas da sua miragem particular. E também nesse ponto que comecamos a
empregar a Técnica da Luz, de modo que a técnica vaga e ndo cientifica do passado
chegue ao fim. Esta técnica indicada € util apenas para o homem que sabe algo sobre a
luz da mente, a luz da cabeca e a luz da alma. A luz na cabeca é produzida pela uniao
sistematicamente planejada da luz da alma com a luz da personalidade, focalizada no
corpo mental e produzindo um efeito no cérebro. Esse processo de focalizacdo se divide
em trés etapas:

1. A tentativa de focalizar a luz da mente e a luz da matéria no veiculo mental.

Isso significa unir a luz da matéria e da substancia (luz da matéria densa e luz etérica)
com a luz da prépria mente. Nao ha luz peculiar ou especifica do corpo astral em si, pois
se trata apenas de um agregado de formas, criadas pelo homem individual, pelas nacdes
e pelas racas, que em conjunto constituem o plano astral e ndo possuem nenhuma luz
inerente como as outras formas possuem. Elas ndo séo criadas pelo Logos planetario
como forma de expressao para determinadas vidas dinamicas, e é esse o real significado
do que ja Ihes disse, de que o plano astral na realidade ndo existe. Ele € a criacado
fantasmagorica do desejo humano ao longo das eras e sua falsa luz é um reflexo da luz
da matéria ou da luz da mente. Este processo de focalizacdo se da pelo alinhamento e
pelo esfor¢co de levar a um ponto de iluminagéo a luz positiva da mente e a luz negativa
do cérebro e se faz por meio do controle mental, desenvolvido pela meditagcdo. Quando
esses dois polos opostos estdo em relacdo (por um ato de vontade da personalidade)
esses dois aspectos da luz menor podem formar um minudsculo ponto de luz — como uma
pequena lanterna — que revela determinada fase da miragem a qual o aspirante tende a
responder mais facilmente. Este primeiro ponto de luz focalizada, por sua proépria
natureza, ndo pode fazer mais do que revelar. Nao tem o poder de dissipar nem de
desestabilizar a miragem. Ela s6 pode fazer com que o homem perceba, em sua
consciéncia desperta ou cerebral, que a miragem o prende. Isso esta relacionado a etapa
de concentracéo no processo de meditacao.

2. A segunda etapa do processo de focalizacdo se da pelo esforco de meditar. Na etapa
anterior, a combinagé&o das duas luzes materiais foi um processo inteiramente da forma, e
0 aspirante era movido inteiramente pelas for¢as e aptiddes da sua personalidade. Temos
uma ilustracdo desse processo e sua eficacia no homem que, por motivos puramente
egoistas e por meio de uma intensa concentracdo, enfoca a mente para viabilizar a
gratificacdo de seus desejos e alcancar os seus objetivos. Ele mata todas as reacdes
emocionais e percorre um longo caminho para dissipar a miragem. Desenvolve a
capacidade de recorrer a luz da prépria matéria (matéria fisica e substancia mental) e,
assim, gera uma falsa luz da qual a luz da alma esta rigorosamente excluida. E esse
poder que, com o tempo, produz o mago negro. Ele desenvolveu a capacidade de extrair
energia da luz da propria matéria e de concentra-la de maneira tdo potente e eficaz que
se torna uma grande forca de destruicdo. Foi o que deu a Hitler e aos seis homens maus
gue o cercavam o poder de destruir no plano material. Porém, no caso do aspirante, 0

108



poder de meditar sobre as realidades espirituais e de entrar em contato com a alma
neutraliza os perigos inerentes a focalizacdo e ao uso exclusivo da luz da matéria; a luz
menor da matéria se acrescenta a luz da alma e essas duas luzes combinadas ou
aspectos da Luz Una, concentram-se no plano mental pelo poder da imaginacgéo criativa.
Isso habilita 0 homem a dissipar a miragem oportunamente e o libera do plano astral.

3. A terceira etapa € aquela em que a luz da matéria, a luz da mente e a luz da alma
(como canal para a intuicdo) sdo combinadas, fusionadas e focalizadas conscientemente.
O homem entdo gira esta luz combinada, sob a diregdo da alma, para o mundo da
miragem e da miragem particular que o esta ocupando naguele momento determinado. A
falsa luz do plano astral desaparece nesta triplice luz fusionada assim como o fogo pode
desaparecer de vista quando exposto a plena luz do sol ou como uma lente de aumento,
focalizando os raios do sol pode iniciar uma chama destruidora. E 0 uso de uma luz
potente que pode extinguir uma luz menor e dissipar uma névoa.

Todo o exposto acima tem de ser realizado com compreensédo e de maneira consciente
como preparacdo para a técnica propriamente dita. De inicio o trabalho do aspirante seré
experimental e, oportunamente, sera aplicado em termos cientificos. Sera baseado no
reconhecimento da verdade — uma verdade que é encarada e aceita. Esse trabalho nédo é
uma forma de racionalizacdo, embora ela preceda o trabalho definidamente cientifico que
estou delineando; ndo é o cultivo de novos interesses de tipo mental e espiritual que
substituem o desejo de maneira gradual e afastam a miragem. Tudo isso € uma
preparacdo e leva a um desenvolvimento que prepara 0 aspirante para trabalhar
cientificamente; ndo se trata de um processo de "matar o desejo”, como ensinam algumas
escolas de pensamento, mas de um processo de erradicagdo gradual do desejo por meio
de disciplina estrita e um arduo trabalho de treinamento, e isso, a proposito, implica na
dissipacdo da miragem. Foram essas as lentas técnicas do passado. Hoje, o processo
deve ser modificado porque um numero suficiente de pessoas atingiu um grau de
compreensao adequado e é capaz de trabalhar com sabedoria e também cientificamente.

O processo que estou desenvolvendo para vocés é de dissipacdo rapida e eficaz e se
baseia na aceitacao da hipotese da luz, no reconhecimento do fato de que o plano astral
nao tem existéncia verdadeira, no uso treinado da imaginacdo criativa e no
acompanhamento inquestionavel das instrucdes, individualmente e em grupo.

E minha intenc&o lhes dar duas férmulas — uma para uso individual e outra que 0s grupos
podem usar ao contribuirem com seu esfor¢co conjunto para a dissipacdo da miragem,
seja da miragem grupal ou em relacdo a algum aspecto da miragem mundial
predominante. Duas coisas ficarao evidentes para vocés:

Primeiro: aqueles que participam da erradicagcdo da miragem devem ser capazes de
distinguir entre a miragem e a realidade. Muitas vezes, elas se assemelham muito em um
exame superficial. Eles devem estar em condi¢cdes de reconhecer que uma condicao
emocional ou astral constitui um véu sobre a verdade e € uma distor¢do da apresentacao
ou da aparéncia da expressao da divindade do individuo ou do grupo. Devem, portanto,
ser capazes de ter visdo, pensamento claro e reconhecimento imediato do que esta
impedindo a materializacdo dessa visdo e a recepcdo precisa da verdade. Devem
também ser capazes de distinguir entre uma miragem maior e uma menor. Uma miragem
menor, uma forma-pensamento passageira e evanescente de natureza facilmente
reconhecivel, ndo justifica 0 uso de nenhuma das férmulas. Uma miragem menor seria um
sentimento de autopiedade em um individuo ou a glorificacdo de algum individuo notavel
por um individuo, um grupo ou uma nagdo. O tempo e o bom senso séo suficientes para

109



resolver essa situagcdo. Uma miragem importante no mundo (antes da guerra) era a
énfase dada as posses e a crenca de que a felicidade dependia das coisas, dos bens e do
conforto material.

Segundo: que as trés etapas da focalizagdo, mencionadas acima, constituem um
processo preparatorio. Essas trés etapas devem estar um tanto desenvolvidas para que o
uso efetivo das férmulas seja possivel, e aqueles que pretendem trabalhar na tarefa de
livrar o mundo da miragem devem se submeter constantemente a esses periodos de
treinamento na arte da polarizacdo, se assim posso chama-la. Eles devem ter um
entendimento do mecanismo do pensamento, da criacdo de formas-pensamento e da
natureza do pensador. Eles devem ser polarizados emocionalmente, mas, no trabalho em
grupo, devem estar relativamente livres do controle astral. Essa liberacao astral deve, até
certo ponto, controlar a escolha daqueles que trabalhardo nas dissipagdes principais. No
caso do individuo que esta procurando acabar com a miragem em sua vida individual, ele
deve estar polarizado mentalmente por decisdo e esforco, mesmo que a natureza
emocional seja para ele, na vida em questéo, a linha de menor resisténcia. Aqueles que
trabalham em formag&o de grupo terdo alcancado um certo grau de foco mental, mas,
para os propoésitos do trabalho a ser realizado, eles se concentrardo consciente e
deliberadamente no plano emocional por meio do controle de suas naturezas. Portanto,
os trabalhadores devem ter praticado a meditacdo, refletido muito sobre a natureza do
pensamento e seus usos e devem estar cientes da luz interna.

Quando essas trés etapas estiverem estabelecidas como atividades relacionadas, habitos
e reacdes automaticas, e quando a intencdo estiver fixada e a capacidade de se
concentrar tiver se tornado uma reacdo quase instintiva, entdo um trabalho sélido e eficaz
podera ser realizado; a esse trabalho devem ser acrescentadas a persisténcia e a
paciéncia. Nado é necessario, devo acrescentar, ter alcancado a perfeicdo no processo
antes de iniciar esse trabalho e servico. Os discipulos e aspirantes devem cultivar a
consciéncia de cooperacéo e a percep¢ao de que, em um Servico COmo 0 proposto, eles
estdo definidamente participando de uma atividade hierarquica e, portanto, estdo em
posicédo de prestar ajuda, mesmo que ndo consigam — sozinhos e sem ajuda — alcancar
os resultados desejados. Eles podem acelerar o processo com sua ajuda conjunta. O
poder da unido de esfor¢cos no plano fisico esta sendo realizado hoje em grande escala, e
o esforco de guerra em todos os paises acelerou muito essa compreensao. O poder da
emocdo coletiva (Qque muitas vezes se expressa no que é chamado de psicologia das
massas) € reconhecido em toda parte e temido, bem como explorado. O poder do
pensamento unificado ainda é pouco compreendido, e 0 poder inerente a luz de muitas
mentes, tornando-as instrumentos eficazes nos assuntos mundiais, penetrando e
dissipando a miragem e provando ser criativas no plano fisico, provara ser uma parte dos
novos modos de trabalho que serdo empregados na nova era. O trabalho e o
planejamento da Hierarquia foram dirigidos neste sentido e ela agora esta pronta para
testar a eficacia deste trabalho, organizando um ou varios grupos que trabalhardo no
problema da miragem.

Assim, podem ver que o que estou delineando € relativamente novo. No que diz respeito
ao individuo, ele ja registrou uma leve impressao da técnica que esta por vir. Homens e
mulheres em todos os lugares estdo tentando se liberar da miragem pelo poder do
pensamento claro, da disciplina estrita e do bom senso, e por um registro consciente de
sua relacdo com o todo — o que os leva a eliminar de suas vidas tudo que possa
atrapalhar os outros ou aumentar os aspectos enganosos do mundo por meio da
miragem. A isso se somara (talvez como um aspecto da nova religido mundial que agora
esta a caminho de se exteriorizar) a percepcdo de que os grupos podem eliminar com

110



sucesso as miragens que obscurecem o caminho da humanidade para seu objetivo, por
meio do poder do pensamento combinado e projetado.

A fim de dar o primeiro passo em direcdo a atividade de grupo dirigida neste sentido,
apresento uma férmula ou ritual de grupo que — se empregada por aqueles cujas vidas
estdo relativamente livres da miragem, que sao realistas, e que sao reconhecidos pelo
grupo como sendo assim relativamente livres e que sdo animados por boa intencdo — fara
muito para acabar com certos aspectos da miragem mundial. Seus esfor¢os, combinados
com o de grupos similares, irdo enfraquecer de tal maneira as antigas miragens que o
"Dia do Esclarecimento” finalmente chegara.

Em primeiro lugar, porém, permitam-me oferecer rapidamente para uso do aspirante
individual, uma férmula pela qual ele pode ajudar na libertacdo de sua miragem ou
miragens particulares. Vou esquematizar o processo, e o aspirante faria bem em segui-lo
tal como dado, ndo tendo em mente nenhum sentido de tempo, e tendo disposi¢cao para
fazer este trabalho regularmente por meses e, se necessario, por anos, até se libertar e a
luz entrar no plano astral, por meio do seu corpo astral. Sugiro que nenhum aspirante
tente atacar o problema da miragem como um todo, nem procure dissipar todas as
miragens as quais € susceptivel. Ele esté lidando com um mal muito antigo, e com habitos
de miragem solidamente instalados. Eles estédo relacionados com aspectos de sua vida
diaria, com sua vida sexual ou com suas ambicfes, com suas relacdes com outras
pessoas, com seus ideais e ideias favoritos, seus sonhos e visdes. Ele deveria escolher a
miragem que é mais aparente, e a que mais atrapalha num dado momento (e sempre
existe uma), e para a sua dissipacado ele deveria trabalhar conscientemente, se quiser
lancar as bases para um servico efetivo de dissipagdo da miragem mundial.

FORMULA PARA A DISSIPAQAO DA MIRAGEM
(Para o Individuo)

|. Etapas Preparatorias
1. Reconhecer a miragem a dissipar, o que envolve:

a. A disposicao de colaborar com a alma, no fisico, astral e mental, a fim
de facilitar o trabalho mais técnico. Reflitam sobre as implicacbes desta
frase.

b. O reconhecimento das diversas maneiras como esta miragem afeta a
vida diaria e todas as relacoes.

2. Empreender as trés etapas de focalizagéao:

a. A etapa de focalizacdo da luz da mente e da luz da matéria no veiculo
mental. Isso se faz por um processo de elevagcdo, mescla e fuséo e,
para isso, a atividade da imaginacdao criativa € empregada.

b. A etapa de meditacdo, que em seu devido tempo produz a fuséo da luz
da matéria, da luz da mente e da luz da alma no plano mental.

c. A etapa em que se internaliza que estas trés luzes sdo uma so luz
unificada, um farol preparado para ser dirigido em qualquer direcéo
necessaria.

3. Reconhecer dois aspectos da etapa preparatoria:

111



a. O alinhamento da personalidade, para que os trés aspectos da natureza
inferior sejam vistos como elementos constituintes de uma
personalidade atuante.

b. O ato de integracdo, no qual a personalidade e a alma sado vistas
também como uma unidade. Isto se realiza pela dedicacdo da
personalidade a alma e sua aceitacdo por esta.

Estas duas linhas de pensamento produzem um campo de pensamento
magnético e de realizacdo no qual se efetua todo o trabalho.

4. Uma pausa, ha qual o homem se prepara para o trabalho a ser feito. Depois
de ter dedicado toda a sua atencdo a etapa do contato com a alma e a
preparacao inicial, ele enfoca a sua mente atenta na miragem a dissipar, 0
gue nao envolve ter consciéncia da miragem e de seu porqué e para qué.
Significa que a atencdo da personalidade integrada com a alma se volta
para o plano astral e para a miragem especifica e ndo para o corpo astral
do aspirante que procura realizar este trabalho. Esta afirmacéo € de grande
importancia, porque ao destruir o tipo especifico de miragem que lhe diz
respeito, o aspirante ou discipulo comeca a destruir a sua parte nela —
Aquilo nele que o pde em contato com aquela miragem — ao mesmo tempo
em que esta se preparando para o servigo grupal na mesma linha. Nao sera
uma tarefa facil.

[l A Técnica ou Féormula

5. Por um ato da imaginacgao criativa, o trabalhador se esfor¢a para ver ou
ouvir a alma — a fonte de luz e poder nos trés mundos — exalando o OM
dentro da mente da personalidade atenta e expectante. Ali a luz e o poder
da alma séo retidos e mantidos pela personalidade positiva, pois uma
atitude negativa ndo é desejavel.

6. A luz e o poder retidos, combinados com a luz dual da personalidade
(enfocada, como sabemos, no plano mental) se veem como que gerando
uma forte luz que pode ser visualizada como um farol brilhante e intenso.
Deve ser vista como uma esfera de luz brilhante e vivida, mas ainda né&o
se irradiando nem se projetando externamente.

7. Quando se considerar que este ato de visualizacdo foi realizado de
maneira satisfatoria, segue-se entdo uma pausa, na qual o aspirante
concentra toda a vontade que possui, por tras da luz assim criada pela
fusdo das trés luzes. Isto se refere a etapa da “mente mantida firmemente
na luz”, mencionada por Patanjali. Ainda que o uso da vontade — a vontade
da alma-personalidade seja dinAmica, nesta etapa ha de ser passiva, nao
magnética nem irradiante.

8. Segue-se um processo em que a miragem a dissipar e o farol da mente
sao postos em relacdo por meio do poder do pensamento. A miragem e
suas qualidades, o farol e seu poder, sdo reconhecidos como tais e 0
efeito ou os efeitos a se produzir por meio desta relagdo sé&o
cuidadosamente examinados. Isso ndo deve ser feito de tal maneira que
0S processos mentais e a luz e o poder possam fortalecer a miragem, que

112



10.

11.

12.

ja é potente por si mesma. Deve ser feito de tal maneira que, no final do
processo, a miragem possa estar apreciavelmente debilitada e ser
dissipada oportunamente. E importante que isso seja bem compreendido.

Tendo empreendido, na medida do possivel, as necessarias concentracao,
compreensao e relacdo, o aspirante (por um ato de vontade e da
imaginacgdao criativa) dirige o farol e vé um vivido feixe de luz fluir e perfurar
a miragem. E preciso que ele visualize um feixe de luz largo e brilhante
que se projeta da mente iluminada para o plano astral. E preciso que ele
acredite que assim é.

Vem, entdo, uma fase importante e dificil do trabalho, em que o
trabalhador d4 o nome da miragem e a vé em processo de dissipacao. Ele
ajuda no processo dizendo com tensao e inaudivelmente:

“O poder da luz impede o aparecimento da miragem (dizer o nome dela)
O poder da luz impede que a qualidade da miragem me afete.
O poder da luz destroi a vida que existe por tras da miragem.”

Verbalizar estas trés frases € uma afirmacdo de poder e de proposito;
devem ser ditas em um ponto de tensdo, com a mente firme e uma
orientacao positiva.

Entoar novamente a Palavra Sagrada, com a intencdo de produzir o que,
em linguagem esotérica, chama-se um “Ato de Penetragdo”; vé-se, entéo,
gue a luz realiza trés coisas:

a. Produz um impacto bem definido sobre a miragem;

b. Penetra na miragem e é absorvida por ela;

c. Dissipa-a lentamente; a medida que o tempo passa, a miragem nao
voltard a ser tdo potente e, a seu tempo, desaparecera por completo.

Segue-se um processo de retirada, no qual o aspirante, consciente e
deliberadamente, retira o feixe de luz e se reorienta para o plano mental.

Devo ressaltar que a miragem nunca se dissipa imediatamente, pois sua origem é muito
antiga. Mas o emprego persistente desta formula a debilitar4, desvanecendo-se lenta e
inevitavelmente, e 0 homem caminhara livre desse impedimento. Talvez esta formula Ihes
pareca um tanto extensa, mas apresentei-a de forma detalhada propositadamente, da
maneira mais plena possivel, para que o aspirante compreenda com clareza o que deve
fazer. Depois da devida prética, e de ter seguido fielmente as condi¢cbes requeridas, o
aspirante a seguira quase que automaticamente e tudo o que ele precisara sera a férmula
reduzida ao breve delineamento a seguir:

Férmula Abreviada

1. As quatro etapas preparatorias:

a.

b.
C.
d

Reconhecimento da miragem a dissipar.

Focalizacado da luz da personalidade, uma luz dual.

Meditacéo e reconhecimento da luz maior.

Unificacdo da luz dual da matéria com a luz da alma, criando, assim, o farol
da mente.

113



2. O processo de alinhamento e de integracao definida.

3. A orientacao deliberada do farol da mente para o plano astral.

A Formula

4. A atividade da alma e a retencéo da luz.

5. A producéo e a visualizacao do farol.

6. A evocacdo da vontade por tras do farol da mente.

7. A luz unificada que foi gerada é dirigida para a miragem pelo poder do

pensamento.
8. A miragem é chamada pelo seu nome e a triplice afirmacao.
9. O Ato de Penetracéo.
10. O Processo de Retirada.

Vocés verdo, irmaos, que na realidade o que estou fazendo € ensinar a futura geracao
como destruir aquelas formas-pensamento que mantém a humanidade na escravidao e
gue, no caso da miragem, sdo as formas que tomaram o0 desejo, a emocdo, a
sensibilidade ao ambiente, a crescente aspiracao e 0s antigos ideais, e que impedem que
a luz da alma ilumine a consciéncia de vigilia. As energias que tomam forma no plano
astral ndo sdo emocao e sentimento puros, envoltos em matéria astral pura, porque nao
existe tal coisa. Trata-se de desejos instintivos, evocados pela substancia do plano fisico
em evolucdo, substancia que, na sua totalidade e pela atividade da familia humana, esta
sendo redimida e elevada, até que um dia veremos sua transfiguracdo e a “Glorificagao
da Virgem Maria” — o Aspecto Mae em relacéo a divindade.

Elas sdo também as formas-pensamento que o ser humano durante sua evolucao cria
sem cessar e que descem a manifestacéo, revestindo-as com a substancia do desejo.

Quando as formas-pensamento que descem (um reflexo nos trés mundos da vasta
‘nuvem de coisas conheciveis” em processo de percepcdo, como Patanjali as chama, e
gue paira sobre o plano budico, aguardando precipitacdo) e a massa ascendente de
demandas instintivas do aspecto inferior da unidade humana, e da humanidade como um
todo, se encontram em um ponto de tensdo, temos entdo o aparecimento do que €
conhecido como o plano astral — uma esfera de atividade criada pelo homem. Os reinos
subumanos da natureza ndo conhecem o plano astral; os reinos supra-humanos ja o
superaram e descobriram o segredo das suas ilusdes e ndo mais o reconhecem, exceto
como um campo de experiéncia temporario, onde o homem vive. Naquela esfera ele
aprende o fato que a realidade nao é “nenhuma destas, mas somente o Um e o Outro em
relacdo mutua”. Esta € uma das frases ocultas que o discipulo tem que aprender a
compreender, e que descreve a manifestagao.

b. A Dissipagéo da Miragem Grupal e da Miragem Mundial

O trabalho de grupo para dissipar a miragem do mundo deve ser realizado (como estara
Obvio para vocés) por aqueles que estdo trabalhando na dissipagdo da miragem em suas
préprias vidas e aprenderam a usar a formula que acabei de apresentar. A maioria dos
gue estdo trabalhando dessa maneira s&o aspirantes do sexto raio — aqueles que tém

114



personalidades de sexto raio ou cujo raio da alma é o sexto, além daqueles de todos os
raios que tém potentes veiculos astrais de sexto raio. S&o eles os trabalhadores mais
eficientes do grupo, mas séo sujeitos a uma importante dificuldade. Apesar da aspiragcao e
da boa intencdo, raramente tém consciéncia das miragens que os dominam. E
particularmente dificil fazer com que o aspirante de sexto raio admita que ele esta
submetido a uma miragem, em especial quando se trata de uma miragem de carater
espiritual de ordem muito elevada. No caso deles, a miragem se intensifica pela energia
da devocdo que da a ela mais consisténcia e traz uma qualidade que dificulta muito a
penetracdo. Eles tém uma confianca absoluta que acaba sendo um sério obstaculo para
realizar o trabalho com clara visdo, pois tudo deve desaparecer antes que se possa
empreender com éxito o trabalho de dissipacdo. As pessoas de primeiro raio podem
superar a miragem com uma relativa facilidade, uma vez que percebam que se trata de
uma limitagcdo da personalidade. As pessoas de terceiro raio sdo tdo suscetiveis a
miragem com as de sexto raio e suas mentes desleais, tortuosas e planejadoras e a
rapidez com que conseguem enganar a si mesmas (e muitas vezes tentam enganar os
outros) dificultam muito seu trabalho de eliminacdo da miragem. A tendéncia acentuada
de se tornarem vitimas da mirgam fica evidente com a incapacidade do aspirante e do
discipulo de terceiro raio de transmitirem com clareza o seu pensamento pela palavra.
Durante muitas vidas eles se protegeram formaundo pensamentos e ideias de maneira
tortuosa e raramente trnasmitem com clareza o que pensam. E por iSso que as pessoas
de sexto e terceiro raio se mostram quase inevitavelmente incapazes de ensinar. Essas
pessoas, portanto, devem aprender a usar esta formula, elas acelerariam muito o
processo de dissipagcédo se obrigando a verbalizar ou a escrever seus pensamentos com
clareza, nunca sendo ambiguas ou lidando com meias ideias, insinuacdes ou sugestdes.
Deveriam enunciar claramente as ideias com as quais podem estar lidando.

As pessoas do sétimo raio se deparam com a dificuldade de ser capazes de criar formas-
pensamento extremamente claras e, portanto, as miragens que as controlam sao precisas
e definidas e, para elas, sdo compulsivas. Entretanto, elas se cristalizam rapidamente e
morrem por si mesmas. Os aspirantes de segundo raio em geral sdo plenamente
conscientes de qualquer miragem que possa querer manté-las porque tém a faculdade
inata de uma clara percep¢do. Seu problema esta em suprimir nelas mesmas a rapida
resposta a atracdo magnética do plano astral e suas muitas e disseminadas miragens.
N&do respondem com frequéncia a uma s6é miragem, mas a todas, de maneira
relativamente temporaria mas que retarda bastante o seu progresso. Devido a sua
perspicacia, acrescentam a esta sensibilidade a miragem a capacidade de sofrer por ela e
de considerar sua resposta como um pecado e um fracasso e assim custam a se liberar
dela por uma atitude negativa de inferioridade e angustia. Muito se beneficiardo do uso
constante da formula até chegar o momento em que se tornam conscientes da miragem
ou miragens mas nao sao afetadas por elas.

As pessoas de quinto raio sdo as que menos sofrem de miragens, sendo vitimas
sobretudo da ilusédo. Para elas a Técnica da Presencga é da maior importéancia, pois lhes
traz um fator que a verdadeira pessoa de quinto raio tende a negar e se recusa a admitir,
o fato do Eu Superior. Essas pessoas se sentem autossuficientes. Respondem com
grande facilidade e com satisfacdo ao poder do pensamento; tém orgulho de sua
competéncia mental e ai esta seu pecado habitual. S&o determinadas em seus propositos
e interessadas no mundo do concreto e do intelectual. No momento em que o Anjo da
Presenca é uma realidade para elas, a resposta a ilusdo enfraquece e desaparece. Seu
maior problema néo é tanto a negagédo do corpo astral, pois tendem a menosprezar seu
apego, mas tém a maior dificuldade em reconhecer o que a mente tem a revelar — o Eu
divino espiritual. A mente concreta inferior se interpde entre elas e a viséo.

115



As pessoas de quarto raio sdo especialmente sujeitas a cair no espelhismo e, assim, a
produzir uma condi¢@o que é de extrema dificuldade. Definiria seu problema dizendo que
elas tendem a fazer descer suas ilusdes para o plano astral e ali revesti-las com miragem,
e assim tém um problema duplo em méos; deparam-se com a unificacdo de miragem e
ilusdo. Séo, porém, o grupo de almas que oportunamente revelara a verdadeira natureza
da intuicdo, o que resultard de sua batalha no mundo das aparéncias contra a ilusdo e a
miragem.

Chegamos agora ao exame da férmula a ser usada por aqueles que procuram servir a
humanidade quebrando e dispersando as miragens que mantém a raga na escravidao e
que conhecem a necessidade de assim proceder em formacéo grupal. E essencial que os
membros desses grupos tenham certas caracteristicas individuais. Primeiro, devem ser
capazes de trabalhar "sem apego" pelos resultados e de usar a formula durante um
determinado periodo de tempo (por exemplo, uma vez por semana durante dois anos ou
mais) sem esperar resultados; precisam compreender que nunca podem saber se tém
éxito ou ndo, porque as miragens que estdo procurando dissipar sédo tdo difundidas e tao
generalizadas que seus efeitos ndo podem ser captados por suas mentes individuais.
Essas pessoas estao perto demais do cenario; sua perspectiva € necessariamente a da
dindmica imediata. Segundo, precisam ter uma apreciacdo inteligente do que €& uma
miragem mundial para que possam lhe “dar um nome” em sentido oculto e, assim
fazendo, entrar em contato com ela. Terceiro, devem estar acostumadas com o trabalho
de dissipacdo da miragem em suas proprias vidas; a necessidade de fazer isso e 0 éxito
alcancado séo fatores que indicam a aptdido para esta tarefa.

E preciso, enfim, que amem o préximo. Ndo como fazem as pessoas de sexto raio, como
uma devocdo privativa, mas como amam as pessoas de segundo raio — com uma
apreciacdo geral da humanidade, um coracdo compreensivo, além de uma mente critica,
gue ama de maneira inabalavel, apesar dos erros vistos, com uma percepcédo clara dos
pontos fortes e fracos de um individuo ou de uma raca. A capacidade de agir assim é um
dos fatores que habilita o aspirante de sexto raio a se transferir do sexto raio, raio menor,
e encontrar lugar no segundo raio, raio maior, como devem fazer todos os iniciados de
sexto e quarto raios.

Um dos requisitos para este grupo de trabalho é a cuidadosa sele¢cédo dos participantes no
trabalho, que devem ser escolhidos porque podem trabalhar juntos. Eles devem se
conhecer muito bem e estar livres de atritos de personalidade ou devem ser relativamente
desconhecidos como personalidades, mas atraidos entre si como colaboradores de alma
nesse trabalho especifico. Eles devem, na medida de suas possibilidades, se esforcar
para trabalhar com regularidade, de modo que seja possivel estabelecer um ritmo que
leve a um impacto ritmico constante da luz sobre a miragem. Eles também devem aderir
fielmente a férmula dada, que é uma das férmulas iniciais e € das mais potentes, pois é
uma das primeiras a ser usada na dissipacdo da miragem em grupo. Todo esse
procedimento é inteiramente novo no que diz respeito ao homem, e o trabalho a ser feito
sera necessariamente arduo, pois envolve uma situacao interessante. Os grupos que
fardo esse trabalho de penetragdo nas miragens que obscurecem a visdo da humanidade
e de dissipa-las serdo os primeiros grupos de néo iniciados a trabalhar dessa forma no
plano fisico e a trabalhar em plena consciéncia e e com um objetivo deliberado. Até o
momento, o trabalho tem sido realizado por membros da Hierarquia, e apenas com a ideia
de conter as miragens até que a humanidade esteja pronta para destruir o que criou.
Miragens também ja foram perfuradas antes por um esfor¢co macico empreendido por um
longo tempo e, em geral, sem um entendimento consciente muito real. Um exemplo temos

116



no trabalho da Igreja de maneira vaga e difusa para dissipar a miragem do desejo material
e dos bens materiais substituindo-os pela ideia do céu. O trabalho projetado agora € claro,
dindmico, empreendido conscientemente e especifico em seu impacto. Trata-se de um
meétodo preciso de manejar e projetar a energia da luz com o objetivo de destruir os
obstaculos de natureza emocional-mental que se encontra no Caminho de Retorno para
Deus.

Se 0 grupo pudesse se reunir para utilizar a férmula, o trabalho seria facilitado e poderia
tomar uma forma mais concentrada. Porém, ndo sendo possivel, os membos do grupo
poderiam se organizar para trabalhar separadamente, mas mantendo firme a ideia de
trabalho grupal e o reconhecimento sustentado dos membros que compdem 0 grupo. I1Sso
€ necessario tanto para o “armazenamento da luz” quanto para a protegdo contra a
miragem a ser atacada. Esse “armazenamento da luz” € um requisito importante e deve
ser sempre lembrado. Sempre que possivel, a regra deve ser que o trabalho seja feito em
alguma reuni@o de grupo planejada e definida, mesmo que isso exija grandes sacrificios
por parte de alguns dos membros.

Recomendo que o0 grupo se ocupe primeiramente da miragem que todos os membros
considerem ser o maior obstaculo ao progresso da humanidade. Também recomendaria
gue nas primeiras etapas do trabalho tratassem de uma miragem que incida sobre os
aspirantes e que ndo procurassem tratar de miragens mais difundidas e mais
profundamente enraizadas da raca como um todo. E preciso que eles desenvolvam a
facilidade de lidar com algumas das miragens menores e mais faceis de visualizar.
Depois, com o passar do tempo e o trabalho ficando mais facil, o grupo pode passar para
tarefas mais dificeis e lidar com as miragens mais distantes de sua prépria esfera de
dificuldades. Certamente ndo € necessario assinalar que os membros do grupo sejam
apenas agueles que estdo se esforcando para manter suas proprias vidas livres da
miragem. Acrescentaria também que, se um membro do grupo estiver no meio da
miragem e ocupado em lutar contra ela, deve se abster do trabalho em grupo até que
tenha se libertado com a ajuda da férmula para uso individual.

Aqueles que conseguem encarar a si mesmos com os olhos abertos e que veem a
verdade como ela é, que conseguem encarar 0s mesmos fatos em relacdo a humanidade
e gque conseguem se manter serenos e destemidos diante do pior tipo de descobertas
sobre si mesmos e sobre 0 mundo dos homens sdo 0s que empregarao essa técnica com
mais sucesso. Também gostaria de lembrar a vocés que 0 grupo precisara se proteger da
miragem ou miragens que esta procurando dissipar. Sua tendéncia individual a miragem &
o fator que Ihes d& o direito de servir dessa maneira, mas também os expde ao perigo, e
para isso sera necessario haver uma formula de protecao.

Referida formula se dividira em trés partes:

1. As estapas preparatorias.
2. O uso da férmula de protecéao.
3. A formula grupal para a dissipagéo da miragem.

O trabalho realizado pelo individuo que trata de seus problemas pessoais de miragem
facilitara muito o trabalho preparatério do grupo.

Vocés observardo que, ao delinear este trabalho, ndo faco nenhuma aluséo ao tipo de
sala, a posicdo dos membros do grupo, a postura a assumir, a0 uso de incenso ou a
gualquer outro acessoOrio aos quais varios grupos ocultistas dao tanta importancia. A

117



observagédo de ritos fisicos é hoje (do angulo da Hierarquia) inteiramente obsoleta e
destituida de importancia quando se trata de discipulos e aspirantes avancados. Eles séo
valiosos para os pouco evoluidos, nos quais o senso de dramatizacdo precisa ser
desenvolvido e que necessitam de ajuda externa, e proporcionam um ambiente que
auxilia a que os iniciantes mantenham o tema de seu trabalho e seu objetivo em vista. O
anico ritual que ainda é considerado valioso para a familia humana como um todo — em
especial para o individuo avancado — é o Ritual Mag¢bnico. A razdo est4d em que se trata
de uma representacdo do processo de Criacdo, da relacdo entre Deus e o homem, do
Caminho de Retorno e também das grandes iniciagbes por meio das quais o iniciado
liberado passa para a Camara do Conselho do Altissimo. Com excecao deste ritual, 0s
pequenos e insignificantes rituais relativos a posicdo e as atitudes fisicas a tomar e a
disposicdo dos assentos sao considerados desnecessarios e muitas vezes usurpam a
atencao que deveria ser dada ao trabalho em questao.

E pressuposto que aqueles que usam essas férmulas adquiriram alguma medida de
polarizacdo interna e sdo capazes de se retirar para seu centro espiritual em qualquer
lugar e em qualquer momento. E o centro do pensamento aquietado no qual o trabalho €
realizado.

Tudo o que se necessita como preambulo para este trabalho grupal sdo dez minutos de
completo siléncio, durante os quais 0s membros do grupo procurardo estabelecer aquele
campo magnético de atividade positiva e receptiva (observem aqui o paradoxo das
ciéncias ocultistas) que viabilizara o resto do trabalho.

A pessoa encarregada de dirigir o grupo (escolhida alternativamente de maneira que
todos os membros do grupo ocupem essa posicdo) comeca o trabalho chamando os
nomes dos membros do grupo e conforme cada nome € chamado, 0os outros membros do
grupo olham diretamente nos olhos daquele chamado, que se levanta e por um minuto o0s
encara. Desta maneira se estabelece uma conexdo e relacdo, pois a forca magnética
diretiva de cada alma é sempe alcancada “olho a olho”. Este é o significado oculto das
palavras "Podes me olhar nos olhos?" ou "Eles se entreolharam” e frases semelhantes.
Tendo estabelecido esta relacdo interligada, o grupo se senta em siléncio durante dez
minutos. Esta prética se faz para retirar a consciéncia de todos 0s assuntos pessoais e do
mundo, centrando-a no trabalho a realizar. Ao término deste tempo, quem esta dirigindo
da o nome da miragem com o qual o grupo vai se ocupar.

N&o haveréa discordia em relacdo a miragem no momento da reunido do grupo porque 0s
membros do grupo — fora das reunifes e durante um més antes de assumirem a tarefa de
dissipar a miragem — terdo feito um estudo sobre ela, suas implica¢des, seu historico e
seus efeitos — psicolédgicos, individuais, grupais e nacionais — e também sua ampla
influéncia sobre a humanidade como um todo. A experiéncia do grupo nesse tipo de
trabalho determinara a natureza da miragem a ser tratada. Como ja salientei
anteriormente, o grupo inexperiente de trabalhadores comecara lidando com uma das
miragens que entravam o0s aspirantes e, a partir dai, passara a tratar de miragens mais
potentes e mais amplamente dispersas que afligem a humanidade como um todo. Esse
predmbulo do trabalho € muitas vezes chamado de Ato de Nomeagdo, porque tanto 0s
membros do grupo quanto a miragem sao nomeados.

A etapa seguinte é similar as etapas preparatorias que contém a formula para a
dissipacdo da miragem para o individuo. Temos, portanto, o seguinte:

118



AS ETAPAS PREPARATORIAS

1. O Ato de Nomeacéao.

2. A Férmula de Protecao

A Foérmula de Protecéo é muito simples. Os membros do grupo dizem em unissono:

"Como alma trabalho na luz e a escuriddo ndao pode me alcancar.
Permaneco na luz.
Trabalho, e desse ponto ndo me movo".

Ao pronunciar estas palavras, cada membro do grupo faz o sinal da Cruz, tocando o
centro da testa, o centro do peito e cada um dos olhos, formando assim a Cruz do Cristo
ou da divina humanidade. A Cruz nédo é, como bem sabem, apenas um simbolo cristdo. E
o grande simbolo da luz e da consciéncia e significa a luz vertical e a luz horizontal, o
poder de atracdo e o poder de irradiacdo, a vida e o servico da alma. A Cruz como feita
atualmente pelas Igrejas Catdlicas tocando a testa, o coracdo e os ombros € sinal da
matéria. Significa, na realidade, o terceiro Aspecto. A Cruz que o grupo fard € a Cruz do
Cristo e da consciéncia cristica. Gradualmente, a Cruz do Cristo (a Cruz do Cristo
Ressuscitado) substituird a Cruz da matéria e do aspecto Mae. Sua semelhanca com a
suastica € evidente e serd uma das raz6es do seu desaparecimento.

3. As etapas preparatorias:
a. Focalizacdo da dupla luz da personalidade, da matéria e da mente.
b. Meditacdo sobre o contato com a alma e reconhecimento da luz da alma.

c. Mescla e fusdo das duas luzes menores e da luz da alma. Isso se faz como grupo, cada
membro fazendo sua contribuicdo e procurando em sua consciéncia visualizar 0 processo
de mescla da tripla luz que cada um contribui em uma esfera de luz.

4. Em seguida, o grupo diz em unissono, a um sinal do dirigente:

"Aluz é una e nessa luz veremos a luz.
E a luz que transforma a escuriddo em luz do dia.”

oM oM oM

Podemos considerar agora que os processos de alinhamento e integracéo individuais e
grupais estao concluidos e quando corretamente cumpridos, cada reunido subsequente
deveria ver uma integracdo e fusdo mais rapidas e maior brilho da esfera de luz assim
criada. A entoacdo do OM indica tanto a fusdo como a esfera de acdo, porque o OM é
soado, antes de tudo, pela alma do grupo (a unidade realizada das almas de todos os
membros de grupo) e em seguida como alma no plano mental e, finalmente, como alma
pronta para atuar como portador da luz e distribuidor de luz no plano astral. S&o todas
maneiras simbdlicas de registrar a realidade interna e tentativa de exteriorizar forga, pois
€ 0 que todos os simbolos e maneiras simbdlicas de atuar sédo capazes de fazer; servem
entdo para manter os trabalhadores em um ponto de tensédo. Trata-se de um importante
reconhecimento e devem evitar que os trabalhadores atribuam um poder indevido ao

119



aspecto forma do simples ritual e ajuda-los a concentrar a atencdo no mundo do
significado e da atividade espiritual subjetiva. Essas trés etapas sdo denominadas:

1. O Ato de Nomeacéo.
2. O Ato de Protecéo.
3. O Ato de Focalizacéo da Luz.

Ficara evidente que muito depende da capacidade dos membros do grupo de visualizar
claramente, bem como de pensar claramente. A prética tende naturalmente a aperfeicoar
ambos os processos. No final destas trés etapas, os membros do grupo estdo unidos
como almas isolados do poder atrativo da miragem e uidos como almas com mente e
cérebro mantidos com firmeza e positivamente na luz. Eles veem sua luz combinada
como um grande farol cujos feixes sdo direcionados por um ato da vontade do plano
mental para a miragem que existe no plano astral e que € posta em relacdo com o grupo
pelo préprio ato de nomea-la. Entro em pormenores neste assunto porque o trabalho €
uma nova aventura e insisto para que o iniciem com uma compreensao clara de como a
tarefa deve ser realizada. No final desta instrucdo, vocés encontrardo as duas formulas
longas e as duas formulas curtas, para que sejam estudadas e apreendidas fora do seu
contexto explicativo. Este trabalho inicial toma de inicio quinze minutos e posteriormente
nao mais de cinco (excluindo os dez minutos de preparacédo silenciosa que precedem o
trabalho formal) para que os membros do grupo se acostumem a trabalhar juntos e
atinjam em dado momento os objetivos do trabalho preparatdrio com grande rapidez.

A TECNICA OU FORMULA
5. Depois, em conjunto e em unissono vocal, o grupo diz:

“Somos irradiagao e poder. Permanecemos com nossas maos estendidas, unindo os céus
e a Terra, o mundo interno de significados e o mundo sutil da miragem.

Alcangcamos a luz e a fazemos descer para atender a necessidade. Chegamos ao lugar
silencioso e trazemos dali o dom da compreensao. Assim com a luz nds trabalhamos e
transformamos a escuriddo em dia claro.”

Enquanto diz isso, 0 grupo visualiza que o grande farol que criaram juntos com sua luz
unificada se dirige para a miragem a ser dissipada, mantendo a luz com firmeza e
realizando mentalmente o trabalho de dissipacdo que ele se destina a fazer. E o chamado
Ato de Direcéo.

6. Segue-se uma pausa de alguns minutos, na qual o grupo procura lancar por tras do
farol sua vontade ou intencdo unida, direcionada e dinamica; isso transporta ao longo do
feixe de luz projetado a qualidade destruidora da vontade espiritual — destruidora de tudo
gue impede a manifestacdo da divindade. Isto se consegue por um ponto de tensao unido
e pela dedicacdo da vontade individual e do grupo & vontade de Deus. E o chamado Ato
de Vontade e € cumprido pelos membros do grupo silenciosamente e com um profundo
entendimento de que todos sdo assim aceitos e que é a vontade de grupo gque esta sendo
focalizada silenciosamente. Em seguida, dizem juntos:

"Com o poder sobre o seu feixe, a luz € concentrada na meta."

7. Vem depois 0 Ato de Projecéo e a entoacao das palavras de poder que — novamente
nomeando a miragem especifica que estd sujeita a atencdo e assim colocando-a
conscientemente em relagdo com a luz concentrada — comeca a tarefa de dissipacéo.

120



"O poder da luz unida impede o aparecimento da miragem de... (dar o nome)
O poder da nossa luz unida impede que a qualidade da miragem afete o homem.
O poder da nossa luz unida destréi a vida que se encontra por tras da miragem".

Estas palavras sdo quase as mesmas que as da férmula individual e ganham for¢ca com a
experiéncia do aspirante e com a sua familiaridade com o seu uso. E um Ato de
Afirmacédo que é a segunda parte do Ato de Projecéo.

8. Segue-se um importante aspecto do trabalho no qual os membros do grupo visualizam
a dissipacdo e a dispersao graduais da miragem pela penetracdo da luz em sua
escuriddo. Esforcam-se para vé-la se desintegrando e a realiade emergindo, fazendo isso
com a iniciativa da imaginacdo criadora. Cada um faz isso a sua propria maneira e de
acordo com sua compreensao e capacidade. E o Ato de Penetracéo.

9. Seguem-se cinco minutos de siléncio e intensidade de propédsito, enquanto o grupo
espera que o trabalho instituido avance. Segue-se a retirada da consciéncia do grupo do
plano astral e do mundo da miragem. Os membros do grupo voltam a concentrar a sua
atencao, primeiramente, no plano mental e depois na alma, abandonando todo
pensamento sobre a miragem, sabendo que o trabalho foi realizado com éxito. Eles se
reorganizam como grupo em relagdo ao reino das almas e entre eles. Em termos ocultos,
"0 farol da alma é desligado." E o Ato de Retirada.

10. O OM é entéo entoado em formacao grupal; em seguida, para enfatizar que o trabalho
de grupo acabou, cada membro do grupo entoa o OM sozinho, dizendo:

"Que assim seja e que me ajude, em minha prépria vida, a eliminar toda miragem e
inverdade."

Os aspirantes precisardo de algum tempo para ter facilidade neste trabalho, mas é 6bvio
gue para aprender o que € uma técnica de servico inteiramente nova, cada etapa deve
ser dominada e praticada por um bom tempo. Todo campo novo de estudo leva algum
tempo para se tornar familiar e esse nao seria excecao. Mas o esfor¢o vale bem a pena
do ponto de vista do individuo como um ato de servi¢co para a humanidade.

Que todos os grupos aprendam a atuar na luz e que as miragens desaparecam da vida de

todos vocés para que caminhem livremente na luz e usem essa luz para 0s outros sao 0s
votos do meu coracdo para Voceés.

FORMULA PARA A DISSIPACAO DA MIRAGEM

(Para o individuo)

Etapas preparatorias

1. Reconhecimento da miragem a ser dissipada, o que implica em:

a. Uma disposicao de cooperar com a alma.
b. Entendimento da natureza da miragem especifica.

2. As trés etapas de focalizacéo:

121



a. Focalizacdo usando a luz dual de matéria e mente no corpo mental.
b. Focalizacdo, por meio da meditacao, dessa luz dual e da luz da alma.
c. Focalizagao desses trés luzes, criando assim o farol para a dissipacdo da miragem.

3. Prontiddo por meio do alinhamento e da integracdo. Trata-se da produgcdo de um
campo de substancia de pensamento magnética.

4. A projecao da atencéo e do farol da mente para o plano astral.
A Férmula.

5. A alma expira o0 OM para a personalidade que espera e a luz e o poder assim gerados
séo retidos para uso.

6. Uma intensa luz é gerada, lenta e conscientemente.
7. A vontade espiritual é invocada enquanto a mente € mantida firme na luz.
8. A miragem a ser dissipada e o farol da mente sao postos em relacao.

9. O farol é entdo acionado por um ato de vontade e um forte feixe de luz € projetado na
miragem.

10. A miragem é nomeada e o aspirante diz inaudivelmente com tensao:

"O poder da luz impede o aparecimento da miragem (dar o nome dela). O poder da luz
frustra a qualidade da mirgem de me afetar. O poder da luz destroi a vida por tras da
miragem."

11. O aspirante entoa 0 OM, produzindo um Ato de Penetracdo, o que produz impacto,
penetracéo e dissipacao.

12. O aspirante, tendo feito este trabalho, retira-se conscientemente para o plano mental e
o feixe de luz desaparece.

Forma Curta da Férmula Individual.
1. As quatro etapas preparatorias:

a. Reconhecimento da miragem a dissipar.

b. Focalizacao da luz dual da personalidade.

c. Meditacao e reconhecimento da luz da alma.
d. Unificacdo das trés luzes.

2. O processo de alinhamento e de integracado reconhecida.
3. A projecéo do farol da mente para o plano astral.

A Formula.

4. Atividade da alma e retencao da triplice luz.
5. A geracao e a visualizacdo do farol.
6. A evocacdo da VONTADE por tras do farol da mente.

122



7. O farol da mente projeta-se sobre a miragem, direcionado pelo pensamento.
8. A nomeacéo da miragem e a tripla afirmacéo.

9. O Ato de Penetracéo.

10. O processo de retirada.

FORMULA PARA A DISSIPAC}AO DA MIRAGEM MUNDIAL

(Técnica para Grupo)

Etapas preparatorias.

1. A nomeacao dos membros do grupo, seguida de um siléncio de dez minutos.
2. A Formula de Protecdo: Os membros do grupo dizem em unissono:

"Como alma trabalho na luz e a escuriddo ndo pode me alcancar.

Permaneco na luz.

Trabalho, e deste ponto jamais me movo."

A medida que estas palavras sdo pronunciadas, cada membro do grupo faz o sinal da
Cruz da Divindade.

3. As trés etapas preparatorias:

a. Focalizacdo da luz dual da matéria e da mente.

b. Meditacdo sobre o contato com a alma e reconhecimento da luz da alma.

c. A fusédo das duas luzes menores com a luz da alma

4. Ao sinal dado pelo dirigente do grupo, dizem todos juntos:

"A luz é una e nessa luz veremos a luz. E a luz que transforma a escuriddo em luz do dia."
oM oM oM

A Férmula.

5. Em seguida, os membros do grupo dizem juntos:

"Somos irradiacdo e poder. Permanecemos para sempre com nossas maos estendidas,
unindo os céus e a Terra, 0 mundo interno de significados e o mundo sutil da miragem.

Alcancamos a luz e a fazemos descer para atender a necessidade. Chegamos ao lugar
silencioso e trazemos dali o dom da compreensao. Assim com a luz nos trabalhamos e
transformamos a escuridao em dia claro.”

A medida que dizem essas palavras, 0s membros do grupo visualizam o grande farol que
criaram projetando a sua luz no plano astral.

6. Segue-se uma pausa e vem depois a invocacdo da vontade espiritual. Feito isso, 0
grupo diz:

"Com o poder contido nesse feixe, a luz é focalizada na meta."

123



7. A miragem a dissipar € nomeada e a luz é vertida sobre ela. As Palavras de Poder sao
pronunciadas:

"O poder da nossa luz unida impede o aparecimento da miragem de... (homea-la).
O poder da nossa luz unida impede que a qualidade da miragem afete o homem.
O poder da nossa luz unida destréi a vida que se encontra por tras da miragem."

8. Visualizacdo da luz penetrando na miragem fazendo com que ela se enfraqueca e
produzindo dissipacéo.

9. Cinco minutos de siléncio e intensidade de propdésito enquanto se vé o trabalho
prosseguir. Em seguida os membros do grupo voltam a se focar no plano mental,
desviando sua atencédo do plano astral. O farol da alma é desligado.

10. Cada membro do grupo entoa o OM individualmente e em voz alta.
Forma Curta da Féormula de Grupo.

. O Ato de Nomeacéo.

. O Ato de Protecéo.

. O Ato de Focalizacao das Luzes.
. O Ato de Direcionamento.

. O Ato de Invocacéo da Vontade.
. O Ato de Projecéao e Afirmacao.

. O Ato de Penetracéo.

. O Ato de Retirada.

O~NO O WNE

O nosso exame sobre a miragem estd chegando ao fim. Descrevemos o tema
consecutiva e gradualmente, tracando o aspeto triplice da ilusdo do mundo, tal como
aparece no plano mental e ai condiciona a intelligentsia do mundo; tal como aparece no
plano astral, onde constitui a miragem a que as massas de homens sucumbem.
Consideraremos agora o0 mundo de maya no qual nés, fisicamente, vivemos, nos
movemos e temos 0 NOSSO Ser.

Pergunto-me se aqueles que leem minhas palavras se dao conta da importancia de todo
esse tema ou se estdo cientes do vasto campo de servigo que se abre, dando um sentido
pratico — como de fato da — a toda a vida humana e indicando também as etapas em que
a Realidade pode ser conhecida e fazendo desaparecer todas as formas que ocultam
referida Realidade. Por tras dessas palavras: ilusdo, miragem e maya, esta a VERDADE.
A verdade é a clara consciéncia do Ser, da Existéncia e da Realidade essencial, inicial.
Foi por esta razdo que o Cristo se manteve em siléncio diante de Pilatos, que simbolizava
o intelecto humano; Ele sabia que nenhuma resposta poderia transmitir significado aquela
mente inexpressa e limitada.

A ilusdo é o modo pelo qual a compreensdo limitada e o conhecimento material
interpretam a verdade, a velam e ocultam por tras de uma novem de formas-pensamento.
Referidas formas-pensamento se tornam entdo mais reais que a verdade que ocultam, e
em consequéncia controlam a abordagem da homem a Realidade. Por meio da ilusao, ele
toma ciéncia do mecanismo do pensamento, de sua atividade, expressa pela construcao
de formas-pensamento e do que ele vem a construir e que considera como a criagao do

124



seu intelecto. No entanto, ele criou uma barreira entre ele mesmo e aquilo que € e até que
tenha esgotado os recursos do seu intelecto ou tenha se recusado deliberadamente a
utiliza-lo a sua intuicdo divina ndo podera atuar. E a intuicdo que revela o verdadiro Ser e
que induz o estado percepcao espiritual. E entdo que a técnica da PRESENCA se torna
um habito bem estabelecido.

A miragem, por sua vez, vela e esconde a verdade por tras das névoas e brumas da
reacdo sentimental e emocional; tem uma poténcia excepcional e terrivel, em razdo da
forca com a qual a natureza humana se identifica com a natureza astral e também se
deve a natureza vital da prépria resposta consciente e senciente. Como sabem e ja lhes
foi ensinado, a miragem s6 pode ser dissipada pela afluéncia de luz clara e direcionada,;
isto é vélido para a vida do individuo ou da humanidade como um todo. A iluminagéo
revela primeiramente a existéncia da miragem; proporciona 0s contrastes angustiantes
com o0s quais todos os verdadeiros aspirantes se debatem e depois, e de maneira
gradual, inunda a vida a tal ponto que oportunamente a miragem se extingue por
completo. Os homens veem as coisas como sdo — uma fachada que esconde o bom o
belo e o verdadeiro. Os opostos se dissolvem e a consciéncia € substituida por uma
condicdo de realizacdo — uma realizagcdo de Ser para a qual ndo temos um termo
adequado. A técnica da LUZ se torna uma condicdo permanente.

3. A TECNICA DA INDIFERENCA

Chegamos agora a um breve estudo do terceiro aspecto da ilusédo, que chamamos de
Maya, e a técnica para supera-lo. Trataremos em seguida da Técnica da Indiferenca que
diz respeito a distribuicdo da for¢a da alma no plano fisico, via o plano etérico e que leva a
inspiracdo. Relaciona-se com a Ciéncia da Respiracao.

O que é maya entdo? N&o é facil de definir, porque diz respeito a atividade de construcao
de forma do proprio Logos planetario. Contudo, um estudo da analogia existente entre o
microcosmo e 0 Macrocosmo ajudara um tanto. A alma cria uma tripla expressao nos trés
mundos da vida humana, conhecida verdade oculta. A forma externa, o duplo corpo fisico
(denso e vital ou etérico) é produzido, criado, motivado, energizado e condicionado por
determinadas energias e forcas que emanam daqueles niveis onde a alma — certa ou
erradamente — produziu uma reacdo de identificacdo. Observem essa frase, irmaos.
Referidas energias e for¢as fazem do homem o que ele €; ddo ele o seu temperamento,
profissdo e qualidades no plano fisico; tornam o homem positivo ou negativo aos diversos
tipos de energia que exercem impacto; dédo a ele seu carater e o fazem como parece aos
outros; produzem sua cor, suas capacidades e sua personalidade. O homem comum se
identifica com tudo isso; ele acha que é a forma, o meio pelo qual procura expressar seus
desejos e suas ideias. Esta completa identificacdo com a criagdo transitoria e com a
aparéncia externa é maya. E preciso lembrar que o maya individual é uma fracdo do
mundo das energias e forcas que compdem a expressao de vida do Logos planetario, que
condicionam a nossa vida planetaria externa e fazem o nosso planetal tal como parece
ser para 0s outros planetas.

A diferenca entre 0 homem, o microcosmo, e o Logos planetario, o Senhor do Mundo, o
Macrocosmo, reside no fato de que o Senhor do Mundo néo se identifica com o maya que
Ele criou, e cujo propésito é, a certa altura, produzir a liberacdo dos "prisioneiros do
planeta.” A este Maya, ELE é supremamente indiferente e foi esta indiferenga divina que
levou a grande ilusdo teoldgica de uma Deidade antropomérfica e a crenca (no Oriente)
de que o nosso planeta € apenas o background ou o brinquedo dos Deuses. Foi esta
indiferenca cdésmica que levou a miragem humana referente a "inscrutavel vontade de

125



Deus" e a afirmacgéo de que Deus esta longe e ndo imanente em toda criatura e em todo
atomo de que sao feitas as criaturas. Temos aqui alguns aspectos das miragens e ilusdes
gue devem ser dispersadas e dissipadas e, neste processo, vamos descobrir que a forma
€ apenas maya e pode ser desconsiderada, que as forcas podem ser organizadas e
direcionadas pela energia e que o mundo do pensamento, o campo da consciéncia
sensivel e o campo ativo das energias sao algo distinto do Pensador, d’Aquele que sente
e do Ator e do Intérprete dos muitos papeis que a Alma se compromete a desempenhar.

O discipulo aprende oportunamente a se conhecer, acima de tudo (quando encarnado),
como o diretor das forcas: ele as dirige da altura do Observador divino e através da
obtencé@o do desapego. Muitas vezes ja lhes falei dessas coisas antes. Estas verdades,
para vocés, sao apenas trivialidades do ocultismo, mas, se pudessem compreender o
pleno significado do desapego e permanecer serenos, como o Diretor que observa, nao
haveria mais nenhuma acéao inutil, nenhum erro e nem falsas interpretacées, nenhum
andar ocioso pelos atalhos da vida diaria, ndo veriam os outros com uma viséo distorcida
e preconceituosa e — acima de tudo — no haveria uso improprio da forca.

Repetidamente, ao longo das eras, os Mestres disseram a Seus discipulos (como eu lhes
disse) que o ocultista trabalha no mundo das forgas. Todos 0s seres humanos vivem, se
movem e se expressam no mesmo mundo de energias e através delas, energias sempre
em movimento, sempre exercendo impacto, saindo e entrando. O ocultista, porém,
trabalha ali; ele se torna um agente diretor consciente; ele cria no plano fisico aquilo que
deseja e 0 que ele deseja € o modelo das coisas, o projeto colocado pelo grande
Arquiteto divino na mesa de trabalho da consciéncia espiritual. No entanto, ele ndo se
identifica com o modelo nem com as forgcas que ele emprega. Ele se move no mundo de
maya, livre de toda ilusdo, sem estar impedido por miragem e sem estar controlado por
forcas de maya. Chega rapidamente, no que diz respeito ao seu préprio pequeno mundo,
a mesma "indiferenca divina" que caracteriza Sanat Kumara, o Senhor do Mundo; assim
ele fica cada vez mais consciente do Plano, tal como existe na Mente Universal, e do
Propésito que motiva a Vontade de Deus.

E esta indiferenca divina que é responsavel pelo fato de, na tentativa de descrever o “Ser
Puro”, Deus, e no esfor¢go de chegar a alguma compreenséo da natureza da divindade, se
ter desenvolvido a férmula da negacao. Deus nao é isto; Deus nao € aquilo; Deus € nada;
Deus nao € tempo nem espaco; Deus ndo é sentimento nem pensamento; Deus ndo é
forma nem substancia. Deus simplesmente E. Deus E — fora de toda expressdo e de
manifestacdo como Aquele que manipula energia, o Criador dos mundos tangiveis e
intangiveis, Aguele que compenetra a vida, que reside em todas as formas. Deus é
AQUELE UNICO que pode se retirar e, ao se retirar, dispersa, dissipa e desvitaliza tudo
gue foi criado — usando esses termos em seu significado mais completo.

Ficara evidente para vocés, portanto, que nessas trés atividades da Realidade que néo se
identifica com as aparéncias, a vontade de Deus, o aspecto Destruidor da Deidade esta
beneficamente presente. O ato de abstracdo produz a dispersdo do mundo ilusério do
pensamento; a retirada da atencao divina dissipa 0 universo senciente e provoca o fim da
miragem; a cessacdo da direcdo divina leva morte ao mundo fisico. Todas essas
atividades sao evidéncias da vontade ou do primeiro aspecto — a vontade-para-o-bem que
pode atuar e atuard a perfeicdo somente quando a boa vontade estiver, afinal,
plenamente desenvolvida na Terra, através da a¢cado da humanidade.

Vontade e respiracdo, irmaos, sdo sinbnimos em termos ocultos. Nesta afirmacéo vocés
tém a chave para o fim de maya.

126



As observacBes acima sdo prévias do nosso estudo da Técnica da Indiferenca. E
necessario assinalar as analogias e vincular os diversos aspectos do mesmo ensinamento
para que seja possivel desenvolver a verdadeira percepcdo. Vamos dividir a nossa
reflexdo sobre este assunto da seguinte maneira:

1. Atividade no plano etérico, isto é, o mundo das forgas.

a. Sua distribuicéo.
b. Sua manipulacao.

2. A Ciéncia da Respiracao.

a. A relacdo entre vontade e respiracao.
b. Inspiragéo.

3. A Técnica da Indiferenca.

a. Pela concentracéo.
b. Pelo desapego.

Entramos agora no campo do ocultismo prético, que ndo € o campo da aspiracdo nem a
esfera de um progresso deliberado para o que € superior e desejavel. E, de certa
maneira, uma atividade inversa. Do ponto alcancado na escala da evolucéo, o discipulo
"permanece no Ser espiritual” (até onde ele estiver) e, de maneira consciente e
deliberada, trabalha com as energias nos trés mundos. Direciona-as para o corpo etérico
do nivel determinado que escolheu para trabalhar — mental, emocional ou do préprio
plano vital em si. Assim faz em conformidade com alguma ideia visionada, algum ideal
valorizado, algum modelo divino percebido, alguma esperanca espiritual, alguma ambicéo

consagrada ou algum desejo dedicado.

Como sabem, o corpo etérico do individuo é parte do corpo etérico da humanidade e
esse, por sua vez, € um aspecto do corpo etérico do planeta, que da mesma maneira é
uma parte intrinsica do corpo etérico do sistema solar. A propésito, nesta relacéo efetiva
longo alcance, temos a base de todas as influéncias astrolégicas. O homem se move,
pois, num turbilhdo de forcas de todos os tipos e qualidades. Ele € composto de energias
em todas as partes de sua expressdo manifestada e ndo manifestada; portanto, esta
relacionado a todas as outras energias. A sua tarefa é de suprema dificuldade e implica
na grande duracao do ciclo evolutivo. Nao podemos tratar aqui da massa das energias do
mundo e das forcas do sistema, vamos nos limitar a examinar o problema do individuo,
aconselhando o estudante a se esforcar para ampliar a sua compreensdo da situacao
microcésmica a macrocosmica.

a. Distribuicdo e manipulagéo da forca no plano etérico.

Partiremos do principio agora de que o aspirante esta consciente da necessidade de
estabelecer um ritmo novo e mais elevado na sua vida no plano fisico, de organizar o seu
tempo em obediéncia ao preceito do seu Eu Superior e de produzir, consciente e
cientificamente, aqueles efeitos que — nos seus momentos mais elevados — sé&o
apresentados a ele como desejaveis. Ele tem agora uma certa bagagem de conhecimento
guanto ao instrumental disponivel para a sua tarefa e ja domina alguns fatos relativos ao
veiculo etérico. Os pares de opostos lhe aparecem com clareza, mesmo que ainda esteja
influenciado por um ou outro deles; esta ciente do desacordo basico entre sua visdo do
bem e sua capacidade de expressar esse bem. Ele aprendeu que é um triplo reflexo de

127



uma Trindade superior e que referida Trindade é — para ele — a Realidade. Ele
compreende que mente, emocdes e ser fisico destinam-se a manifestar oportunamente
referida Realidade. Em Ultima andlise, sabe que se aquele aspecto intermediério de si
mesmo, 0 corpo etérico, puder ser controlado e direcionado corretamente, a visdo e a
expressdo coincidirdo, afinal. Ele também sabe que o corpo fisico denso (a aparéncia
tangivel externa) € apenas um autbmato, que obedece as forcas e as energias, sejam
qguais forem, que sao os fatores controladores no homem subjetivo, condicionando-o. O
corpo fisico seria controlado pela forca emocional, vertida do centro sacro e produzindo o
desejo pela satisfacdo dos apetites fisicos ou pelo plexo solar, levando a satisfacao
emocional de algum tipo? Seria responsivo a mente e trabalharia amplamente sob o
impulso do pensamento projetado? Seria, talvez, dirigido por uma energia superior a
todas aquelas, mas até entdo impotente aparentemente, a energia da alma como
expressdo do puro Ser? Seria levado a acdo sob o impulso das reacdes sensiveis, ideias
e pensamentos que emanam de outros seres humanos ou seria motivado e estimulado a
acdo sob a direcdo da Hierarquia espiritual? Para essas perguntas é preciso encontrar as
respostas. A etapa da aspiracdo, do sonho e da autossugestao deve ser agora substituida
pela acdo direta e pelo uso cuidadosamente planejado das forcas disponiveis, postas em
atividade pela respiracdo, sob a direcdo do olho interno e controladas pelo homem
espiritual. Que energias podem e devem entdo ser usadas? Que forcas devem ser
controladas? De que maneira podem ser controladas? Devem ser ignoradas e assim
inutilizadas ou sao forcas necessarias para o grande trabalho de criacao?

Ficara evidente para vocés que a primeira etapa que o investigador espiritual deve tomar
€ se assegurar — em verdade e a luz da sua alma — onde esta exatamente o seu foco de
identificagcdo. Com isso quero dizer: O seu maior uso de energia provém do plano mental?
E predominantemente emocional e utiliza a forca do plano astral a maior parte do tempo?
E capaz de entrar em contato com a alma e trazer energia da alma de tal maneira que
anule ou contrabalance a forca da personalidade? E capaz de viver assim, como uma
alma no plano fisico, via o corpo etérico? Se ele estudar seriamente esse problema, com
o tempo descobrird quais séo as forcas dominantes no corpo etérico e tomara consciéncia
dos momentos e experiéncias que apelam aos recursos da energia da alma. Sera preciso
tempo e resultara de uma prolongada observacdo e séria analise dos atos e das reacdes
sensiveis, das palavras e pensamentos. Estamos tratando aqui, como podem ver, de um
problema intensamente pratico que é, ao mesmo tempo, parte integrante do nosso estudo
e que evocara mudancas basicas na vida do discipulo.

A essa observacdo e analise do poder da forca ou forcas empenhadas, o estudante
acrescentara as condicbes que as fardo entrar em acdo, a frequéncia do seu
aparecimento, que indicam se tratar de coisa nova ou habito, e igualmente a natureza da
sua expressdo. Dessa maneira ele chegara a uma nova compreensdo dos fatores
condicionantes que atuam através do seu corpo vital e fazem dele — no plano fisico — o
gue ele essencialmente é. Sera para ele de profunda e significativa ajuda espiritual.

Este periodo de observacio limita-se, porém, a uma observacdo mental e inteligente. E o
background do trabalho a ser feito, dando seguranca e conhecimento, mas deixando a
situacdo como era. O passo seguinte € a tomada de consciéncia da qualidade das forgas
aplicadas; para isso, sera necessario descobrir ndo so o raio da sua alma e o raio da sua
personalidade, como também os raios do seu mecanismo mental e da sua natureza
emocional. Se ainda ndo sabe quais séo, isso levara necessariamente a outro periodo de
cuidadosa investigacdo e observagcdo. Quando digo que a esta informacdo o discipulo
deve acrescentar um exame atento das poténcias das forcas e energias que o atingem
astrologicamente, veremos a que ardua tarefa ele se prop6és. Nao s6 tem de isolar as

128



energias dos seus cinco raios, mas também tem de considerar a energia do seu signo
solar, a medida que condiciona a sua personalidade, e do seu signo ascendente, a
medida que procura estimular esta personalidade a responder a alma, trabalhando assim
0 proposito da alma com a cooperacéo da personalidade.

Ha, pois, sete fatores que condicionam a qualidade das for¢cas que procuram expressao
por meio do corpo etérico:

1. O raio da alma.

2. O raio da personalidade.

3. O raio da mente.

4. O raio da natureza emocional.

5. O raio do veiculo fisico.

6. A energia do signo solar.

7. A influéncia do signo ascendente.

Uma vez, porém, que estejam verificadas e haja alguma certeza quanto a sua verdade
efetiva, todo o problema comeca a se esclarecer e o discipulo pode trabalhar com
conhecimento e compreensao. Ele se torna um trabalhador cientifico no campo das forcas
ocultas. Sabe entdo o que esta fazendo, com que energias deve trabalhar, e comeca a
sentir essas energias a medida que elas encontram o seu caminho para o veiculo etérico.

Agora chega a etapa em que ele estd em posicdo de descobrir a realidade e o trabalho
dos sete centros que oferecem uma via de entrada e de saida para as forcas e energias
em movimento com as quais ele estd imediatamente implicado nesta encarnacao
particular. Ele entra em um prolongado periodo de observacdo, de experimento e
experiéncia e institui uma campanha de tentativa e erro, de sucesso e fracasso, que
exigira toda a forga, coragem e resisténcia de que ele é capaz.

Em termos gerais, a energia da alma atua através do centro mais elevado da cabeca e é
posta em atividade por meio da meditacdo e da aptidao aplicada no contacto. A energia
da personalidade integrada é focalizada por meio do centro ajna, entre os olhos; e quando
o discipulo consegue se identificar ali, e estd também ciente da natureza e da vibracdo da
energia da sua alma, pode entdo comecar a trabalhar com o poder de direcdo, usando os
olhos como agentes de direcdo. Ha, como ja perceberam nos estudos, trés olhos de visao
e direcdo a disposicao do discipulo.

1. O olho interno, o olho Gnico do homem espiritual. E o verdadeiro olho da visdo e
envolve a ideia de dualidade (daquele que vé e do que é visto). E o olho divino. E aquele
através do qual a alma olha para o mundo dos homens e através do qual se da a direcao
da personalidade.

2. O olho direito, o olho de budi, o olho que reage diretamente ao olho interno. Por meio
desse olho a atividade superior da personalidade pode ser direcionada no plano fisico.
Temos nisso um tridngulo de forcas espirituais que o discipulo avancado e o iniciado
podem impelir em uma atividade singular.

129



a. o olho espiritual
b b. o centro ajna

c. o olho direito

E por meio dessa triplicidade, por exemplo, que o iniciado treinado atua ao tratar com um
grupo de pessoas ou com um individuo.

3. O olho esquerdo, o olho de manas, o distribuidor da energia mental controlada
corretamente no que diz respeito aos propositos da personalidade. Este olho também faz
parte de um triangulo de forcas disponivel para uso do aspirante e o discipulo
probacionario.

a. o centro ajna
b. o olho esquerdo

c. o olho direito

O olho interno ou divino esta passivo e relativamente inativo, sendo apenas o 6rgao de
observacdo no que diz respeito a alma e ainda ndo € — na maioria dos casos — um
distribuidor da energia diretiva da alma. No entanto, o aspirante disciplinado e reorientado,
integrado e concentrado em sua personalidade purificada, usa tanto a forca budica como
a manasica; ele estd comecando a ser intuitivo e predominantemente mental. Quando
estes dois triangulos estdo sob controle e comecam a atuar corretamente é que 0s sete
centros do corpo etérico podem ser claramente dirigidos, tornam-se receptores do ritmo
estabelecido pelo ser humano desenvolvido e, consequentemente, constituem um
instrumento para a alma através do qual as energias apropriadas podem fluir e a
organizagdo e o propoésito completos de um filho de Deus em atuagdo podem se
manifestar na Terra.

Em seguida, vem o que chamamos de etapa da direcdo. A alma ou a personalidade
integrada esta no comando ou — em uma volta superior da espiral — a Mbnada esta no
comando e a personalidade é simplesmente o agente do espirito. Por meio dos dois
triangulos ou de ambos trabalhando de maneira sincronizada, os centros da coluna
vertebral (cinco no total) sdo colocados sob controlo ritmico. A energia é dirigida neles ou
através deles; sdo gradualmente levados a uma organizacdo de uma beleza que foi
descrita como uma “vida inflamada por Deus”; € uma vida de aplicacdo espiritual e de
servico em que o tridangulo superior € 0 mais potente.

130



Os trés enunciados a seguir resumem a histéria da liberacdo do discipulo da Grande
lluséo:

Primeiro: A medida que a alma, atuando por meio do triangulo superior, se torna o agente
diretor, a iluséo € dispersada. A mente fica iluminada.

Segundo: A medida que a personalidade (sob a crescente influéncia da alma) atua por
meio do segundo triangulo, a miragem é dissipada. O controle da natureza astral é
rompido.

Tterceiro: A medida que o discipulo, atuando como alma e como personalidade integrada
assume a direcdo da sua expressdo de vida, maya ou o mundo das energias etéricas é
desvitalizado e apenas as forcas e energias que atendem a necessidade do discipulo ou
iniciado sdo empregadas, a medida que ele cumpre a intencéo divina.

Observarao que tudo isso esta incluido e é viabilizado no sétuplo trabalho descrito acima,
0 qual se resume como segue:

1. O discipulo descobre o foco de sua identificacao.

2. Ele determina a natureza das forcas que tem o habito de utilizar e que parecem estar
sempre a leva-lo a acéo.

3. Ele toma consciéncia da forca e da frequéncia desta expressao de forca.
Tudo isso ele realiza como observador mental.

4. Ele se torna consciente da qualidade das forcas empregadas, sua relacédo de raio e seu
significado astrolégico.

Trata-se de uma atividade de sensibilidade e ndo tdo mental basicamente como as trés
etapas anteriores.

5. Ele identifica os centros no corpo etérico e fica consciente de sua existéncia prépria
como agentes de forca.

6. Os dois "triangulos de visédo e direcdo" que se encontram na cabeca alcangcam uma
etapa de organizacao e se tornam:

a. Mecanismos ativos e funcionais.

b. Relacionados entre si e atuando como um sé instrumento de expressdo. E uma
atividade objetiva e subjetiva.

7. A dinamizacdo do corpo fisico que é posto em atividade por meio dos agentes de
direcao que se encontram na cabeca e pelos centros ao longo da coluna vertebral.

A guestdo que se coloca agora é saber como isso deve ser feito, o que nos leva ao nosso
segundo ponto.

b. O uso da Ciéncia da Respiracao.

131



Muita bobagem foi dita e ensinada sobre a Ciéncia da Respiracdo. InUmeros grupos dao
uma grande quantidade de instrucdes perigosas sobre a respiracdo — perigosas porque
sdo baseadas em conhecimento livresco e seus expoentes nunca as praticaram
extensivamente, e perigosas porque muitos grupos apenas exploram os despreparados,
em geral para obter ganhos comerciais. Felizmente para a maioria dos aspirantes, as
informacgdes e instru¢cdes dadas sao mediocres, imprecisas e muitas vezes inécuas,
embora haja muitos casos de reacgbes nocivas. Felizmente também, a intencdo do
aspirante comum é tdo fraca que ele é incapaz de cumprir 0s requisitos de maneira
perseverante, diaria e imutavel e ndo consegue manifestar a aplicacdo que seria a
garantia de um sucesso duvidoso; portanto, nesses casos, nao ha perigo.

Muitos grupos ocultistas exploram o assunto para cerca-lo de mistério e atrair os incautos,
ou dar aos seus adeptos algo para fazer e, assim, ganhar elogios para si mesmos como
ocultistas eruditos e bem treinados. Qualquer pessoa pode ensinar exercicios de
respiragdo. E basicamente uma questdo de inspiracdo e expiragdo ritmicas,
cronometradas e espacadas de acordo com o desejo do instrutor. Quando ha persisténcia
no esforgo, os resultados sdo alcancados e, em geral, sdo indesejaveis, porque o instrutor
comum enfatiza a técnica da respiracdo e ndo as ideias que — com base na energia que
essa respiracao gera — devem tomar forma na vida do discipulo.

Toda a Ciéncia da Respiragdo repousa no uso da Palavra Sagrada, o OM, cujo uso
deveria ser limitado aos aspirantes que estdo sinceramente consagrados a trilhar o
Caminho, mas que foi transmitido a outros; assim € que muitos instrutores inescrupulosos,
em especial certos swamis provenientes da india, se fazem passar por Homens Santos e
exploram as tolas mulheres nos paises ocidentais. A Palavra é entdo usada sem
nenhuma intencdo espiritual, simplesmente como um som que, transportado pela
respiracao, produz resultados psiquicos que aos olhos do créduto passam por efeitos de
profunda espiritualidade. O problema é que a respiracdo esta inevitavelmente ligada ao
OM, mas os efeitos dependem do motivo e da intencéo interna. O oriental, a menos que
tenha alcancado a quarta ou quinta iniciacdo, ndo tem nenhuma compreensao real do
ocidental nem de sua constituicdo e instrumental que, como resultado de toda uma
civiizacdo e modo de vida difere consideravelmente do que compde o oriental. No
Oriente, o problema do instrutor, o Guru, é tomar pessoas polarizadas negativamente e
torna-las positivas. No Ocidente, as racas, em seu conjunto, sao de atitude positiva e ndo
precisam do treinamento que, por justo motivo, € dado ao oriental. O que quero dizer
exatamente com isso? Quero dizer que, no Oriente, o fator vontade (qualidade do primeiro
aspecto) esta ausente. O oriental, em especial o habitante da india, carece de vontade, do
incentivo dindmico e da capacidade de exercer aquela pressao interna sobre si mesmo
que produza resultados precisos. E por isso que esta civilizacéo especifica é tdo pouco
adaptavel a civilizacdo moderna e € por isso que as pessoas da india fazem tdo pouco
progresso nas linhas de uma vida municipal e nacional regulamentada, e € por isso que
estdo tdo atrasados no que diz respeito a vida civilizada moderna. Generalizando, o
ocidental é positivo, tem necessidade da forga diretora da alma e é capaz de produzi-la
com um minimo de ensinamento. Na raca aria, produz-se atualmente uma fusdo entre o
aspecto vontade, a mente e o cérebro, 0 que ndo é o caso no Oriente, onde isso sO vai
acontecer mais tarde.

O Unico fator que faz a respiracdo ser eficaz € o pensamento, a intencdo e o propasito
gue que estdo por tras. Com esta afirmacédo, vocés tém a chave para exercicios de
respiracdo dinamicos e uteis. A menos que haja uma clara apreciacdo do propésito, a
menos que o discipulo saiba exatamente o que ele esta fazendo ao praticar a respiracéo
esotérica e a menos que o significado das palavras "energia segue o pensamento” esteja

132



entendido, os exercicios de respiracdo sdo pura perda de tempo e podem ser perigosos.
Podemos concluir com isso que os resultados s6 podem ser possiveis quando ha uma
alianca entre respiracéo e pensamento.

Por tras disto ha um terceiro fator ainda mais importante — a VONTADE. Portanto, a Unica
pessoa que pode praticar com seguranca e de maneira Util os exercicios de respiracao é
aquela cuja vontade esteja ativa — sua vontade espiritual e, portanto, a vontade da Triade
Espiritual. Qualquer discipulo que esteja em processo de construir o antahkarana pode
comecar a fazer uso, com cuidado, de exercicios de respiracdo dirigidos. Mas, em ultima
analise, apenas os iniciados de terceiro grau e aqueles que estdo entrando sob influéncia
da Moénada podem usar, de maneira correta e com éxito, esta forma de direcédo de vida e
alcancar resultados efetivos. Isto é fundamentalmente exato. Porém, é preciso comecar e
todos os verdadeiros discipulos estdo convidados para este esforco.

Se considerarmos todas as implica¢des contidas no paragrafo acima, fica evidente que o
discipulo deve — como etapa preliminar — estabelecer uma relacdo direta entre seu
cérebro, sua mente e o aspecto vontade da Triade Espiritual; em outras palavras, o
receptor negativo do pensamento (o cérebro), o agente da vontade (a mente), e a propria
Triade tém que ser postos em contato reciproco via o antahkarana. Quando houver esta
relacdo ou ela estiver comecando a se estabelecer, os exercicios de respiragcdo podem
ser tentados com seguranca e proveito. Vocés estdo vendo, irmaos, apenas a vontade
direcionada, usando a respiracao ritmica organizada como agente, é capaz de controlar
os centros e produzir um propésito de vida ordenado. Portanto, é a ideia dominante ou a
linha de atividade mental com o que o discipulo deve se ocupar ao fazer o exercicio de
respiracdo. Essa ideia deve conter um certo proposito, certa atividade planejada e certa
meta reconhecida para que a respiracdo que a projetara ou implementara seja gerada,
ideada, enviada e, assim, se torne portadora de poder. Isso deve ser feito nas asas da
intencdo consciente, se posso falar de maneira simbdlica. Recomendaria que lessem
essas frases com frequéncia, pois se aplicam a Ciéncia da Respiracdo e contém a chave
do trabalho necessério. Esta ciéncia, antes de tudo e basicamente, trata das ideias que
sdo formuladas em formas-pensamento e que, portanto, condicionam a vida do discipulo
nos niveis etéricos e, dai, condicionam sua vida no plano fisico.

N&o tenho a intencdo de dar nenhum exercicio de respiracdo para uso de discipulos ou
aspirantes — e, provavelmente, uso indevido. A primeira responsabilidade deles é que se
tornem conscientes dos impulsos internos que poderiam estimular os centros e torna-los
ativos e assim produzir condi¢cdes e eventos no plano fisico. Quando referidos impulsos
estiverem claros e estabelecidos com firmeza na consciéncia mental dos discipulo, nada
podera impedir que se manifestem no devido tempo, a luz do dia. Porém eles devem
seguir um processo ordenado de gestacéo e de aparecimento no tempo.

Quando ha verdadeiro idealismo, correto pensamento e compreensdo do veiculo de
expressédo e do mundo das forcas no qual a ideia deve ser lancada, o estudante pode
seguir com seguranca certos exercicios de respiragdo programados e a segunda fase ou
o resultado da respirac&o ritmica sonora aparecera. E a Inspiracéo.

Os exercicios de respiracéo, irmaos, exercem um efeito puramente fisiologico quando nao
sdo impulsionados ou motivados pelo pensamento direcionado, nem sao resultado
conquistado pelo aspirante ao alcancar e manter um ponto de tensdo. Enquanto realiza o
processo de inalagédo e exalacdo, € necessario manter uma linha clara de pensamentos
constantemente ativos, a fim de que o alento (ao ser exalado) esteja qualificado e
condicionado por alguma ideia. E neste ponto onde o aspirante comum fracassa com

133



tanta frequéncia. Em geral ele esta tdo intensamente preocupado com o processo de
dirigir a respiracdo e com tanta expectativa de algum resultado fenoménico que se
esquece do proposito vital da respiracédo, cujo objetivo € energizar e agregar qualidade a
vida dos centros por meio de um pensamento projetado e apresentado, que expresse
alguma ideia percebida e determinada. Quando ndo ha esta estrutura de pensamento
idealista, os resultados da respiracdo serdo praticamente nulos ou — havendo resultados
de algum tipo nessas circunstancias — néo terdo nada a ver com pensamento, mas serao
de natureza psiquica. Poderdo produzir distdrbios psiquicos duradouros, pois a fonte da
gual emanam é astral e a energia projetada se dirige para 0s centros que se encontram
abaixo do diafragma. Nutrem assim a natureza inferior, enriquecem e fortalecem seu
conteudo astral e, portanto, aumentam e aprofundam a miragem. Também os resultados
podem ser fisiolégicos e estimular o corpo etérico, 0 que leva a fortalecer a natureza
fisica, o que muitas vezes produz sérios resultados, pois o alento é levado a centros que
deveriam estar em “processo de elevagcao”, como se diz esotericamente. Isso aumenta a
poténcia fisica, nutre os apetites fisicos e torna a tarefa do aspirante muito mais ardua, a
medida que procura sublimar a natureza inferior e ancorar ou enfocar a vida dos centros
acima do diafragma ou na cabecga.

Miragem e maya aumentam entéo e, durante toda a vida em que estes exercicios sédo mal
aplicados, o aspirante permanece em uma condicdo estatica e improdutiva. Quando
respira ou inala, extrai o alento da sua prépria aura, seu circulo aurico intransponivel;
assim alimenta a natureza inferior e estabelece um circulo vicioso dentro de si mesmo
gue se reforca a cada dia até que fica completamente enredado por miragem e maya, que
ele constantemente produz e reproduz. Os centros inferiores sdo continuamente
vitalizados e se tornam muito ativos; o aspirante trabalha a partir de um ponto de tensao
gue se encontra na personalidade, cujo enfoque ndo esta focalizado em relacdo a alma.
Estar consciente da singularidade da respiracdo especial e na expectativa de obter
resultados fenoménicos impede todo pensamento, com excec¢ao das reacoes inferiores da
natureza kama-manasica; a emocao é estimulada e o poder do corpo astral aumenta
consideravelmente; com frequéncia os resultados fisioloégicos sdo consideraveis e
notérios, tais como um grande desenvolvimento do térax e o fortalecimento dos musculos
do diafragma. Algo assim pode ser visto no caso dos cantores de 6pera. O canto, tal
como ensinado atualmente, € uma expressao de certos aspectos inferiores da respiracao,
e a maneira de respirar, no caso dos cantores mencionados, produz um grande
desenvolvimento do térax, intensifica 0 emocionalismo, produz instabilidade na expressao
da vida (que muitas vezes recebe a denominacéo de conduta temperamental) e mantém o
canto dentro da natureza astral.

Ha um método de canto melhor e mais elevado que atua em outro ponto de tenséo e
envolve um processo de respiragdo que extrai a necessaria energia do alento de fontes
mais elevadas e muito mais extensas do que as normalmente usadas e que produzira a
inspiracdo que envolvera todo o homem e ndo apenas a sua reagdo emocional ao tema
da cancao e do seu publico. Trara um novo método e tipo de canto e de respiracédo, com
base em uma forma de respiracdo mental que transportara a energia e a consequente
inspiracdo de fontes que se encontram fora da aura da personalidade. O momento para
isto ainda ndo chegou. Minhas palavras serdo hoje pouco compreendidas, mas no
proximo século cantardo aqueles que souberem como extrair dos reservatorios da
inspiracdo por meio de um novo meétodo e técnica de respiragdo. Estas técnicas e
exercicios serdo ensinados nas novas e futuras escolas esotéricas.

A inspiracdo € o processo que qualifica, vitaliza e estimula a reacdo da personalidade e,
por meio dos centros, leva ao ponto de tensdo em que o controle da alma se faz presente

134



e evidente. E o modo pelo qual a energia da alma pode inundar a vida da personalidade,
irromper através dos centros, expulsando tudo que atrapalha, liberando o aspirante de
todos os espelhismos e maya remanescentes, aperfeicoando um instrumento com o qual
a musica da alma possa ser ouvida e, posteriormente, a qualidade musical da Hierarquia.
N&o se esquecam de que o som permeia todas as formas; o proprio planeta tem uma nota
ou som proprio; cada diminuto atomo também tem seu som; cada forma pode ser
evocada musicalmente e cada ser humano tem seu acorde caracteristico, e todos os
acordes contribuem para a grande sinfonia que a Hierarquia e a Humanidade estao
executando, e executando agora. Cada grupo espiritual tem sua prépria melodia, se
posso empregar uma palavra tdo inadequada, e 0s grupos que estdo em processo de
colaborar com a Hierarquia produzem musica incessantemente. Este ritmo de som e esta
miriade de acordes e notas se misturam com a musica da propria Hierarquia, € € uma
sinfonia que se enriquece continuamente; com o correr dos séculos, todos estes sons
lentamente se unirdo e fusionardo entre si até que, algum dia, a sinfonia planetaria que
Sanat Kumara estd compondo estard concluida e a nossa Terra fara entdo uma notavel
contribuicdo aos grandes acordes do sistema solar — 0 que € uma parte intrinseca e real
da musica das esferas. Entdo, como diz a Biblia, os Filhos de Deus, os Logos planetéarios,
cantardo juntos. Tal sera, irmaos, o resultado da correta respiracao, do ritmo controlado e
organizado, do verdadeiro pensamento puro e das corretas relagcdes entre todas as partes
do coro.

Reflitam sobre este tema como um exercicio de meditacéo, e assim obterdo inspiracao.

c. A Técnica da Indiferenca

Em meus outros livros dei muita informacéo sobre o corpo etérico e 0s centros — maiores
€ menores — que se encontram no seu raio. Entre os estudantes, ha uma tendéncia de
pensar que 0s centros se identificam com o corpo fisico e ndo tao claramente com o corpo
etérico. E um erro no que diz respeito a sua localizacdo. Os aspirantes bem fariam em
evitar toda concentracdo no corpo fisico e aprender gradualmente a transferir o foco da
atencdo para o corpo etérico. Necessariamente o corpo fisico esta ativo e potente, mas €
preciso considera-lo cada vez mais como um autdmato, influenciado e dirigido por:

1. O corpo vital e as for¢cas de maya; ou pela inspiracdo que emana dos pontos de tensao
espiritual.

2. O veiculo astral e as forcas da miragem; ou pelo amor sensivel, consciente que emana
da alma.

3. A mente e as forcas da ilusdo; ou pela iluminacao, proveniente de fontes superiores a
vida nos trés mundos.

4. A alma, como veiculo da impressdo monadica, até que o antahkarana esteja construido
— aquela ponte em matéria mental que, oportunamente, vinculara a Moénada com a
personalidade.

Um dos problemas que os discipulos precisam resolver € a fonte do incentivo, dos
impulsos, das impressdes ou da inspiragcdo que — por meio do corpo etérico — levam o
veiculo fisico a entrar em atividade no plano fisico, demonstrando, assim, a qualidade, o
propésito e o ponto de tensdo do homem encarnado e manifestando a natureza do
homem como ele é em qualquer ponto especifico da escada da evolugédo. De acordo com

135



as tensdes e os imjpulsos indicados, assim sera a atividade dos centros. Podemos ver,
portanto, o quanto o que ensino € contrario aos procedimentos ocultos correntes. Nao
ensino nenhuma maneira de despertar 0s centros porque o impulso correto, a reacao
estavel aos impulsos mais elevados e o reconhecimento pratico das fontes de inspiracao
automaticamente, e de maneira segura, levardo o0s centros a atividade necesséria e
adequada. E o método de desenvolvimento mais sélido. E mais lento, mas ndo causa
desenvolvimentos prematuros e sim equilibrados; habilita o aspirante a se tornar
realmente o Observador e a saber com certeza o que esta fazendo; leva os centros, um
por um, a um ponto de capacidade de resposta espiritual e entdo estabelece o ritmo
ordenado e ciclico da natureza inferior controlada. E exato e possivel que exercicios de
respiragdo encontrem lugar, a certa altura, no treinamento do discipulo, mas eles serédo
autoiniciados, como resultado de um viver ritmico e do uso correto e constante da Palavra
Sagrada, o OM. Quando, por exemplo, um discipulo em meditacdo entoa o OM sete
vezes, temos 0 equivalente a um exercicio de respiracdo; quando ele é capaz de enviar a
energia assim gerada pelas asas do pensamento organizado a um ou outro dos centros,
ele provoca mudancas e reajustes no mecanismo que maneja forca, e quando isso &
executado com facilidade e com a mente mantida em um ponto de "tensédo plena de
pensamento”, o discipulo estard bem no caminho de desviar todo o centro da atencao do
mundo da ilusdo, da miragem e do maya para o reino da alma, para o mundo da "luz clara
e fria" e para o reino de Deus.

Quando a isso ele acrescenta um entendimento e a pratica da Técnica da Indiferenca, ele
se torna livre, liberado e passa a ser, essencialmente e a todo momento, o Observador e
0 Usuério do mecanismo de manifestacao.

O que é esta técnica? O que é indiferenca? Eu me pergunto, irmaos, se VOCEés
compreendem o significado desta palavra “indiferenga”. Na realidade, significa adotar uma
atitude neutra para aquilo que se considera o ndo-eu. Implica em negar que haja
similaridade; assinala o reconhecimento de uma distincédo bésica; significa a recusa de se
identificar com tudo que néo seja a realidade espiritual, até onde € percebido e sabido em
um ponto dado em tempo e espaco. E, portanto, algo muito mais forte e vital do que
normalmente se entende quando essa palavra é usada. E uma rejeicdo dinamica, sem
nenhuma concentracdo no que é rejeitado. Essa afirmacdo é importante e merece a
cuidadosa atencdo de vocés. Diz respeito ao ponto de tensdo do qual o discipulo ou
aspirante, aquele que observa, esta trabalhando. O ponto de tenséo se torna a fonte de
emanacao de algum tipo de energia, que é vertida no corpo etérico e através dele sem ser
afetada de nenhuma maneira por maya nem pela concentracdo de diversas forcas das
guais o corpo etérico é sempre composto. A indiferenca, tecnicamente entendida, significa
a descida direta de um ponto para outro sem nenhum desvio nem distor¢do. A entidade
gue se manifesta, o discipulo, permanece firme e estavel nesse ponto de tenséo e seu
primeiro passo &, portanto, verificar onde ele esta, em que plano se encontra e qual é a
forca da tensdo com que pode contar. O passo seguinte é descobrir se aquilo que ele
busca transmitir ao corpo fisico e, assim, produzir efeitos sobre o mundo externo de
experimentos e experiéncias, esta distorcido por qualquer tipo de ilusdo, detido em sua
expressao pela miragem ou passivel de ser desviado por for¢cas descontroladas e pelo
maya que elas produzem. Isso ele determina ndo se identificando, etapa por etapa de
descida, com os obstaculos e possiveis obstrucdes, mas intensificando seu ponto de
tensao, pela constante reflexdo sobre a verdade de que ele € o Eu e ndo o ndo-eu e por
um processo de projecdo; essa projecao é definida como o envio de energia, qualificada e
reconhecida, do ponto de tenséo direta e inequivocamente para o corpo vital, de onde
pode se dirigir para os sete centros de controle.

136



E nesse ponto que ele aplica a técnica da indiferenca, pois, se néo o fizer, aquilo que esta
buscando se expressar pode ser retido e detido pela forca etérica ou pelos véus de maya.
Consequentemente, ele trabalha a partir de um ponto de intensa concentracao; ele recusa
qualquer “apego” a qualquer forma ou plano enquanto projeta a energia nos trés mundos
e atraveés deles. Quando descobre qualquer impedimento ou desvio do progresso por
meio da ilusdo ativa ou da miragem, ele se “desapega” conscientemente desses contatos
e se prepara para a etapa final de indiferenca ou rejeicdo de todas as forcas, exceto
aquelas que ele — conscientemente e com propdsito — esta procurando usar no plano
fisico.

Em dltima analise, irmaos, o ponto de tensdo para o discipulo comum estara nos niveis
mentais, envolvendo a mente iluminada e um crescente contato com a alma;:

a. Ele entdo sera capaz de "ver" com clareza a luz da alma e com um senso de valores
desenvolvido; assim podera dispersar a iluséo.

b. Ele ser4 capaz de projetar luz, conscientemente, no plano astral e podera assim
dissipar miragem.

c. Ele serd capaz de verter energia da luz pelo corpo etérico e ancorar referida luz ou
energia nos centros apropriados, pois havera completa indiferenca pelo maya, nenhuma
identificacdo com ele.

No que diz respeito ao iniciado, o processo é implementado, primeiro, de um ponto de
tensdo na alma e, posteriormente, de um ponto de tensdo na Triade Espiritual. Em todos
0S casos, porém, uma vez estando no circulo-ndo-se-passa dos trés mundos, a energia
direcionadora produz os resultados indicados neste livro e fomenta:

1. A disperséo da iluséo.
2. A dissipacao da miragem.
3. A superacéo do maya.

Parece bastante simples e facil de realizar quando o aspirante I1é esses esclarecimentos
bastante simples de um processo dificil, mas isso em si € uma ilusdo. Uma identificacéo
de eras com o aspecto forma da vida ndo se supera facilmente e o discipulo tem por
diante uma longa e ardua tarefa, mas que promete éxito afinal, desde que haja um claro
pensar, um sério proposito e um trabalho cientifico planificado.

CAPITULO 4

A TECNICA DA FUSAO

Neste nosso ultimo ponto, tratamos do controle — constante, incessante — da alma sobre a
personalidade. Estamos tratando da etapa da iniciacdo que coloca um fim no caminho de
evolucado para a humanidade e instaura um ciclo de existéncia do qual ndo sabemos nada
e nao podemos saber nada, a ndo ser que o Mestre liberado comeca entdo a atuar de
maneira dual: como membro da Hierarquia, cooperando com o Plano e se ocupando da
salvacao da humanidade e, em segudo lugar, como discipulo de Sanat Kumara, cuja
tarefa €, no que diz respeito aos Mestres, prepara-los para trilharem o Caminho da

137



Evolucdo Superior. Quando isto se torna possivel, a "atencéo" espiritual (Uso esse termo
inadequado por falta de um melhor) se desloca da alma e do Anjo da Presenca para a
misteriosa Presenca em si; Presenca que até agora s6 foi vagamente percebida. O
Mestre — liberado dos trés e cinco mundos da evolu¢cdo humana e da chamada evolucdo
super-humana — tem agora os dons plenos da onipresenca e onisciéncia. Tem
consciéncia da unidade subjacente, promovida pela natureza efetiva da Vida Una e do
Ser que permeia toda manifestacdo; também dominou todas as técnicas, modos e
meétodos possiveis de atividade, de controle e de fusdo. Mas, tendo desenvolvido essas
capacidades, ele agora se torna vagamente consciente do que condiciona o Ser Uno e
percebe energias e contatos que sdo extraplanetarios e dos quais até entdo era
totalmente inconsciente. Esse conhecimento Ihe chega depois da quinta iniciacao.

Diante Dele estd a conquista de uma gama ainda maior de percepcdes e, para obter a
recompensa desses possiveis contatos, Ele precisa dominar técnicas e métodos de
desenvolvimento que O tornaréo onipotente e, portanto, expressarao o mais elevado dos
trés aspectos divinos. Esse desenvolvimento colocara ao Seu alcance poténcias e
experiéncias que s6 podem ser manipuladas e compreendidas por meio da atividade
cientifica da VONTADE, e isso deve ser implementado a partir de um ponto de tenséo,
concentrado no que quer que seja significado pela palavra “Ménada”. Sabem o que isso
significa, irmdos? Tenho certeza que ndo. Apenas os Mestres de Sabedoria tém algum
conhecimento desses desenvolvimentos finais e somente no sentido da aspiracao
dinamizada pela vontade, uma fase da aspiracdo que se caracteriza pela vontade
consciente, tal como a aspiracdo do discipulo se caracteriza pelo desejo sublimado.
Essas coisas, porém, estdo além da compreensdo do discipulo comum; Unico valor é
retratar a oportunidade sem fim que se apresenta em cada etapa e ponto de crise no
Caminho eterno.

O que nos ocupa atualmente é o importante ponto de crise com que o discipulo se depara
guando procura recombinar os pares de opostos finais, antes de determinadas iniciagdes
maiores; quando a personalidade é confrontada pelo Anjo da PRESENCA. N&o é
necessario que eu defina os dois aspectos da natureza do discipulo, pois € 0 que sao
essencialmente. Ja lhes foi dito, e vocés sabem, que o Morador do Umbral é a
personalidade integralmente desenvolvida — o somatério de todo o passado, o conjunto,
no plano fisico, de todos os problemas ndo resolvidos, de todos os desejos nao
confessos, de todas as caracterisitcas e qualidades latentes, de todos os aspectos do
pensamento e da vontade do eu inferior, de todas as potencialidades inferiores e antigos
habitos de quaisquer dos trés corpos (para 0 bem ou para o mal). Tudo isso, na
totalidade, aflora a superficie da consciéncia, onde ter4 de ser tratado de maneira a
romper seu controle. O discipulo fica entdo livre para tomar as iniciacbes finais. O
processo ndo termina com uma Unica confrontacéo entre as duas forcas antagonistas. E
um processo triplice, que cobre cada um dos trés periodos anteriores as trés primeiras
iniciagBes ou (do angulo da Hierarquia) antes das duas iniciagbes do umbral e a primeira
iniciacdo maior, a Transfiguragao.

Ao longo de muitas vidas, o discipulo fica no umbral. Ele préprio € o Morador. Por tras da
porta que se abre lentamente, ele percebe vida, energia, manifestacdo espiritual e a
realidade do Anjo. Entre ele e essa porta esta o solo ardente; ele o enfrenta, e sabe que
tem de cruza-lo para poder passar pela porta. A questdo para ele é saber se a sua
vontade é forte o suficiente para que ele submeta o eu pessoal inferior aos fogos da
purificacéo final. O eu pessoal agora esta altamente desenvolvido; é um instrumento util
gue a alma pode usar; € um agente muito bem treinado para o servi¢o; € um instrumento
adequado e util. Porém, tem seus pontos fracos que a qualquer momento podem suscitar

138



crises; da mesma maneira, tem seus pontos fortes que podem ser transmutados com
relativa facilidade em pontos de tensédo; no geral, € um instrumento confiavel e que pode
prestar um bom servico. Esse eu pessoal poderia e deveria ser sacrificado para que
(falando em termos esotéricos) a sua vida se perca e em seu lugar subsistam
consagracdo e devocao? Problema dificil que todos os discipulos tém de resolver,
compreender e levar a pratica efetiva. Somente cruzando o solo ardente trés vezes
seguidas todos os impedimentos para o livre exercicio da vontade sao destruidos. A
relacdo entre o Anjo e o Morador tem que chegar a plena expresséo por meio da vontade.
Refiro-me a vontade espiritual e aos seus trés aspectos que devem ser acionados para
gue a vontade divina possa controlar. O discipulo une os dois aspectos de sua natureza
em plena consciéncia e com clara intengdo por meio de um planejado ato de vontade, e
este ato produz um ponto de tensao no “centro do solo ardente onde os dois podem se
encontrar”, tal como expressam os antigos Arquivos.

Gostaria de chamar a atencéo de vocés para o fato de que a grande submisséo do inferior
para o superior ocorre em um “ponto do meio”. Isso ndo acontece quando o discipulo
paira indeciso na periferia do solo ardente ou quando se encontra ante a porta, tendo
deixado a experiéncia do solo ardente para tras. O ponto de crise essencial, que produz o
necessario ponto de tensao, € resultado da “decisdo invocadora” da personalidade que,
com o tempo, produz uma “resposta evocadora” do Anjo. Os dois fatores envolvidos (e
nao se esquecam, irmaos, que tudo isto acontece no campo da consciéncia do discipulo)
andam juntos e um na direcdo do outro. Eles se encontram no centro do solo ardente, e a
luz menor da personalidade (uma verdadeira luz em seu préprio direito) é absorvida na luz
maior do Anjo ou alma. O Anjo, portanto, "apaga ocultamente"” o Morador que € perdido
de vista na radiante aura do Anjo. Isso foi retratado simbolicamente para ndés no livro
ilustrado dos céus quando, segundo as Festas catdlicas, ocorre a Assunc¢ao da Virgem e
a constelacdo de Virgem se perde de vista na irradiacdo do sol. Temos nisso os trés
elementos:

1. A Virgem forma material personalidade Morador.
2.0 Sol natureza espiritual alma Anjo.
3. ATerra homem que aspira o discipulo

A personalidade permanece; ela ainda existe, mas ndo é mais vista como antigamente. A
luz do Anjo a envolve; o solo ardente fez seu trabalho e a personalidade agora é nada
mais nem menos que o envoltorio ou forma purificada por meio da qual a luz, a radiancia,
a qualidade e as caracteristicas do Anjo podem brilhar. E uma fusdo de luzes, com a mais
forte e poderosa extinguindo a menor.

Como isso se da? Nao me refiro a preparacdo do Morador do Umbral para este grande
evento nem para os éons de disciplina, de preparacéo, de experimentacao e experiéncias
que, de vida para vida, propiciaram e asseguraram 0 sucesso desse evento. Os dois
aspectos no homem s6 podem se encontrar com pleno poder, com intencéo e finalidade
guando a ilusdo ndo puder mais controlar a mente, quando a miragem tiver perdido todo
poder de encobrir e quando as forcas de maya ndo puderem mais impedir. A
discriminagdo, o desapego e a indiferenca produziram a dissipagdo por meio da luz
focalizada, da poténcia dissipadora da luz distribuida e do poder direcionador da energia
da luz. Somente cinco reconhecimentos controlam agora o discipulo:

1. O fato da sua condig&o de discipulo.
2. A percepcéo do Anjo, dinamico e que espera.
3. O apelo invocador do Morador do Umbral.

139



4. A necessidade de usar a vontade de maneira nova e diferente.
5. A necessidade de cruzar o solo ardente.

Lembraria a vocés que em todos esses processos, € o discipulo que, em plena
consciéncia, atua. Ele mesmo inicia todos os processos. Ndo é o Anjo nem o Morador,
mas o proprio homem espiritual que tem de empregar a vontade e empreender uma acéo
definida nesse sentido. Uma vez que o discipulo tenha dado os passos necessarios e
esteja avancando irrevogavelmente para a frente, a resposta do Anjo é certa, automatica
e a tudo envolvera. A total obliteracdo do eu pessoal nas trés etapas sucessivas é 0
resultado imediato e normal. Foi a isso que Joao Batista se referiu quando disse "Convém
gue Ele cresca e eu diminua". Quando disse essas palavras, falou como discipulo, antes
da segunda iniciacdo no umbral. Esse crescimento e diminuicdo ocultos sao retratados
para nos nas fases da lua e, do planeta como um todo, no signo de Gémeos, onde a luz
de um dos gémeos esta diminuindo lentamente e a luz do outro esta aumentando em
intensidade.

Quando esta “obliteragdo oculta” tiver acontecido, qual é entdo o destino do discipulo?
Completo controle pela alma o que, na prética, conota realizacdo grupal, trabalho grupal,
servico grupal e, oportunamente, iniciagdo grupal. Ndo tenho intencdo de me estender
sobre esses desenvolvimentos, pois ja tratei muito dessas questbes em meus outros
livros. Aqui tratei deste curto esclarecimento dos efeitos que as substancias e as forcas
substanciais que se encontram nos trés mundos produzem no discipulo e como afetam o
aspirante. Nao considerei o problema de miragem, ilusdo e maya do angulo do homem
comum, gque necessariamente esta imerso neles, passando toda a vida sob seu constante
impacto. E por eles que aprende. Ele ainda ndo chegou ao ponto em que procura se
liberar deles como faz 0 homem no Caminho. Portanto, tratei do problema do angulo dos
discipulos e aspirantes.

Diante deles o CAMINHO se abre e para eles vem o reconhecimento consciente da luz. A
necessidade do servico de homens e mulhres liberados da ilusdo e da miragem jamais
esteve tdo dramaticamente presente como hoje e é para esses servidores em potencial,
gue sao desesperadamente necessarios, que escrevo.

Que o Anjo da PRESENCA faca sentir a Sua proximidade e os inspire a atravessar com
coragem os fogos do solo ardente € a minha fervorosa oragdo. Que a realidade da
PRESENCA seja captada por vocés e os dirija a maior atividade — o solo ardente tendo
sido transposto — sdo meus profundos votos para vocés. E que a luz brilhe no seu
caminho, trazendo a consumacdo certa e segura de todo o trabalho e lutas que
caracterizaram o seu modo de vida € o desejo do meu coracéo para vocés. Convoco-0s a
um labor mais ativo e sustentado.

O TIBETANO.

140



Nome

[lusao

Miragem

Maya

Morador
do
Umbral

Plano

Mental

Astral

Etérico

Fisico
Consciéncia
cerebral

ASPECTOS DA MIRAGEM

Oposto

Intuicéo
Percepcao
espiritual

lluminacao
Lucidez
Visao

Inspiracao

Anjo da
Presenca

Objetivo

Disperséao

Dissipacao

Desvitalizacao

Discriminacao

Campo de
Batalha

Caminho de
Iniciacéo

Mundo das
Ideias

Caminho do
Discipulado

Caminho de
Provacao
Purificacéo

Personalidade
integrada

Técnica

Contemplacao
pela Alma

Meditacao
Manter a mente
firme na luz

Ocultismo
Manipulacéo
da forca

Unificacéo

Fim da
dualidade

141



Tabela das paginas 59-60

Raca

Lemuriana

Atlante

Ariana

Dualidade Problema
Forca fisica Maya
contra energia

vital

Pares de
Opostos

Miragem

Qualidade

Sensibilidade

Morador do llusdo
Umbral

Anjo da
Presenca

Método

Controle do
astral

Hatha Yoga:

Aspirantes

Laya Yoga:
Discipulos

Controle do
mental

Bhakti Yoga:
Aspirantes

Raja Yoga:
Discipulos
Controle da

alma

Raja Yoga:
Aspirantes

Agni Yoga:
Discipulos

Objetivo

12 iniciacdo

Inspiracao

22 iniciacéo

lluminacao

32 iniciacao

Intuicao

142



