ALICE A. BAILEY

INICIACAO
HUMANA E SOLAR



Titulo do original em inglés
Initiation Human and Solar
Traducdo autorizada do inglés
12 edicdo digital em portugués, 2021

Dedicado com
Reveréncia e Gratidao
ao
Mestre K.H.

Disse 0 Senhor Buda:

“Que ndo devemos crer no que foi dito simplesmente porque foi dito; nem nas tradigdes
porgue tém sido transmitidas desde a antiguidade; nem nas versdes disseminadas; nem nos
textos dos sabios porque foram escritos por eles; nem nas fantasias que supostamente foram
inspiradas em nos por um deva (isto é, uma presumida inspiracdo); nem nas dedugdes
baseadas em alguma suposicédo fortuita que tenhamos feito; nem pelo que parece ser uma
necessidade analdgica; nem pela mera autoridade dos nossos instrutores ou mestres. Mas
devemos crer quando os textos, a doutrina ou o dito sdo corroborados por nossa propria
razdo e consciéncia. Por isso”, diz Ele, concluindo, “ensinei a vocés a ndo acreditarem
somente pelo fato de ouvir dizer, mas, ao crerem com toda consciéncia, que atuem em
conformidade e com plenitude”.

Extraido de A Doutrina Secreta



RESUMO DE UMA DECLARACAO FEITA POR O TIBETANO

PUBLICADA EM AGOSTO DE 1934

Direi somente que sou um discipulo tibetano de certo grau; isto pode significar muito pouco
para vocés, porque todos sdo discipulos, do aspirante mais humilde até mais além do Préprio
Cristo. Tenho corpo fisico como todos os homens; resido nos confins do Tibete e as vezes (do
ponto de vista exotérico), quando minhas obrigacdes permitem, presido um numeroso grupo de
Lamas tibetanos. Deve-se a isto a difusdo de que sou um abade desse Monastério de Lamas.
Agueles que estdo associados comigo no trabalho da Hierarquia (todos os verdadeiros discipulos
estdo unidos neste trabalho) me conhecem também com outro nome e cargo. A.A.B. conhece dois
dos meus nomes.

Sou um irméo de vocés, que percorreu um pouco mais o Caminho que o estudante comum e,
assim, incorreu em mais responsabilidades. Sou um dos que lutaram e abriram caminho para a
luz, conseguindo obter mais luz do que o aspirante que lera este artigo; portanto, tenho que atuar
como transmissor de luz, custe o que custar. Nd&o sou um homem velho, com relacéo ao que a
idade possa significar em um Instrutor, mas também néo sou jovem e inexperiente. Meu trabalho
consiste em ensinar e difundir o conhecimento da Sabedoria Eterna onde quer que encontre
resposta, 0 que venho fazendo hd muitos anos. Procuro também ajudar os Mestres M. e K.H. em
toda oportunidade, pois hd muito estou conectado com Eles e Seu trabalho. O que foi exposto até
aqui encerra muito, mas nao digo nada que possa induzir em vocés a obediéncia cega e a ingénua
devocdo que o aspirante emocional brinda ao Guru ou Mestre com o qual ainda ndo estd em
condicdes de estabelecer contato, o que também ndo podera fazer até transmutar a devocdo
emocional em servico desinteressado a humanidade, ndo ao Mestre.

Os livros que escrevi ndo pleiteiam aceitacdo. Podem ou ndo ser corretos, precisos e Uteis. Cabe
ao leitor determinar a verdade que contém pela préatica correta e pelo exercicio da intuicdo. Nem
A.A.B. nem eu temos interesse que sejam tidos como escritos inspirados, nem que se diga deles,
com certo ar de mistério, que sdo trabalho de um dos Mestres.

Se estes livros apresentam a verdade de tal maneira que possa ser considerada como a
continuacdo dos ensinamentos ja divulgados no mundo e se as informacdes dadas elevam a
aspiracao e a vontade de servir do plano das emoc¢6es ao plano mental (o plano onde os Mestres
podem ser encontrados), terdo cumprido seu propdsito. Se 0s ensinamentos transmitidos ativam
uma resposta da mente iluminada do trabalhador mundial e provocam um lampejo de intuicéo,
gue esses ensinamentos sejam entdo aceitos. Mas ndo, se assim ndo for. Se estas afirmacoes
forem corroboradas oportunamente e consideradas validas mediante comprovacdo pela Lei da
Analogia, muito bem; mas, se assim ndo for, que o estudante ndo aceite o exposto.



PREFACIO
ALICE A. BAILEY

Nova York, 1922

O tema da iniciacdo exerce um grande fascinio sobre os pensadores de todas as escolas de
pensamento, e mesmo naqueles que permanecem cepticos e criticos gostariam de acreditar na
possibilidade desta suprema realizacdo. Este livro, qualquer que seja o seu valor, € oferecido
como uma formulacdo de uma hipdtese interessante para aqueles que ndo acreditam que esse
objetivo seja possivel de se alcancar, como a formulacdo de uma. Para aqueles que esperam por
essa consumacdo de todos os seus esforgos, este livro é ofertado na esperanca de que lhes sirva de
inspiracéo e ajuda.

Entre os pensadores ocidentais desta época, ha uma ampla diversidade de pontos de vista sobre
este importante tema. Ha aqueles que acham que essa questdo ndo tem importancia imediata
suficiente para merecer sua atengdo e que se 0 homem comum se mantiver no caminho do dever e
der o melhor de si na conducdo de seus assuntos, chegara ao seu destino no momento oportuno.
Isso € verdade, sem duvida alguma, mas como maior capacidade de servi¢o ao semelhante e o
desenvolvimento de poderes passiveis de ajudar a raca sdo a recompensa para 0 homem que
esteja disposto a redobrar esforgos e a pagar o preco que a iniciacao exige, talvez esse livro possa
estimular alguns na direcdo da meta que, de outra maneira, sé o fariam lentamente. Assim vao se
tornar doadores e ndo receptores de ajuda.

Ha aqueles que consideram que os ensinamentos relativos a iniciacdo dados até aqui em diversos
livros sdo incorretos, pois dizem que ela ndo é assim tdo dificil de se atingir e ndo exige uma
retiddo de carater tdo grande como se poderia supor. Os capitulos a seguir podem servir para
mostrar que esta critica ndo € injustificada. A iniciacdo é profundamente dificil de se atingir e
exige uma ardua disciplina de toda a natureza inferior e uma vida de renuncias e devocéo
abnegada. Ao mesmo tempo, é preciso lembrar que 0s ensinamentos anteriores estdo corretos em
esséncia, embora mostrem uma interpretacdo que apequena a importancia do tema.

Por outro lado, ha aqueles que estdo interessados, mas sentem que as possibilidades envolvidas
sdo muito avancadas para eles e que ndo precisam se ocupar delas neste estagio de sua evolucdo.
Este livro procura tornar claro que aqui e agora 0 homem comum pode comegar a construir o
carater e a assentar as fundacGes dos conhecimentos que sdo necessarios até mesmo antes de
trilhar o Caminho do Discipulado. A devida preparacdo pode ser feita agora e homens e mulheres
de todas as partes podem — se assim quiserem — adequar-se as condi¢6es do discipulado e trilhar o
Caminho Probacionario.

Centenas de seres humanos, tanto no Ocidente como no Oriente, estdo se apresentando para este
objetivo e, na unidade do mesmo ideal, na aspiracdo e nos esforcos comuns, vao se encontrar
diante do Portal Unico. Entdo se reconhecerdo como irmdos, separados pelo idioma e pela
aparente diversidade de crenca, mas fundamentalmente sustentando a mesma e Unica verdade e
servindo ao mesmo Deus.



INDICE

Capitulo |
Observacdes Preliminares
Capitulo 1l
Definicéo de Iniciagao
Definicdo de quatro palavras
Aspectos da iniciagéo
Lugar e efeito da iniciacdo
Unificagéo, resultado da iniciagao
Capitulo 111
O Trabalho da Hierarquia
Desenvolver a autoconsciéncia em todos os Seres
Desenvolver a consciéncia nos trés reinos inferiores
Transmitir a vontade do Logos Planetario
Dar um exemplo para a Humanidade
Capitulo IV
A Fundacdo da Hierarquia
O aparecimento no planeta
O efeito imediato
A abertura do Portal da Iniciacéo
Capitulo V
Os Trés Departamentos da Hierarquia
O trabalho do Manu
O trabalho do Instrutor do Mundo, o Cristo
O trabalho do Senhor da Civilizagdo, o Mahachohan

Diagrama Hierarquias Solares e Planetarias
Explicacdo do Diagrama das Hierarquias Solares e Planetérias

Capitulo VI

A Loja dos Mestres
As divisdes
Alguns Mestres e Seu trabalho
O trabalho atual

Capitulo VII

O Caminho de Provacéo
Preparacdo para a iniciacao
Métodos de ensino
Mestres e discipulos

Capitulo VI

O Discipulado
Descri¢do de um discipulo
O trabalho a empreender
Relagdes grupais

Capitulo IX

O Caminho da Iniciagdo
As duas primeiras iniciagdes
As duas inicia¢des seguintes
As iniciagdes finais



Capitulo X
A Universalidade da Iniciacéo
Iniciagdo nos diversos planetas
Iniciacdo e os Devas
Influéncias cosmicas e iniciagdes solares
Capitulo XI
Os Participantes nos Mistérios
Confirmagéo da iniciagao
Existéncias planetarias
Os Regentes de departamento
Capitulo XII
As Duas Revelagdes
A Revelagdo da “Presenca”
A Revelagdo da Viséo
Capitulo X1
Os Cetros de Iniciacéo
O objetivo dos Cetros de Poder
O efeito da aplicacdo do Cetro
O Juramento da iniciacéo
Capitulo XIV
O Juramento
O trabalho da Loja durante a iniciacéo
Os dois tipos de juramento
Capitulo XV
A Revelagdo da Palavra
As Palavras solares
O uso das Palavras
Capitulo XVI
Comunicacéo dos Segredos
O sétuplo segredo
Os trés mistérios solares
A revelacdo sequencial dos mistérios
Capitulo XVII
Diferentes Tipos de Iniciagdo
Iniciagdes maiores e menores
O dia da oportunidade
Capitulo XVIII
Os Sete Caminhos
Capitulo XIX
Regras para Postulantes

Catecismo Esotérico

Glossario



PLANO FiSICO COSMICO

Os sete planos do nosso sistema solar

DIVINO

ADI ou PLANO DO LOGOS

COSMICO ETERICO PRIMEIRO

| AVONTADE
MONADICO / i\
ANUPADAKA VAN
COSMICO ETERICO SEGUNDO J i\
/ N\
ATIVIDADE# - + SABEDORIA

i AVONTADE ESPIRITUAL Atomo atmico
ESPIRITUAL I\ :
PLANO ATMICO /] \ 5
COSMICO ETERICO TERCEIRO / N

/ \

I

] \ _
v ] ) INTUIGAQ Atomo bidico
INTUICIONAL ]
PLANO BUDICO L] /
COSMICO ETERICO QUARTO C ] /

1

|/
Vv €MENTE Atomo mental permanente
MENTAL
PLANO MANASICO /\ EGO - corpo causal ou egoico

COSMICO GASOSO

® Unidade mental

V * Atomo astral permanente

EMOCIONAL

PLANO ASTRAL

COSMICO LIQUIDO

VIl * Atomo fisico permanente Primeiro éter

FISICO Segundo éter

PLANO FiSICO Terceiro éter

COSMICO DENSO Quarto éter
Gasoso
Liquido
Denso

A constituicao do homem

~

MONADA

ra

TRIADE ESPIRITUAL

PERSONALIDADE



A CONSTITUICAO DO HOMEM

A constituicdo do homem, considerada nas paginas a seguir, € fundamentalmente triplice:

l. A Mbénada ou Espirito puro, o Pai nos Céus.
Este aspecto reflete os trés aspectos da Deidade:

1. Vontade ou Poder O Pai,
2. Amor-Sabedoria O Filho,
3. Inteligéncia Ativa O Espirito Santo,

e somente se faz contacto com ela nas iniciag6es finais, quando o homem se aproxima do
final da jornada e é perfeito. A Ménada também se reflete em:

. O Ego, Eu Superior ou Individualidade.
Potencialmente, este aspecto é:

1. Vontade espiritual Atma.
2. Intuicéo Budi, Amor-Sabedoria, 0 principio cristico.
3. Mente Superior ou Abstrata  Manas Superior.

O Ego comega a dar a perceber o seu poder no homem avangado e, cada vez mais, durante
o Caminho Probacionéario, até que, na terceira iniciacdo aperfeicoa-se o controle do eu
superior sobre o eu inferior e 0 aspecto mais elevado comeca a fazer sentir a sua energia.

O ego se reflete em:

1. A Personalidade ou eu inferior, 0 homem no plano fisico.
Este aspecto também ¢ triplice:

1. Corpo mental manas inferior
2. Corpo emocional corpo astral
3. Corpo fisico 0s corpos fisico denso e etérico

A finalidade da evolucéo €, portanto, levar o homem a realizacdo do aspecto egoico e colocar a
natureza inferior sob seu controle.



CAPITULO I
OBSERVACOES PRELIMINARES

Antes de abordarmos as questdes tratadas nos seguintes artigos sobre a iniciagdo, os caminhos
que se abrem diante do homem que se tornou perfeito e a Hierarquia Oculta, é preciso formular
algumas premissas que parecem essenciais para o criterioso estudo e a compreensédo das ideias
apresentadas.

E preciso admitir que em todo este livro ha enunciados e afirmacdes precisas que ndo sio
suscetiveis de comprovacao imediata por parte do leitor. Para evitar a inferéncia de que a autora
confere a si mesma crédito ou autoridade pessoal pelo conhecimento implicito, ela refuta
enfaticamente qualquer pretensdo nesse sentido. Ela nada pode fazer além de apresentar o que se
segue como fatos estabelecidos. Contudo, recomenda aqueles que encontram algum mérito nestas
paginas que ndo se indisponham pelo aparente dogmatismo da apresentacdo. A imperfeita
personalidade da autora ndo deve ser um impedimento para considerar com mente aberta a
mensagem em que seu nome vem incorporado. Em questdes espirituais, nomes, personalidades e
a voz de uma autoridade externa tém pouca importdncia. Somente 0 que provém de um
reconhecimento interno e de uma diretriz interna pode ser um guia seguro. Portanto, ndo tem
maior importancia se o leitor acolhe a mensagem contida nestas paginas como um chamado
espiritual apresentado de maneira idealista, como uma exposi¢do de fatos pressupostos ou como
uma teoria elaborada por um estudante e apresentada & consideracdo de seus condiscipulos. E
oferecida a cada um pela resposta interna que possa evocar, por toda luz ou inspiragcdo que possa
trazer.

Nestes dias de desintegracdo de formas antigas e construcdo de novas, a adaptabilidade é
necessaria. Devemos evitar o perigo da cristalizacdo, permanecendo flexiveis e abertos. A “antiga
ordem das coisas se transforma”, mas, primordialmente, trata-se de uma mudanca de dimens&o e
de aspecto, e ndo basica ou material. Os fundamentos sempre foram verdadeiros. A cada geracao
compete conservar as caracteristicas essenciais da antiga e amada forma, como também expandi-
la e enriquecé-la com sabedoria. Cada ciclo deve agregar o beneficio das proprias pesquisas e
conquistas cientificas, eliminando o que esta desgastado e improdutivo. Cada era deve construir
com o produto e os triunfos do préoprio periodo e dispensar o acervo do passado que poderia
turvar e obscurecer as grandes linhas. Acima de tudo, a cada geragdo € dada a alegria de
demonstrar a solidez das antigas fundagdes e a oportunidade de construir sobre elas uma estrutura
que atenda as necessidades da vida interna em evolucéo.

As ideias elaboradas neste livro sdo corroboradas por trés fatos expostos na literatura ocultista
da nossa época, a saber:

1. Nacriacdo do sol e dos sete planetas sagrados que comp&em o sistema solar, nosso Logos
utilizou matéria ja impregnada com determinadas qualidades. Annie Besant, em seu livro
“Avatares” (que alguns de nos consideram o mais valioso de todos os que ela escreveu, por ser
um dos mais sugestivos) afirma que “nosso sistema solar foi construido com matéria ja existente,
com matéria ja dotada de certas propriedades...” Portanto, deduzimos que esta matéria continha
determinadas propriedades latentes, que foram obrigadas a se manifestar de determinada maneira,
nos termos da Lei de Causa e Efeito, como acontece com tudo no universo.

2. Toda manifestagcdo é de natureza setenaria, e a Luz Central que chamamos de Deidade, o

Raio Uno da Divindade, manifesta-se primeiro como Triplicidade e depois como Setenario. O
9



Deus Uno brilha como Deus Pai, Deus Filho e Deus Espirito Santo, refletidos por sua vez nos
Sete Espiritos ante o Trono, os sete Logos Planetarios. Os estudantes de ocultismo de origem ndo
cristd talvez denominem estes Seres de “Raio Uno”, que se manifesta através dos trés Raios
maiores e dos quatro menores, formando um Setenério divino. O Raio sintético que fusiona todos
é 0 grande Raio de Amor-Sabedoria, pois, em verdade, “Deus é Amor”. E este o Raio indigo, o
Raio fusionador que, ao final do grande ciclo, absorvera todos os demais, quando se atingir a
perfeicdo sintética. E a manifestacio do segundo aspecto da vida logoica. Este aspecto, o de
Construtor da Forma, faz do nosso sistema solar o mais concreto dos trés sistemas maiores. O
aspecto Amor-Sabedoria se manifesta mediante a construcdo da forma, e como “Deus é Amor”,
neste Deus de Amor “vivemos, n0S Movemos e temos 0 nosso ser”, e assim serd até o fim da
manifestacdo dos éons.

3. Os sete planos da Manifesta¢do Divina, ou 0s sete planos principais do nosso sistema, séo
os sete subplanos do plano cdsmico inferior. Os sete Raios, dos quais tanto ouvimos falar e que
encerram tanto interesse e mistério sdo, analogamente, os sete sub-raios de um Raio cosmico. As
doze Hierarquias criadoras sdo ramos subsididrios de uma Hierarquia cdsmica. Nada mais sdo do
que um acorde da sinfonia cosmica. Quando o sétuplo acorde cosmico, do qual somos uma
humilde parte, ressoar em sintética perfeicdo, entdo, e s6 entdo, serdo compreendidas as palavras
contidas no livro de Jo: “As estrelas matutinas cantavam em unissono”. A dissonancia ainda
ressoa e a discordia brota de muitos sistemas; mas, na sucessao dos éons, uma harmonia ordenada
resultara e nascera o dia em que (se nos atrevemos a falar das eternidades em termos de tempo) o
som do universo que se tornou perfeito ressoara até os distantes confins da mais remota
constelacdo. Compreenderemos entdo o mistério do “canto nupcial dos céus”.

O leitor é solicitado a lembrar e a avaliar certas ideias, antes de empreender o estudo da
iniciacdo. Devido a extrema complexidade do tema, é uma impossibilidade absoluta para nos
fazer mais do que expor uma ideia geral do esquema, dai a inutilidade do dogmatismo. Tudo o
que podemos fazer é perceber uma fracdo de um todo maravilhoso, totalmente além do alcance da
nossa consciéncia — um todo que o Anjo mais excelso ou 0 Ser que se tornou perfeito esta apenas
comecando a compreender. Quando reconhecemos o fato de que 0 homem comum até agora so
estd plenamente consciente no plano fisico, quase consciente no plano emocional e apenas
comecando a desenvolver a consciéncia no plano mental, fica evidente que sua compreensao
sobre os fatos cdésmicos s6 pode ser rudimentar. Quando reconhecemos também que ser
consciente em um plano e exercer controle sobre ele sdo duas coisas completamente diferentes,
fica evidente o quanto é remota a possibilidade de conhecermos algo mais além da tendéncia
geral do esquema cosmico.

Devemos também reconhecer que ha perigo nos dogmas e na apresentacdo estatica dos livros
didaticos, e nos lembrar que a seguranca esta na flexibilidade e na capacidade de encarar as coisas
sob diversos angulos. Por exemplo, um fato examinado do ponto de vista da humanidade (usando
a palavra “fato” no sentido cientifico, como algo comprovado além de toda davida e controvérsia)
pode ndo ser um fato do ponto de vista de um Mestre. Para Ele pode ser apenas parte de um fato
maior, uma fracdo de um todo. Como a Sua visdo abrange a quarta e a quinta dimensdes, 0
conhecimento sobre o valor do tempo na eternidade deve ser mais exato que 0 nosso. Ele vé as
coisas de cima e como se ndo houvesse o tempo.

Na mente do Logos, a Deidade do nosso sistema solar, existe um inexplicavel principio de
mutacdo que rege todas as Suas acdes. Ndo vemos nada mais que as formas em incessante
mudanga, e captamos nelas vislumbres da vida em constante evolugdo, mas ndo conhecemos

ainda o principio que atua através do mutavel caleidoscopio de sistemas solares, raios,
10



hierarquias, planetas, planos, esquemas, rondas, racas e sub-racas. Todos se entrelacam, se
interligam e se interpenetram e ficamos desnorteados diante da maravilhosa estrutura que se
desdobra diante de nds. Sabemos que em alguma parte desse esquema, nos, a hierarquia humana,
temos nosso lugar. Em consequéncia, tudo o que podemos fazer é aproveitar toda oportunidade
que pareca afetar o nosso bem-estar e diga respeito a nossa propria evolucédo e, do estudo do ser
humano nos trés mundos, procurar entender parcialmente 0 macrocosmo. N&o sabemos como o
Uno pode se converter em Trés, os Trés em Sete e assim, sucessivamente, até inconcebiveis
diferenciacOes. Para a visdo humana, este entrelacamento do sistema encerra uma complexidade
inimaginavel, cuja chave ndo parece estar proxima. Do ponto de vista de um Mestre, tudo
procede em sequéncia ordenada. Do ponto de vista da visdo divina, o todo atuard em unissono
harmonioso, produzindo uma forma geometricamente exata. Browning havia alcancado parte
dessa verdade quando escreveu:

“Tudo é mudanca, mas também permanéncia...” e, continuando:

“A verdade interna e a verdade externa, verdade também; entre ambas, o0 erro é o que muda,
tal como a verdade é o que dura”.

“A verdade toma formas sucessivas em um grau acima da sua Ultima apresentacdo...”.

Devemos lembrar também que além de certo ponto ndo é conveniente nem prudente
comunicar os fatos do sistema solar. Muito tem que permanecer esotérico e velado. Os riscos de
conhecimento demais s&0 muito maiores que a ameaca de pouco. Com o conhecimento vem a
responsabilidade e o poder — duas coisas para as quais a raca ainda ndo esta pronta. Portanto, tudo
que podemos fazer € estudar e correlacionar, aplicando a sabedoria e a prudéncia que tivermos,
usando o conhecimento adquirido em beneficio daqueles que queremos ajudar, reconhecendo que
com 0 uso judicioso do conhecimento vem maior capacidade para receber a sabedoria oculta. De
acordo com a criteriosa adaptacdo do conhecimento as necessidades do ambiente, deve aumentar
a capacidade de manter uma discreta reserva e de usar a faculdade da discriminacdo. Quando
pudermos usar o conhecimento de maneira lucida, reté-lo discretamente e discriminar com
sensatez, ofereceremos aos vigilantes Instrutores da raca a melhor garantia de que estamos
prontos para uma nova revelagao.

Devemos nos resignar ante o fato de que o Unico modo de encontrar a chave do mistério de
Raios, sistemas e hierarquias, reside no estudo da Lei de Correspondéncia ou Analogia. E 0 tnico
fio capaz de nos guiar atraves do labirinto, e o Unico raio de luz que brilha na escuriddo da
ignorancia circundante. H. P. Blavatsky assim nos disse em A Doutrina Secreta, mas até agora 0s
estudantes pouco aproveitaram dessa indicacdo. Ao estudar esta Lei, devemos lembrar que a
analogia reside em sua esséncia e ndo nos detalhes exotéricos, segundo cremos do nosso ponto de
vista atual. Por um lado, o fator tempo nos desvia, erramos quando tentamos estabelecer tempo e
limites fixos; tudo na evolucdo progride pela fusdo, com um constante processo de sobreposicao e
interpenetracdo. Para o estudante comum, sé € possivel apresentar generalidades e um
reconhecimento dos pontos fundamentais da analogia. No momento em que ele tenta reduzir a
diagramas e esquematizar em detalhes, entra em reinos nos quais esta sujeito a erros e, entdo, fica
atordoado em meio & névoa que, afinal, o esmaga.

Porém, pelo estudo cientifico da Lei de Analogia havera um aumento gradual do conhecimento

e, na lenta acumulacdo de fatos, construird paulatinamente uma forma que, em continua
expansdo, encerrara grande parte da verdade. O estudante compreendera entdo que, afinal, devido
ao seu estudo e arduo esforgo, tem pelo menos um conceito amplo e geral da forma-pensamento
11



logoica, a qual poderd adaptar os detalhes, a medida que os adquirir ao longo de muitas
encarnag0es. Isto nos leva ao Gltimo ponto a considerar, antes de entrarmos no tema propriamente
dito.

O desenvolvimento do ser humano é a passagem de um estado de consciéncia para outro. E
uma sucessdo de expansdes, um desenvolvimento da faculdade de percepcdo consciente que € a
caracteristica predominante do Pensador interno. E a progressdo da consciéncia polarizada na
personalidade, o eu inferior ou corpo, para a consciéncia polarizada no Eu Superior, 0 Ego ou
Alma, e dali para a polarizagdo na Ménada (espirito), até que, oportunamente, a consciéncia seja
divina. A medida que o ser humano se desenvolve, a faculdade de percepcdo consciente se
estende, primeiro para além dos limites que o confinam nos reinos inferiores da natureza
(mineral, vegetal e animal), para os trés mundos da personalidade em evolugéo, para o planeta
onde desempenha seu papel, para o sistema onde esse planeta orbita, até que, finalmente, escapa
do proéprio sistema solar e se torna universal.

CAPITULO II
DEFINICAO DE INICIACAO

O tema da iniciacdo esta se generalizando cada vez mais diante do publico. Nao se passaréo
muitos séculos sem que 0s antigos mistérios sejam restaurados e a Igreja crie um grupo interno —
na Igreja de tal periodo, cujo nucleo interno ja esta se formando — no qual a primeira iniciacéo
sera exotérica, apenas no sentido de que tomar a primeira iniciacdo, muito em breve, sera a
ceriménia mais sagrada da Igreja, celebrada exotericamente como um dos mistérios revelados em
determinados periodos, e acompanhada pelos que estiverem preparados. Ela também fara parte do
ritual dos magons. Nesta cerimdnia, aqueles que estiverem prontos para a primeira iniciagdo seréo
admitidos publicamente na Loja por um de seus membros, autorizado para isso pelo préprio
grande Hierofante.

Definicdo de quatro palavras

Quando falamos de iniciacdo, sabedoria, conhecimento ou do Caminho probacionario, o que
gueremos dizer? Usamos as palavras de maneira muito descuidada, sem a devida consideracéo
pelo significado envolvido! Tomemos, por exemplo, a primeira palavra mencionada. S&o muitas
as definicbes e muitas as explicacdes a respeito do seu alcance, dos passos preparatorios, do
trabalho a ser empreendido entre iniciagcOes, e dos seus resultados e efeitos. Uma coisa, acima de
tudo, fica evidente para o estudante mais superficial: a magnitude do tema é tal que, para
interpretd-lo de maneira adequada, seria necessario escrever do ponto de vista de um iniciado.
N&o sendo assim, tudo que se disser podera ser legitimo, 16gico, interessante, sugestivo, mas nao
conclusivo.

A palavra iniciacdo deriva de duas palavras latinas: in, em, e ire, ir; portanto, é a marca de um
comeco ou a entrada em algo. Postula, no caso que estamos estudando, em seu sentido mais
amplo, a entrada na vida espiritual ou em uma nova etapa dessa vida. E o primeiro passo e 0s
subsequentes no Caminho da Santidade. Expressamente, portanto, o individuo que tomou a
primeira iniciacdo deu o primeiro passo para o reino espiritual, saindo do reino puramente
humano para entrar no super-humano. Assim como saiu do reino animal e entrou no reino
humano na individualizagdo, da mesma maneira entrou na vida do espirito e, pela primeira vez,
tem o direito de ser chamado de “homem espiritual”, no sentido técnico da palavra. Esta entrando

12



na quinta etapa, a ultima, da nossa presente evolucdo quintupla. Depois de ter palmilhado seu
caminho através da Camara da Ignorancia, durante muitas eras, e tendo entrado na Camara do
Conhecimento, ingressa agora na Universidade, ou Camara da Sabedoria. Ao sair dela, tera se
graduado como Mestre de Compaixao.

Seria Util para nds estudarmos primeiro a diferenca ou conexdo entre Conhecimento,
Entendimento e Sabedoria. Embora na linguagem comum esses termos sejam muitas vezes
intercambiaveis, tecnicamente sdo diferentes.

O Conhecimento € resultado da Camara do Conhecimento. Poderiamos dizer que é o somatdrio
das descobertas e experiéncias humanas, aquilo que pode ser reconhecido pelos cinco sentidos e
ser correlacionado, diagnosticado e definido pelo intelecto humano. E aquilo de que temos
certeza mental, ou que podemos corroborar por experiéncia. E o compéndio das artes e ciéncias.
Diz respeito a tudo que trata de construcdo e desenvolvimento do aspecto forma das coisas. Diz
respeito, portanto, ao lado material da evolucdo, a matéria nos sistemas solares, no planeta, nos
trés mundos da evolugdo humana e nos corpos humanos.

A Sabedoria é resultado da Cadmara da Sabedoria. Tem a ver com o desenvolvimento da vida
dentro da forma, com o progresso do espirito através dos veiculos em constante transformacéo e
com as expansdes de consciéncia que se sucedem vida apds vida. Trata do lado vida da evolucéo.
Como trata da esséncia das coisas e ndo das coisas em si, € a captacdo intuitiva da verdade,
independente da faculdade de raciocinio e € a inata percepc¢édo capaz de diferenciar entre o falso e
o verdadeiro, entre o real e o irreal. E mais do que isso, pois é também a crescente capacidade do
Pensador de penetrar cada vez mais na mente do Logos, de compreender a verdadeira natureza
interna do grande espetaculo do universo, de visionar o objetivo e de se harmonizar gradualmente
com os ritmos superiores. Pode ser descrita, para 0 nosso propésito imediato (que é estudar o
Caminho da Santidade e suas diversas etapas) como a consumacado do “Reino de Deus interno” e
a captacdo do “Reino de Deus externo” no sistema solar. Talvez pudesse ser expressa como a
fusdo gradual dos caminhos do mistico e do ocultista — a construcdo do Templo da Sabedoria
sobre os fundamentos do conhecimento.

A Sabedoria é a ciéncia do espirito, assim como conhecimento € a ciéncia da matéria. O
conhecimento é separatista e objetivo, enquanto que a sabedoria é sintética e subjetiva. O
conhecimento separa, a sabedoria une. O conhecimento faz diferencas, enquanto que a sabedoria
mescla bem. Entéo, o que significa entendimento?

O Entendimento poderia ser definido como a faculdade do Pensador no Tempo de se apropriar
do conhecimento como fundamento para a Sabedoria, aquilo que o habilita a adaptar as coisas da
forma a vida do espirito e a acolher lampejos de inspiracdo provenientes da Camara da Sabedoria
e vincula-los aos fatos da Camara do Conhecimento. Talvez fosse possivel expressar essa ideia da
seguinte maneira:

A Sabedoria diz respeito ao Eu, o conhecimento trata do ndo-eu, enquanto que o entendimento
é 0 ponto de vista do Ego ou Pensador, ou a relacdo entre o eu e 0 ndo-eu.

Na Camara da Ignoréancia a forma controla, predominando o aspecto material das coisas. O
homem estd polarizado na personalidade ou eu inferior. Na Camara do Conhecimento, o Eu
Superior ou Ego batalha para dominar essa forma até que, de maneira gradual, alcanga um ponto
de equilibrio, no qual o homem ndo é totalmente controlado por nenhum dos dois.

13



Posteriormente, o Ego controla cada vez mais, até que, na Camara da Sabedoria, Ele domina nos
trés mundos inferiores e a divindade inerente assume o controle total.

Aspectos da iniciagio

A Iniciagdo, ou processo de experimentar uma expansdo de consciéncia, é parte do processo
normal do desenvolvimento evolutivo, considerada de um ponto de vista geral, e ndo do ponto de
vista do individuo. Analisada do ponto de vista do individuo, limita-se a0 momento em que o
individuo em evolucao apreende conclusivamente que (por seu proprio esforco e auxiliado pelas
recomendacdes e sugestdes dos vigilantes Instrutores da raca) alcangou uma etapa em que ja
detém um determinado ambito de conhecimentos de natureza subjetiva, do ponto de vista do
plano fisico. A natureza dessa experiéncia equivale ao aluno na escola que, repentinamente, sabe
que domina a licdo e que a base ldgica de um tema e o método de procedimento foram
apreendidos e é capaz de aplica-los com inteligéncia. Estes instantes de captacdo inteligente
acompanham a Monada em sua longa peregrinagdo evolutiva. O que foi parcialmente mal
interpretado nesta etapa de entendimento foi o fato de que, em determinados periodos, enfatizam-
se graus de expansdo diferentes, pois a Hierarquia sempre se esforca para levar a raga ao ponto
em que seus individuos tenham alguma ideia do préximo passo a datr.

Cada iniciacdo indica a passagem do estudante que esta na Camara da Sabedoria para um nivel
superior, assinala um brilho mais intenso do fogo interno e a transicdo de um ponto de
polarizagdo para outro; confere a realizacdo de uma unidade crescente com tudo que vive e a
unicidade essencial do eu com todos os “eus”. O resultado é um horizonte que se dilata
continuamente até incluir a esfera da criacdo; € uma capacidade crescente de ver e ouvir em todos
os planos. E uma consciéncia aumentada dos planos de Deus para 0 mundo e maior capacidade de
penetrar nesses planos para promové-los. E o esforco da mente abstrata para conseguir passar
num teste. E figurar no quadro de honra da Escola dos Mestres, e esta ao alcance das almas cujo
carma o permite e cujos esforgos sejam suficientes para atingir o objetivo.

A iniciacdo leva ao monte em que se pode ter a visdo, uma visdo do Eterno Agora, na qual
passado, presente e futuro coexistem; uma visdo do cortejo das ragas com o fio de ouro de sua
linhagem, seguido através de muitos tipos; uma visdo da esfera dourada que mantém em unissono
as multiplas evolucbes do nosso sistema: dévica, humana, animal, vegetal, mineral e elemental e
através das quais é possivel ver com clareza que a vida una, palpitante, pulsa em ritmo regular;
uma visdo da forma-pensamento do Logos no plano arquetipico, uma visdo que se expande de
iniciacdo a iniciagéo, até encerrar todo o sistema solar.

A iniciacdo leva a corrente que, sendo penetrada, arrasta 0 homem até os pés do Senhor do
Mundo, aos pés do seu Pai no Céu, aos pés do triplice Logos.

A iniciacdo leva a caverna em cujas paredes confinantes os pares de opostos sdo conhecidos e
0 segredo do bem e do mal é revelado. Leva a Cruz e ao absoluto sacrificio que deve ocorrer
antes de alcancar a perfeita liberagdo e o iniciado estar livre de todas as cadeias terrenas, nada o
retendo nos trés mundos. Guia o homem através da Camara da Sabedoria e, gradualmente, coloca
em suas mdos a chave de todo o saber do sistema e do cosmo. Revela o mistério oculto no
coragdo do sistema solar. Leva de um estado de consciéncia para outro. A medida que penetra em
cada estado, o horizonte se alarga, a perspectiva se estende e a compreensdo é cada vez mais
inclusiva, até que a expansdo alcanga um ponto em que o eu abarca todos os “eus”, incluindo tudo
0 que é “mdvel e imdvel”, nos termos de uma antiga Escritura.

14



A iniciagdo envolve cerimonia. E o aspecto que foi enfatizado nas mentes dos homens, talvez
um pouco em detrimento do seu verdadeiro significado. Primordialmente, implica na capacidade
de ver, ouvir e compreender, de sintetizar e correlacionar conhecimentos. Ndo necessariamente
envolve o desenvolvimento de faculdades psiquicas, mas confere a compreensdo interna que vé o
valor inerente em cada forma e reconhece o propésito das circunstancias reinantes. E a
capacidade que percebe a licdo a ser aprendida de qualquer dada ocorréncia ou acontecimento, e
por meio das compreensdes e reconhecimentos, efetua crescimento e expansdo a cada hora, cada
semana e cada ano. Este processo de expansdo gradual — resultado do esforco decidido do proprio
aspirante, da rigorosa retiddo do seu pensamento e de sua vida, e ndo de algum instrutor ocultista
que celebre determinado rito oculto — leva ao que se poderia chamar de crise.

Nesta crise, que necessita da ajuda de um Mestre, realiza-se um decisivo ato de iniciacdo, que
(atuando sobre um centro especifico) produz um resultado em um dos corpos, faz o ajuste
vibratdrio de atomos e habilita um novo ritmo.

A cerimbnia de iniciagdo marca um ponto de realizacdo, mas ndo provoca a realizacéao,
equivoco muito comum. Ela simplesmente assinala o reconhecimento, por parte dos vigilantes
Instrutores da raca, de que o estudante alcan¢cou um ponto definido na evolucéo, e proporciona
duas coisas:

1. Uma expansao de consciéncia que admite a personalidade na sabedoria alcancada pelo Ego
e, nas iniciagdes superiores, na consciéncia da Ménada.

2. Um breve periodo de iluminacdo, no qual o iniciado vé a parte do Caminho que esta a sua
frente e que deve percorrer, e no qual participa conscientemente do grande plano evolutivo.

Depois da iniciagdo, o trabalho a ser feito consiste grandemente em converter a expansao de
consciéncia em parte do instrumental da personalidade para ser usada de forma pratica, e em
dominar a parte do caminho que ainda precisa atravessar.

Lugar e efeito da iniciagao

A cerimonia de iniciagéo tem lugar nos trés subplanos superiores do plano mental e nos trés
planos superiores, de acordo com a iniciagdo. Nas iniciagdes no plano mental, a estrela de cinco
pontas brilha sobre a cabeca do iniciado, 0 que tem a ver com as primeiras iniciagdes que séo
tomadas no veiculo causal. Foi dito que as duas primeiras iniciagdes tém lugar no plano astral,
mas esta afirmacdo é incorreta e deu origem a um mal-entendido. Ambas se fazem sentir
profundamente nos corpos fisico, astral e mental inferior, afetando seu controle. Como o efeito
principal é sentido nestes corpos, o iniciado pode interpretar que foram tomadas nos planos
implicados, pois a poténcia do efeito e o estimulo das duas primeiras iniciagdes atuam
principalmente no corpo astral. Mas € preciso lembrar que as iniciagdes maiores sdo tomadas no
corpo causal ou — dissociadas deste corpo — no plano budico ou no plano atmico. Nas duas
iniciagbes finais, que liberam o homem dos trés mundos e o habilitam a atuar no corpo de
vitalidade do Logos e manejar essa forga, o iniciado se torna a estrela de cinco pontas, a qual
desce sobre ele, funde-se nele, e ele passa a ser visto no centro da estrela. A descida se produz
pela acdo do Iniciador que empunha o Cetro de Poder e coloca o iniciado em contato com o
centro no corpo do Logos Planetario, do qual é parte, e isso conscientemente. As duas iniciacfes
chamadas de sexta e sétima tém lugar nos planos badico e atmico. A estrela de cinco pontas
“flameja de dentro de si mesma”, segundo diz uma frase esotérica, e se torna a “estrela de sete

pontas”, que desce sobre 0 homem e este penetra na chama.
15



Além disso, as quatro iniciacBes anteriores a de Adepto assinalam, respectivamente, a
aquisicdo de determinadas proporcdes de matéria atbmica nos corpos. Por exemplo: na primeira
iniciacdo, um quarto de matéria atdmica; na segunda, a metade; na terceira, trés quartos, e assim
até concluir. Como o principio badico é o unificador (aquele que fusiona tudo), na quinta
iniciacdo o Adepto se desprende dos veiculos inferiores e se afirma no badico, de onde cria seu
corpo de manifestacéo.

Cada iniciagdo proporciona maior controle sobre os Raios, se € possivel expressar desta
maneira, embora nédo transmita a ideia de maneira exata. As palavras muitas vezes confundem.
Na quinta iniciagdo, quando o Adepto se torna Mestre nos trés mundos, Ele controla mais ou
menos (segundo sua linha de desenvolvimento) os cinco Raios que estejam especialmente se
manifestando no momento em que toma a iniciacdo. Na sexta iniciacdo, se ele tomar esse grau
mais elevado, adquire poder em outro Raio e, na sétima, exerce poder sobre todos os Raios. A
sexta iniciagdo assinala o ponto de realizagdo do Cristo e pde o Raio sintético do sistema sob Seu
controle. Devemos ter presente que a iniciacdo d& ao iniciado poder nos Raios e ndo poder de
dominar os Raios, pois séo duas coisas bem diferentes. Cada iniciado tem, logicamente, como seu
Raio primario ou espiritual, um dos trés Raios maiores, e no Raio de sua Monada é onde
finalmente adquire poder. O Raio de amor, o Raio sintético do sistema, € o Ultimo a ser
dominado.

Agueles que desencarnam depois da quinta iniciacdo, ou aqueles que ndo se tornam Mestres
em encarnacao fisica, tomam suas iniciacfes seguintes em outra parte do sistema. Todos estdo na
Consciéncia do Logos. Deve-se ter em conta uma grande realidade: as iniciagcdes do planeta, ou
as do sistema solar, sdo apenas preparatérias para admissdo na grande Loja de Sirius. Este
simbolismo foi bem conservado para nds na magonaria e, combinando o método mag6nico com o
gue nos foi dito a respeito dos passos no Caminho da Santidade, teremos um quadro aproximado.
Ampliando um pouco:

As primeiras quatro iniciagdes do sistema solar correspondem as quatro “iniciacdes no
Umbral”, anteriores a primeira iniciacdo cdsmica. A quinta iniciacdo corresponde a primeira
iniciacdo cosmica, a de “Aprendiz Aceito” na maconaria, que faz de um Mestre, um “aprendiz
aceito” na Loja de Sirius. A sexta iniciacdo € analoga ao segundo grau da macgonaria, enquanto
que a sétima torna o Adepto um Mestre Macom da Irmandade de Sirius.

Mestre, portanto, é quem ja tomou a sétima iniciacdo planetaria, a quinta iniciacdo solar e a
primeira iniciacdo cosmica, a de Sirius.

Unificacéo, resultado da iniciagéo

Um ponto que devemos captar é que cada iniciacdo sucessiva impulsiona uma unificacdo mais
completa da personalidade com o Ego e, em niveis ainda mais elevados, com a M6nada. Toda a
evolucdo do espirito humano é uma unificacdo progressiva. Na unificacdo do Ego com a
personalidade esta oculto o mistério da doutrina cristd da Redencdo. Uma unifica¢do acontece no
momento da individualizacdo, quando o homem se torna uma entidade consciente e racional, em
contraste com os animais. A medida que a evolucdo segue Seu curso, ocorrem sucessivas
unificagdes.

A unificacdo em todos os niveis — emocional, intuicional, espiritual e divina — consiste em uma
atuacdo com continuidade de consciéncia. Em todos os casos, é precedida de uma combustdo por
16



meio do fogo interno e pela destruicdo, por meio do sacrificio, de todo elemento separatista. O
acesso a unidade se faz pela destrui¢do do inferior e de tudo que forma uma barreira. Tomemos,
por exemplo, a trama que separa 0s corpos etérico e emocional. Quando o fogo interno queima
esta trama, passa a existir uma continua comunicacao entre 0s corpos da personalidade, e os trés
veiculos atuam como um s6. Temos uma situacdo semelhante nos niveis superiores, embora o
paralelismo ndo possa ser levado muito longe. A intui¢do corresponde ao emocional e 0s quatro
niveis superiores do plano mental ao plano etérico. Na destruicdo do corpo causal, por ocasido da
quarta iniciacdo (chamada, simbolicamente, de “Crucificacdo”), temos um processo andlogo ao
da combustdo da trama, que leva a unificacdo dos corpos da personalidade. A desintegracdo, que
é parte da iniciacdo do Arhat, resulta na unidade entre 0 Ego e a Ménada, expressando-se na
Triade. E a unificacio perfeita.

Portanto, o processo tem o objetivo de tornar 0 homem conscientemente uno:

Primeiro: Consigo mesmo e com 0s que estdo em encarnagdo com ele.

Segundo: Com seu Eu Superior e, portanto, com todos os “eus”.

Terceiro: Com seu Espirito ou “Pai nos Céus” e, portanto, com todas as M6nadas.
Quarto: Com o Logos, 0o Trésem Um e o Um em Trés.

O homem se torna um ser humano consciente pela intervencdo dos Senhores da Chama, por
Seu perene sacrificio.

O homem se torna um Ego consciente, com a consciéncia do Eu Superior, na terceira iniciacéo,
pela intervencdo dos Mestres e do Cristo e por Seu sacrificio de tomar encarnacdo fisica para
ajudar o mundo.

Na quinta iniciacdo, 0 homem se une com a Monada pela intervencdo do Senhor do Mundo, o
Observador Solitario, o Grande Sacrificio.

O homem se torna um com o Logos, por intervencdo d’Aquele de Quem Nada se Pode Dizer.

CAPITULO I11
O TRABALHO DA HIERARQUIA

Embora o tema da Hierarquia oculta do planeta desperte um enorme e profundo interesse no
homem comum, seu verdadeiro significado jamais serd compreendido até que os homens
reconhegam trés coisas relacionadas a ele. Primeiro, que a Hierarquia de seres espirituais
representa uma sintese de forcas ou de energias, as quais sao conscientemente manipuladas para o
avanco da evolucdo planetaria, o que ficard cada vez mais evidente a medida que prosseguirmos
no tema. Segundo, que estas forgas manifestadas em nosso esquema planetario, por meio das
grandes Individualidades que compdem a Hierarquia, vinculam o sistema e tudo o que ele contém
com a Hierarquia maior, chamada Solar. A nossa Hierarquia € uma réplica em miniatura da
sintese maior das Entidades autoconscientes que se manifestam através do Sol e dos sete planetas
sagrados, e também de outros planetas, maiores e menores, que formam o nosso sistema solar,
dirigindo e comandando as energias que o compdem. Terceiro, que esta Hierarquia de forgas tem
quatro excelsas linhas de acdo. Sao elas:

17



Desenvolver a autoconsciéncia em todos os Seres

A Hierarquia procura propiciar as condi¢des adequadas para o desenvolvimento da
autoconsciéncia em todos os seres. Assim faz principalmente no homem, pelo trabalho inicial de
fusionar os trés aspectos superiores do espirito com os quatro inferiores; por meio do exemplo de
servico, de sacrificio e de rendncia que dé, e através das constantes correntes de luz (entendidas
no sentido ocultista) que dela emana. A Hierarquia poderia ser considerada como o conjunto de
forcas, em nosso planeta, do quinto reino da natureza. Este reino € alcancado pelo pleno
desenvolvimento e controle do quinto principio, a mente, e sua transmuta¢do em sabedoria que,
no sentido literal, é a inteligéncia aplicada a todos os estados pelo uso plenamente consciente da
faculdade do amor discriminador.

Desenvolver a consciéncia nos trés reinos inferiores

Como bem se sabe, os cinco reinos da natureza no arco evolutivo podem ser definidos da
seguinte maneira: mineral, vegetal, animal, humano e espiritual. Todos estes reinos encarnam
algum tipo de consciéncia e € o trabalho da Hierarquia desenvolver tais tipos até a perfeicdo pela
retificacdo do carma, pela regulacdo da forca e pela disposi¢do de condigGes corretas. Teremos
uma ideia deste trabalho fazendo um breve resumo dos diferentes aspectos de consciéncia a ser
desenvolvida nos diversos reinos.

No reino mineral, o trabalho da Hierarquia dedica-se a desenvolver a atividade discriminadora
e seletiva. Uma caracteristica de toda matéria ¢é atividade de algum tipo e, no momento em que
essa atividade é dirigida para a construcdo de formas, mesmo do tipo mais rudimentar, manifesta-
se a faculdade de discriminacdo. Os cientistas de todas as partes reconhecem esse fato e, com
iSso, aproximam-se das descobertas da Sabedoria Divina.

No reino vegetal, agrega-se a esta faculdade de discriminacdo a de resposta a sensa¢édo, na qual
se manifesta de maneira rudimentar o segundo aspecto da divindade, tal como no reino mineral se
faz sentir um reflexo similarmente rudimentar do terceiro aspecto de atividade.

No reino animal, a atividade e a sensacdo rudimentar aumentam e ha sintomas (se podemos
expressar dessa forma tdo inadequada) do primeiro aspecto, ou vontade e propdsito embrionarios,
0 que poderiamos chamar de instinto hereditario, mas que, na verdade, € uma manifestacdo do
propdsito na natureza.

Com grande sabedoria, H. P. Blavatsky afirmou que o homem é o0 macrocosmo para 0s trés
reinos inferiores, pois nele estas trés linhas de desenvolvimento se sintetizam e atingem a plena
consumacdo. Ele é, em verdade e de fato, inteligéncia, manifestada de maneira ativa e
maravilhosamente. E amor e sabedoria incipientes, mesmo que essas qualidades ndo sejam mais
do que um ideal a atingir e também possui aquela vontade embrionaria, dindmica e iniciadora,
que chegara a pleno desenvolvimento quando ele entrar no quinto reino.

No quinto reino, a consciéncia a desenvolver é a de grupo, a qual se manifesta no pleno
florescimento da faculdade amor-sabedoria. O homem ndo faz mais que repetir, em uma volta
superior da espiral, a obra dos trés reinos inferiores, pois no reino humano ele manifesta o
terceiro aspecto de inteligéncia ativa. No quinto reino, no qual se ingressa com a primeira
iniciacdo e que cobre todo o periodo de tempo durante o qual 0 homem toma as cinco primeiras
iniciagcOes, quando entdo atua como Mestre, como parte da Hierarquia, o aspecto amor-sabedoria

ou segundo aspecto alcanca consumacdo. Na sexta e sétima iniciaces se manifesta o primeiro
18



aspecto ou vontade e, de Mestre de Compaixdo e Senhor de Amor, o Adepto se transforma em
algo mais. Penetra em uma consciéncia superior a grupal, até se tornar consciéncia-de-Deus.
Identifica-se com a grande vontade ou proposito do Logos.

O trabalho das Entidades que chegaram a realizacdo, que entraram no quinto reino e que ai
tomaram a grande decisdo e aquela inconcebivel renlincia que os faz permanecer no esquema
planetario e, assim, cooperar com 0s planos do Logos Planetario no plano fisico, € fomentar os
diversos atributos da divindade e cultivar a semente da autoconsciéncia em todos 0s seres.

Transmitir a vontade do Logos Planetario

A Hierarquia atua como transmissora para homens e devas ou anjos da vontade do Logos
Planetario e, através d’Ele, do Logos Solar. Todos os esquemas planetarios, entre 0s quais o0
nosso, sao um centro no corpo do Logos, e manifestam algum tipo de energia ou forca. Cada
centro expressa seu tipo especifico de forca que se demonstra de forma triplice, e assim produz
universalmente os trés aspectos da manifestacdo. Um dos grandes entendimentos que adquirem
aqueles que penetram no quinto reino é o do tipo especifico de forca que 0 nosso proprio Logos
Planetario corporifica. O estudante inteligente refletira sobre esta afirmacéo, pois contém a chave
para muito do que se vé no mundo hoje. Perdeu-se o segredo da sintese, e somente quando 0s
homens readquirirem o0 conhecimento que tinham em ciclos anteriores (e que foram
misericordiosamente retirados nos dias atlantes) sobre o tipo de energia que 0 nosso esquema
deve manifestar, os problemas do mundo se ajustardo por si mesmos € o ritmo do mundo ficara
estabilizado. E algo ainda impossivel, pois se trata de um conhecimento perigoso e no momento
presente a raca como um todo ndo tem consciéncia grupal e, portanto, ndo se pode confiar que
trabalhe, pense, planifique e atue para o grupo. O homem ainda é muito egoista, embora isto ndo
seja motivo para desalento. A consciéncia de grupo ja é algo mais que uma visdo, enquanto que a
fraternidade e o reconhecimento de suas obrigac6es esta comecando a permear a consciéncia dos
homens de todas as partes. E este o trabalho da Hierarquia da Luz: demonstrar aos homens o
verdadeiro significado da fraternidade e fomentar neles a resposta a esse ideal, o qual é latente em
todos e em cada um.

Dar um exemplo para a Humanidade

O quarto ponto que os homens devem conhecer e compreender como fato fundamental é que
esta Hierarquia é composta por aqueles que triunfaram sobre a matéria e que alcancaram a meta
pelo mesmo caminho que os individuos trilham nos dias de hoje. Estas personalidades espirituais,
estes Adeptos e Mestres, lutaram para obter a vitoria € o controle sobre o plano fisico,
enfrentando os miasmas, brumas, perigos, dificuldades, angustias e dores da vida diéria.
Trilharam cada passo do caminho de sofrimento, passaram por todas as experiéncias, superaram
todas as dificuldades e venceram. Estes Irmdos Mais Velhos da Raga experimentaram a
crucificacdo do eu pessoal e sabem que a total renlncia a tudo € o destino de todo aspirante desta
época. Ndo ha periodo de agonia, ndo ha sacrificio lancinante, ndo ha Via Dolorosa que nao
tenham trilhado em Seu tempo, e nisto reside Seu direito de servir e a forga do Seu chamamento.
Conhecedores da quintesséncia da dor, conhecedores da profundeza do pecado e do sofrimento,
Seus métodos podem ser perfeitamente adaptados as necessidades individuais; mas, a0 mesmo
tempo, sabendo que a liberacdo se alcanca por meio da dor, do castigo e do sofrimento, sabendo
que a liberagdo se obtém mediante o sacrificio da forma, através dos fogos purificadores, podem
atuar com méo firme, perseverar mesmo quando a forma parece ter sofrido suficientemente, e seu
amor triunfa sobre todos os obstaculos, porque é fundado na paciéncia e na experiéncia. Estes
Irm&os Mais Velhos da humanidade caracterizam-se por um amor que suporta toda provacéo e

19



gue age sempre para o0 bem do grupo; por um conhecimento adquirido no transcurso de milhares
de vidas, durante as quais percorreram a via da evolucdo do inicio até o topo; por uma
experiéncia baseada no tempo e adquirida através de uma multiplicidade de reacGes e interacdes
pessoais; por uma coragem, resultado dessa experiéncia, sendo ela prépria produto de eras de
esforgos, fracassos e renovados empenhos, e que levaram finalmente ao triunfo, podem agora se
pOr a servico da raga; por uma determinagédo iluminada, inteligente e cooperadora, que se ajusta
ao plano grupal e hierarquico e, assim, ao propésito do Logos Planetario; e, afinal, caracterizam-
se por seu conhecimento do poder do som. Este Gltimo fato é a base do aforismo que afirma que
os verdadeiros ocultistas se distinguem pelas caracteristicas de conhecimento, vontade dindmica,
coragem e siléncio: “saber, querer, ousar e calar”. Conhecendo bem o plano e tendo uma visao
clara e iluminada, podem submeter sua vontade, de maneira inabalavel e leal ao grande trabalho
de criacdo por meio do poder do som. Isto os leva a calar, quando o0 homem comum falaria, e a
falar, quando o homem comum se calaria.

Quando os homens captarem os quatro fatos enumerados e eles estiverem ancorados como
verdades na consciéncia da raga, poderemos esperar o retorno daquele ciclo de paz, tranquilidade
e retiddo previsto em todos os Textos Sagrados do mundo e entdo o Sol da Retiddo surgira,
trazendo a cura em suas asas, € a paz, acima de toda compreensdo, reinara nos coracées dos
homens.

Ao tratar o tema do trabalho da Hierarquia oculta em um livro dedicado ao publico, muito
ficard por dizer. O homem comum tem interesse e sua curiosidade desperta quando se fala destas
Individualidades, mas ainda ndo esta preparado para mais do que uma informacdo geral. Aqueles
que, da curiosidade passam para o desejo e procuram conhecer a verdade tal como €, obterdo
mais informacbes, quando eles mesmos empreenderem o necessario trabalho e estudo. A
investigacdo é desejavel, e a atitude mental que este livro espera despertar pode ser resumida nas
seguintes palavras: estas afirmacdes parecem interessantes e talvez sejam verdadeiras. As
religides de todas as nagOes, entre as quais a crista, ddo indicacbes que parecem corroborar estas
ideias. Vamos aceita-las como hipéteses de trabalho, relativas a consumacdo do processo
evolutivo do homem e seu trabalho para alcancar a perfeicdo. Portanto, vamos procurar pela
verdade como um fato em nossa prépria consciéncia. Toda fé religiosa expbe a crenca de que
quem busca com fervor sempre encontra 0 que procura; portanto, vamos procurar. Se em nossa
busca comprovarmos que estas afirmacdes ndo sdo mais que sonhos visionarios, sem proveito
algum, que nos levam tdo somente a escuriddo, ndo teremos perdido tempo, pois saberemos onde
ndo se deve procurar. Por outro lado, se a nossa investigacdo nos levar pouco a pouco a
confirmacéo, e a luz brilhar cada vez com mais clareza, persistamos até que surja o dia, e a luz
que brilha na escuriddo ilumine o coracdo e o cérebro. Entdo, o buscador despertard para a
compreensdo de que toda evolucdo tende a outorgar esta expansdo de consciéncia e esta
iluminacéo, e que o éxito do processo iniciatico e a entrada no quinto reino ndo sdo uma quimera
ou fantasia, mas realidades estabelecidas na consciéncia. Cada um deve se certificar por si
mesmo. Aqueles que sabem podem afirmar que uma coisa é ou ndo é assim, mas as afirmacdes de
uma outra pessoa e o enunciado de uma teoria ndo podem dar mais que uma indicagdo positiva.
Cada alma tem de se certificar por si mesma e descobrir em si mesma o que busca, tendo sempre
presente que o reino de Deus é interno e que somente os fatos que sdo entendidos como verdades
na consciéncia individual sdo de real valor. Até que isso aconteca, aquilo que muitos ja sabem e
comprovaram por si mesmos como verdades inquestionaveis pode ser dito aqui. O leitor
inteligente tera a oportunidade e a responsabilidade de determinar por si mesmo a verdade ou
falsidade do exposto.

20



CAPITULO IV
A FUNDA(;AO DA HIERARQUIA
O aparecimento no planeta

Este livro ndo procura tratar das circunstancias que levaram a fundacdo da Hierarquia no
planeta, nem considerar as condig¢des que precederam a vinda desses grandes Seres. Isto pode ser
estudado no Ocidente em outros livros ocultistas e no Oriente nos Textos Sagrados. Para 0 nosso
propdsito, bastara dizer que em meados da época lemuriana, ha aproximadamente dezoito
milhdes de anos, ocorreu um grande acontecimento que provocou, entre outras coisas, 0S
seguintes resultados:

O Logos Planetario do esquema terrestre, um dos Sete Espiritos ante o Trono, encarnou
fisicamente e, sob a forma de Sanat Kumara, o Anciéo dos Dias e Senhor do Mundo, desceu a
este planeta fisico denso, permanecendo conosco desde entdo. Devido a maxima pureza de Sua
natureza, e ao fato de que (do ponto de vista humano), é relativamente isento de pecado e,
portanto, incapaz de responder a qualquer vibracdo no plano fisico, Ele ndo péde tomar um corpo
fisico denso como o nosso, devendo atuar em Seu corpo etérico. Ele é o maior dos Avatares, ou
“Daqueles Que Vém”, pois é um reflexo direto da Grande Entidade que vive, respira e atua
através de todas as evolucBGes deste planeta, mantendo tudo dentro de Sua aura ou esfera
magnética de influéncia. N’Ele vivemos, nos movemos e temos 0 nosso ser, e ninguém pode
passar para além do Raio de Sua aura. Ele é o Grande Sacrificio, Aquele que abandonou a gléria
dos elevados lugares e, para beneficiar os filhos dos homens, tomou Ele Mesmo uma forma
fisica, a semelhanca do homem. E o Observador Silencioso no que diz respeito a nossa
humanidade, embora o préprio Logos Planetario, no elevado plano de consciéncia em que atua,
seja plenamente o verdadeiro Observador Silencioso do esquema planetario. Talvez pudéssemos
dizer que o Senhor do Mundo, o Iniciador Unico, ocupa o mesmo lugar, em relagio ao Logos
Planetério, que a manifestacdo fisica de um Mestre em relagdo a Ménada desse Mestre no plano
monadico. Em ambos os casos, o estado intermediario de consciéncia, o0 do Ego ou Eu Superior,
foi suplantado e 0 que vemos e conhecemos € a manifestacdo direta e autocriada do proprio
espirito puro. Eis o sacrificio. E preciso termos em mente que, no caso de Sanat Kumara, ha uma
enorme diferenca de grau, pois Sua etapa de evolugdo é muito mais avancada do que a de um
Adepto, tal como é o Adepto em relagcdo ao homem-animal. Os proximos capitulos explicardo um
pouco mais este assunto.

Junto com o Ancido dos Dias veio um grupo de outras Entidades altamente evoluidas, que
representam o Seu préprio grupo carmico individual e aqueles Seres que sdo a expressdo da
triplice natureza do Logos Planetério. Se possivel expressar dessa maneira, Eles personificam as
forcas que emanam dos centros da cabeca, do coracdo e da garganta. Chegaram com Sanat
Kumara para formar pontos focais de forca planetaria para ajudar no grande plano para o
desenvolvimento autoconsciente de tudo que vive. Seus lugares foram gradualmente ocupados
pelos filhos dos homens, a medida que se qualificaram para isso, embora até agora sejam poucos
da nossa humanidade terrestre imediata. Os que agora formam o grupo interno em torno do
Senhor do Mundo foram extraidos principalmente entre os iniciados da cadeia lunar (o ciclo de
evolucdo que antecedeu 0 noss0), ou que entraram em certas correntes de energia solar,
determinadas astrologicamente, oriundos de outros esquemas planetarios; entretanto, 0 nimero
dos que triunfaram em nossa humanidade estd rapidamente aumentando e estdo ocupando 0s
cargos subordinados do grupo esotérico central de Seis que, com o Senhor do Mundo, compdem

o0 coracdo do esforco hierarquico.
21



O efeito imediato

O resultado desse advento, ocorrido ha milhdes de anos, foi de grande magnitude e ainda se
notam os efeitos, que podem ser relacionados da seguinte maneira: o Logos Planetario, em Seu
préprio plano, péde adotar um método mais direto, a fim de produzir os resultados que Ele
desejava para o cumprimento do Seu plano. Como bem se sabe, 0 esquema planetario, com seu
globo denso e globos mais sutis internos, é para o Logos Planetario o que o corpo fisico e seus
corpos mais sutis sdo para 0 homem. Assim, a titulo de ilustracdo, é possivel dizer que a
encarnacdo de Sanat Kumara foi um fato andlogo ao firme controle autoconsciente que o Ego de
um ser humano exerce sobre seus veiculos quando alcanca um determinado grau de evolugéo. E
dito que na cabeca de todo homem hé sete centros de forca vinculados com os outros centros do
corpo, através dos quais a forca do Ego é distribuida e circula, dessa maneira cumprindo o plano.
Sanat Kumara, juntamente com o0s outros seis Kumaras, mantém uma posicao similar. Este grupo
central de sete é para Ele o que o0s sete centros da cabeca sdo para a corporeidade. Sdo os agentes
diretores e transmissores de energia, forca, proposito e vontade do Logos Planetario, em Seu
préprio plano. Este centro planetario da cabeca atua diretamente por meio dos centros do coracéo
e da garganta e, portanto, controla os centros restantes. Temos aqui uma ilustracdo e uma
tentativa de demonstrar a relacdo da Hierarquia com sua fonte planetaria, assim como a estreita
analogia entre 0 método de atuacdo de um Logos Planetario e do homem, o microcosmo.

O terceiro reino da natureza, o reino animal, havia alcangado um grau relativamente elevado de
evolucdo, e 0 homem-animal dominava a Terra; era dotado de um corpo fisico vigoroso, um
corpo astral coordenado (o corpo de sensacdo e emocdes) e de um germe rudimentar de mente
que, algum dia, poderia formar o nucleo de um corpo mental. Se fosse deixado a mercé de seus
préprios meios durante éons, o0 homem-animal teria oportunamente progredido até passar do reino
animal para o humano, tornando-se uma entidade autoconsciente, ativa e racional, mas a lentidao
do processo fica evidente ao estudarmos os bosquimanos do sul da Africa, os vedas do Ceildo e
0s hirsutos ainos.

A deciséo do Logos Planetario de tomar um veiculo fisico deu um extraordinério estimulo ao
processo evolutivo e, por Sua encarnacdo e pelos métodos de distribuicdo de forcas que
empregou, Ele impulsionou, em um breve ciclo de tempo, o que de outro modo teria sido
inconcebivelmente lento. O germe da mente no homem-animal foi estimulado. O quéadruplo
homem inferior:

a. o corpo fisico, em seu aspecto dual, etérico e denso;
b. a vitalidade, forca vital ou prana;

C. 0 corpo astral ou emocional,

d. o incipiente germe da mente,

se coordenou e foi estimulado, tornando-se um receptaculo adequado para a entrada das
entidades autoconscientes, aquelas triades espirituais (reflexo da vontade espiritual, da intuicdo
ou sabedoria e da mente superior) que ha longas eras esperavam por esta oportunidade. O quarto
reino, o reino humano, veio a existéncia e a unidade autoconsciente ou racional, o0 homem, deu
inicio a sua carreira.

Outro resultado da vinda da Hierarquia foi um desenvolvimento similar, embora menos
reconhecido, em todos 0s reinos da natureza. No reino mineral, por exemplo, alguns dos minerais
ou elementos receberam um estimulo adicional e se tornaram radioativos, e uma misteriosa

mudanca quimica ocorreu no reino vegetal. Por sua vez, isto facilitou a transi¢do do reino vegetal
22



para 0 animal, assim como a radioatividade dos minerais criou uma ponte entre o reino mineral e
0 vegetal. No devido tempo, os cientistas reconhecerdo que todos 0s reinos da natureza sdo
vinculados e se interpenetram quando as unidades desses reinos se tornam radioativas. Mas ndo é
necessario discorrer nessas linhas. Basta um indicio para quem tem olhos para ver e intuicdo para
compreender o significado dos termos, limitados por uma conota¢do puramente material.

Nos dias da Lemdria, depois da grande descida das Existéncias espirituais a Terra, foi
sistematizado o trabalho que projetaram. Foram distribuidas as funcdes, e os processos evolutivos
em todos os departamentos da natureza ficaram sob a sabia e consciente guia desta Irmandade
inicial. Esta Hierarquia de Irméos da Luz existe ainda, e o trabalho prossegue regularmente. Estdo
todos em existéncia fisica, em corpos fisicos densos, como muitos dos Mestres, ou em corpos
etéricos, como os auxiliares mais excelsos e o Senhor do Mundo. E importante que os homens se
lembrem de que Eles estdo em existéncia fisica, e também devem ter em conta que Eles vivem
conosco neste planeta controlando seu destino, guiando seus assuntos e conduzindo todas as suas
evolucgOes para a perfeicao final.

A Sede desta Hierarquia se encontra em Shamballa, um centro no deserto de Gobi, chamado
nos livros antigos de “llha Branca”. Existe em matéria etérica e, quando a raca dos homens tiver
desenvolvido a visdo etérica, sua localizacdo sera reconhecida e sua realidade admitida. Esta
visdo esta se desenvolvendo rapidamente, como se pode observar pelos jornais e pela literatura
corrente, mas a localizacdo de Shamballa serd& um dos Ultimos sitios etéricos sagrados a ser
descoberto, pois existe em matéria do segundo éter. Varios Mestres que tém corpo fisico vivem
nas montanhas dos Himalaias, em uma localidade afastada chamada Shigatsé!, longe dos
caminhos dos homens, mas o maior numero deles estd disseminado por todo o mundo, vivendo
incognitos e desconhecidos em diferentes lugares e em distintas naces, embora cada um, em seu
préprio lugar, constitua um ponto focal para a energia do Senhor do Mundo, atuando em Seu
ambiente como distribuidor do amor e da sabedoria da Deidade.

A abertura do Portal da Iniciacao

Na&o € possivel tratar da histéria da Hierarquia, durante as longas eras do Seu trabalho, além de
mencionar alguns eventos marcantes do passado e assinalar certas possibilidades.

Nos longos periodos posteriores a sua vinda, o trabalho foi lento e desalentador. Milhares de
anos se passaram, ragas humanas apareceram e desapareceram da Terra antes que fosse possivel
delegar, até mesmo o trabalho feito por iniciados de primeiro grau, aos filhos dos homens em
evolucdo. Porém, em meados da quarta raca-raiz, a atlante, sobreveio um acontecimento que
tornou necessaria uma mudanca ou inova¢do no método hierdrquico. Alguns de seus membros
foram chamados para um trabalho superior em outra parte do sistema solar, e isto resultou na
necessidade do ingresso de inumeras unidades altamente evoluidas da familia humana. A fim de
permitir que outros ocupassem Seu lugar, os membros menos elevados da Hierarquia galgaram
um grau, dessa maneira criando vagas nos postos menores. Assim, trés decisdes foram tomadas
na Camara do Conselho do Senhor do Mundo:

1. Fechar a porta pela qual o homem-animal passava para o reino humano, ndo permitindo
mais, por certo tempo, que Monadas do plano superior tomassem corpos. Devido a essas
limitagdes, restringiu-se o numero de unidades do quarto reino, 0 humano.

I N. do T.: Hoje chamada Rikaze.
23



2. Abrir uma outra porta e permitir aos membros da familia humana que estivessem dispostos
a se submeter a disciplina necessaria e a fazer o enorme esforgo requerido deles para a entrada no
quinto reino, o espiritual. Deste modo, os postos da Hierarquia poderiam ser preenchidos por
membros da humanidade terrestre que se qualificassem. Esta porta € chamada de Portal da
Iniciagdo, e permanece aberta com as mesmas condi¢fes formuladas pelo Senhor do Mundo nos
dias atlantes. Estas condigdes serdo expostas no ultimo capitulo deste livro. A porta que separa o
reino humano do reino animal sera aberta novamente durante o préximo grande ciclo ou “ronda”,
como denominam alguns livros; mas, como isso ainda esta varios milhdes de anos a nossa frente,
néo trataremos disso.

3. Também foi decidido tracar uma linha de demarcacdo bem definida entre as duas forcas, a
da matéria e a do Espirito. Foi enfatizada a inerente dualidade de toda manifestacdo, visando
ensinar aos homens como se liberar das limitagdes do quarto reino, 0 humano, e passar para o
quinto reino, o espiritual. O problema do bem e do mal, da luz e das trevas, do certo e do errado
foi enunciado unicamente em beneficio da humanidade e para habilitar os homens a romperem o0s
grilhdes que aprisionam o espirito, obtendo assim a liberdade espiritual. Este problema néo existe
nos reinos inferiores ao do homem, nem para quem transcendeu o humano. O homem deve
aprender, por meio da experiéncia e da dor, a realidade da dualidade de toda existéncia. Somente
entdo pode ele escolher o que diz respeito ao aspecto plenamente consciente, ao aspecto espirito
da divindade, e se capacita para se centrar nesse aspecto. Ao alcancar a liberacdo, se da conta de
que tudo é um s0, que espirito e matéria formam uma unidade e que s existe 0 que se encontra
na consciéncia do Logos Planetario e, em circulos mais amplos, na consciéncia do Logos Solar.

A Hierarquia assim aproveitou-se da faculdade discriminadora da mente, qualidade distintiva
da humanidade, para que 0 homem, mediante o equilibrio dos pares de opostos, alcancasse a sua
meta e encontrasse o caminho de regresso a fonte de origem.

Esta decisdo levou a grande luta que caracterizou a civilizagdo atlante, e que culminou na
destruicdo denominada diluvio, a que todos os textos sagrados do mundo fazem referéncia. As
forcas da luz e as forcas da escuriddo se enfrentaram, e isto para ajudar a humanidade. A luta
ainda persiste, e a recente guerra mundial que acabamos de enfrentar foi um recrudescimento
dela. Em cada lado desta guerra mundial havia dois grupos, os que lutavam por um determinado
ideal, tal como eles o viam e acreditavam que fosse o0 mais elevado, e aqueles que lutavam para
obter vantagens materiais e egoistas. Na luta entre os influentes idealistas ou materialistas, muitos
foram arrastados e lutaram de forma cega e ignorante e, em consequéncia, foram abatidos pelo
carma racial e pelo desastre.

Estas trés decisdes da Hierarquia estdo exercendo e exercerdo um profundo efeito sobre a
humanidade, mas os resultados desejados estdo sendo alcancados, e ja se pode observar uma
rapida aceleracdo do processo evolutivo e um efeito profundo e importante sobre o aspecto
mental do homem.

Nesta altura, seria conveniente assinalar que ha um grande namero de seres, chamados de
anjos pelos cristdos e de devas pelos orientais, atuando como membros da Hierarquia. Muitos
deles passaram ha longas eras pela etapa humana e atuam agora nas fileiras da grande evolucgéo
paralela a humana, chamada de evolucdo dévica. Esta evolucgdo inclui, entre outros agentes, 0s
construtores do planeta objetivo e as forcas que produzem, por meio destes construtores, todas as
formas conhecidas e desconhecidas. Os devas que colaboram com o esfor¢o hierarquico se
ocupam, portanto, do aspecto forma, enquanto que os outros membros da Hierarquia se ocupam

do desenvolvimento da consciéncia dentro da forma.
24



CAPITULO V
OS TRES DEPARTAMENTOS DA HIERARQUIA

Ja tratamos do tema do estabelecimento da Hierarquia na Terra e vimos como aconteceu;
também consideramos certas crises ocorridas e que ainda afetam os acontecimentos do tempo
presente. Ao tratar do trabalho e dos objetivos dos membros da Hierarquia, ndo sera possivel
afirmar quais foram, nem considerar em detalhes quais eram as individualidades ativas durante 0s
milénios decorridos desde que a Hierarquia veio a existéncia.

Muitos grandes Seres, originarios de fontes planetérias e solares, e uma vez ou duas de fontes
césmicas, prestaram ajuda em determinados momentos e residiram por curto tempo em nosso
planeta. Pela energia que fluia através d’Eles, e por Sua profunda sabedoria e experiéncia,
estimularam as evolucdes da Terra, acelerando em muito a realizacdo dos propésitos do Logos
Planetario. Depois, seguiram Seu caminho, e Seus lugares foram ocupados pelos membros da
Hierarquia que estavam dispostos a se submeter a um treinamento especifico e a uma expanséo de
consciéncia. Por sua vez, os cargos desses Adeptos e Mestres foram ocupados por iniciados, por
isso discipulos e homens e mulheres altamente evoluidos tiveram continua oportunidade de
ingressar nas fileiras da Hierarquia, e assim houve uma constante circulacdo de vida e sangue
novos, e a chegada dos que pertenciam a um determinado periodo ou era.

Alguns dos grandes nomes dos Ultimos periodos sdo conhecidos na histéria, como Shri
Sankaracharya, Vyasa, Maome, Jesus de Nazaré e Krishna, assim como iniciados menores como
Paulo de Tarso, Lutero e alguns luminares destacados da histéria europeia. Estes homens e
mulheres sempre foram agentes para 0 cumprimento do propoésito da raca, para a promocdo de
condicdes grupais e para o avango da evolugdo da humanidade. As vezes apareceram como forcas
benfeitoras, trazendo paz e contentamento. Com frequéncia vieram como agentes de destruicao,
desintegrando as antigas formas de religido e governo, de maneira a liberar a vida na forma em
rapida cristalizagdo para que construisse para si um veiculo novo e melhor.

Muito do que se diz aqui ja é bem conhecido e ja foi exposto em diversos livros ocultistas.
Entretanto, na sabia e cuidadosa enunciacdo dos fatos reunidos e na correlacdo com o que poderia
ser novo para alguns estudantes, sobrevém uma conclusiva e sintética captacdo do grande plano e
um ldcido e uniforme entendimento do trabalho desse grande grupo de almas liberadas que, com
absoluta autorrenuncia, permanece silenciosamente por tras do panorama mundial. Pelo poder de
Sua vontade, pela poténcia de Suas meditacOes, pela sabedoria de Seus planos e conhecimento
cientifico da energia, dirigem as correntes de forca e controlam os agentes construtores da forma
que produzem o visivel e o invisivel, o mutavel e o imutavel na esfera da criacdo nos trés
mundos. Isto, vinculado a vasta experiéncia, capacita-os como agentes distribuidores da energia
do Logos Planetério.

Como j& exposto, a frente de todas as atividades, controlando cada unidade e dirigindo toda a
evolucgdo, estd o REIl, o Senhor do Mundo, Sanat Kumara, o Jovem dos Eternos Verdes e o
Manancial da Vontade (demonstrando-se como Amor) do Logos Planetario. Colaborando com
Ele e como Seus consultores, ha trés Individualidades chamadas Budas Pratyeka, ou Budas de
Atividade. Estes quatro Seres encarnam a vontade ativa, amorosa e inteligente. Sdo o pleno
florescimento da inteligéncia, tendo alcangado em um sistema solar anterior o que 0 homem esté
agora se empenhando por aperfeigoar. Em ciclos anteriores deste sistema, Eles comegaram a

manifestar o amor inteligente e, do ponto de vista do ser humano comum, sdo o amor e a
25



inteligéncia perfeitos, embora do ponto de vista dessa Existéncia, que em Seu corpo de
manifestacdo inclui também o nosso esquema planetério, este aspecto amor se encontre ainda em
processo de desenvolvimento, e a vontade seja apenas embriondria. Sera outro o sistema solar que
vera frutificar o aspecto vontade, assim como o amor amadurecera no nosso.

Em torno do Senhor do Mundo, mas retraidos e esotéricos, ha trés outros Kumaras, 0s quais
completam os sete da manifestacdo planetaria. Seu trabalho é indubitavelmente incompreensivel
para n6s. Os trés Budas exotéricos, os Kumaras, sdo o somatdrio da atividade, ou energia
planetaria, e os trés Kumaras esotéricos encarnam tipos de energia que ainda ndo estdo em plena
manifestacdo no nosso planeta. Cada um destes seis Kumaras é um reflexo e um agente
distribuidor da energia e forca de um dos outros seis Logos Planetarios, os seis outros Espiritos
diante do Trono. Neste esquema, apenas Sanat Kumara é autossustentado e autossuficiente,
porgue é a encarnacdo fisica de um dos Logos Planetario, mas ndo é permitido revelar qual deles,
por se tratar de um dos segredos da iniciacdo. Através de cada um d’Eles passa a forca vital de
um dos seis Raios e, ao considera-los, seria possivel resumir Seu trabalho e posigdo da seguinte
maneira:

1. Cada um corporifica um dos seis tipos de energia, com o Senhor do Mundo como
sintetizador e aquele que encarna o sétimo tipo perfeito, nosso tipo planetario.

2. Cada um se caracteriza por uma das seis cores, com 0 Senhor do Mundo manifestando a
cor planetaria integral, estas seis sendo subsidirias.

3. Seu trabalho, portanto, ndo s6 diz respeito a distribuicdo de for¢a, como também a entrada
em nosso esquema, provenientes de outros esquemas planetarios, dos Egos que buscam ex-
periéncia na Terra.

4. Cada um d’Eles estd em comunicacdo direta com um ou outro dos planetas sagrados.

5. De acordo com as condicdes astroldgicas, e segundo o girar da roda planetaria da vida, um
ou outro destes Kumaras estara ativo. Os trés Budas de Atividade mudam periodicamente e, por
sua vez, tornam-se exotéricos ou esotéricos, conforme o caso. Somente 0 Rei permanece
constante e alerta, em ativa encarnacéo fisica.

Além dessas principais Individualidades que presidem a Camara do Conselho de Shamballa,
hd& um grupo de quatro Seres que sdo representantes no planeta dos quatro Maha Rajas ou 0s
quatro Senhores do Carma no sistema solar, especificamente envolvidos com a evolugdo do reino
humano no momento presente. Estes quatro Seres tém relacdo com:

1. A distribuicdo do carma, ou destino humano, no que afeta os individuos e, através dos
individuos, 0s grupos.

2. O encargo e a classificacdo dos registros akashicos. Encarregam-se das Salas dos Arquivos
ou da “escrituracdo dos livros”, como diz a Biblia cristd. No mundo cristdo sdo conhecidos como
0s Anjos Arquivistas.

3. A participacgdo nos conselhos solares. Somente Eles tém o direito, durante o ciclo mundial,
de ir além da periferia do esquema planetario e participar dos conselhos do Logos Solar. Devido a
isto, sdo mediadores planetarios, que representam o nosso Logos Planetario e tudo que diz

respeito a Ele no esquema maior, do qual Ele € apenas uma parte.
26



Cooperando com os Senhores do Carma ha grandes grupos de iniciados e devas que se ocupam
do correto ajuste do:

a. carma mundial,
b. carma racial,

c. carma nacional,
d. carma grupal,

e. carma individual,

e gque sdo responsaveis, perante o Logos Planetario, pela correta manipulacdo dessas forcas e
das operagOes construtivas que trazem os Egos certos dos distintos Raios no momento oportuno.

Pouco temos a ver com todos esses grupos, porque somente os iniciados de terceira iniciacdo e
0s de posicdo ainda mais excelsa podem entrar em contato com Eles.

Os demais membros da Hierarquia dividem-se em trés grupos principais e quatro subsidiarios,
cada um, como veremos no grafico aqui inserido, sendo presidido por um daqueles que
denominamos os trés Grandes Senhores.

O Trabalho do Manu

O Manu preside o primeiro grupo. E conhecido como Manu Vaivasvata, e ¢ o0 Manu da quinta
raca-raiz. E o homem ou pensador ideal, e determina o tipo da nossa raca aria, tendo presidido
seus destinos desde o comeco, hd quase cem mil anos. Outros Manus vieram e se foram e Seu
lugar serd ocupado por algum outro, em um futuro relativamente préximo. Ele entdo passara para
um trabalho de maior magnitude. O Manu, ou prot6tipo da quarta raca-raiz, trabalha em estreita
relacdo com Ele, e tem Seu centro de influéncia na China. E o segundo Manu que a quarta raca-
raiz teve, tendo substituido o anterior durante as etapas finais da destruicdo da Atlantida.
Permaneceu para fomentar o desenvolvimento do tipo racial e provocar seu desaparecimento
final. Os periodos de atuacdo de todos os Manus se superpdem, mas atualmente ndo resta no
globo nenhum representante da terceira-raga raiz. O Manu Vaivasvata reside nos Himalaias e
reuniu ao Seu redor, em Shigatsé, alguns dos que estdo relacionados diretamente com as questdes
arianas na India, na Europa e na América, e aqueles que mais tarde se ocupardo da futura sexta
raca-raiz. H4 planos em preparacdo para as eras a frente; centros de energia sdo formados
milhares de anos antes que sejam necessarios, e pela sabia previsao desses Homens Divinos, nada
é deixado ao acaso, tudo se move em ciclos ordenados, no respeito a lei, embora dentro dos
limites carmicos.

O trabalho do Manu relaciona-se em grande parte a governo, politica planetaria e
estabelecimento, direcdo e dissolugdo de tipos e formas raciais. A Ele sdo confiados a vontade e o
proposito do Logos Planetério. Ele sabe qual é o objetivo imediato para o ciclo de evolugdo que
tem de presidir, e Seu trabalho consiste em fazer cumprir essa vontade. Trabalha em colaboragéo
mais estreita com os devas construtores do que o Seu Irméo o Cristo, pois a Ele cabe a missédo de
estabelecer o tipo racial, segregar os grupos pelos quais as racas se desenvolverdo, manipular as
forcas que modelam a crosta terrestre, erguer e afundar continentes, inspirar a mente dos
estadistas de todas as partes, para que 0 governo racial prossiga como desejado e se alcancem as
condicBes que proporcionardo o pessoal necessario para fomentar qualquer tipo racial particular.
Atualmente é possivel observar os efeitos deste trabalho na América do Norte e na Austréalia.

27



A energia que flui através d’Ele emana do centro coronario do Logos Planetario e chega até
Ele através do cérebro de Sanat Kumara, o qual enfoca em Si toda a energia planetaria. Atua por
meio de uma meditacdo dindmica, conduzida no centro da cabega, produzindo resultados por Sua
perfeita compreensdo do que deve ser realizado, por Seu poder de visualizar o que deve ser feito
para atingir o objetivo e por Sua capacidade de transmitir energia criadora e destruidora aos que
sdo Seus assistentes. Tudo isto é promovido pela poténcia da emissdo do som.

O Trabalho do Instrutor do Mundo, o Cristo

O segundo grupo é presidido pelo Instrutor do Mundo, o grande Ser que 0s cristdos chamam de
Cristo. No Oriente é conhecido como Bodhisattva e como Senhor Maitreya, e é Aquele esperado
pelos devotos maometanos sob 0 nome de Iman Madhi. E Aquele que vem presidindo os destinos
da vida desde 600 a.C., aproximadamente, e € Aquele gque ja apareceu entre 0s homens e Que é
esperado novamente. E o grande Senhor do Amor e da Compaix&o, assim como Seu predecessor,
0 Buda, foi o Senhor da Sabedoria. Atraves d’Ele flui a energia do segundo aspecto, que Lhe
chega diretamente do centro cardiaco do Logos Planetério, através do coracdo de Sanat Kumara.
Atua por uma meditacio centrada no corago. E o Instrutor do Mundo, o Mestre dos Mestres, 0
Instrutor dos Anjos, e a Ele foi confiada a direcdo dos destinos espirituais dos homens e o
desenvolvimento, em cada ser humano, da consciéncia de ser um filho de Deus, um filho do
Altissimo.

Assim como o Manu se ocupa de prover o tipo e as formas através das quais a consciéncia
pode evoluir e adquirir experiéncia, viabilizando a existéncia em seu sentido mais profundo, da
mesma maneira o Instrutor do Mundo dirige aquela consciéncia inerente em seu aspecto vida ou
Espirito, procura energiza-la dentro da forma, para que, em seu devido tempo, essa forma possa
ser descartada e o espirito liberado retornar a origem. Desde que deixou a Terra, como diz com
relativa exatiddo o relato da Biblia (embora com muitos erros nos detalhes), Ele permaneceu com
os filhos dos homens; jamais se foi realmente, apenas na aparéncia e aqueles que conhecem o
caminho podem encontra-Lo em corpo fisico morando nos Himalaias e trabalhando em estreita
colaboragcdo com Seus dois grandes Irmdos, o Manu e o Mahachohan. Diariamente verte Sua
bencdo no mundo e diariamente se coloca sob o grande pinheiro de Seu jardim, ao por do sol,
com as méaos erguidas, abencoando aqueles que, com sinceridade e seriedade, procuram e
aspiram. Conhece todos os buscadores, que embora possam estar inconscientes d’Ele, a luz que
d’Ele flui estimula seu desejo, nutre a chispa de vida que luta e impulsiona o aspirante até o raiar
do importante dia em que se colocara diante d’Aquele que, “tendo sido elevado” (entendido em
termos ocultistas), atrai para Si todos 0os homens, como Iniciador dos mistérios sagrados.

O Trabalho do Senhor da Civilizagdo, o Mahachohan

O Mahachohan € o Guia do terceiro grupo. Sua autoridade sobre 0 mesmo persiste durante um
periodo mais extenso que o de Seus dois Irmdos, e pode desempenhar Seu cargo durante varias
racas-raiz. E o somatorio do aspecto inteligéncia. O Mahachohan atual ndo é o que originalmente
ocupava o posto na época do estabelecimento da Hierarquia nos dias da Lemuria — o posto era
ocupado por um dos Kumaras ou Senhores da Chama que encarnaram com Sanat Kumara — tendo
assumido o posto na segunda sub-raga da raga-raiz atlante. Alcangara o estado de Adepto na
cadeia lunar, e foi por Sua intervengdo que um grande numero de seres humanos avancgados veio
a encarnacdo em meados da raca-raiz atlante. A afiliagdo carmica com Ele foi uma das causas
predisponentes que viabilizaram este evento.

28



Seu trabalho é fomentar e fortalecer a relacdo entre espirito e matéria, vida e forma, eu e ndo-
eu, cujo resultado é o que chamamos de civilizacdo. Manipula as forcas da natureza, e é em
grande parte a fonte emanante de energia elétrica, tal como a conhecemos. Por ser o reflexo do
terceiro aspecto, o aspecto criador, a energia do Logos Planetario flui para Ele do centro laringeo,
e Ele é quem, de muitas maneiras, viabiliza o trabalho de Seus irmdos. Apresentam-Lhe Seus
planos e desejos e, por Seu intermédio, passam as instrucdes para um grande nimero de agentes
dévicos.

Temos assim Vontade, Amor e Inteligéncia representados pelos trés Grandes Senhores; temos
0 eu e 0 ndo-eu e a relacdo entre eles sintetizados na unidade da manifestacdo; temos governo
racial, a religido e a civilizacdo formando um todo coerente, e temos a manifestacdo fisica, o
aspecto amor ou desejo, e a mente do Logos Planetario se exteriorizando na objetividade. Entre
estas trés Individualidades existe a mais estreita colaboragdo e unidade, e todo movimento, plano
e acontecimento tem sua existéncia com o prévio conhecimento unido d’Eles. Estdo em continuo
contato com o Senhor do Mundo em Shamballa, e a direcdo de todos os assuntos repousa em
Suas méos e nas do Manu da quarta raga-raiz. O Instrutor do Mundo exerce o cargo com relacéo
as racas-raiz quarta e quinta.

Cada um desses regentes de departamento dirige certo nimero de postos subsidiarios, e 0
departamento do Mahachohan se divide em cinco sec¢des, de maneira a incluir os quatro aspectos
menores do governo hierarquico.

Sob as ordens do Manu trabalham os regentes das distintas partes do mundo como, por
exemplo, o Mestre Japiter, regente da India, o mais antigo dos que trabalham agora para a
humanidade em corpo fisico, e 0 Mestre Rakoczi, que é o regente da Europa e da América. E
preciso lembrar que embora o Mestre R., por exemplo, pertenca ao sétimo Raio e, portanto, esteja
sujeito ao departamento de energia do Mahachohan, no trabalho hierarquico pode exercer o
cargo, e 0 exerce temporariamente, sob o Manu. Estes regentes tém em Suas maos as rédeas do
governo para oS continentes e as nagOes, guiando assim seus destinos, mesmo que elas ndo
saibam. Sensibilizam por impressdo e inspiram estadistas e governantes; vertem energia mental
nos grupos governantes, produzindo os resultados desejados sempre que ha& colaboracdo e
intuicdo receptiva entre os pensadores.

O Instrutor do Mundo preside o destino das grandes religibes por meio de um grupo de
Mestres e iniciados que dirigem as atividades das diferentes escolas de pensamento. A titulo de
ilustracdo, o Mestre Jesus, inspirador e diretor das Igrejas Cristds de todo o mundo, embora seja
um Adepto de sexto Raio e Se encontre no departamento do Mahachohan, trabalha atualmente
com o Cristo, para o bem da cristandade; outros Mestres ocupam postos similares em relacdo aos
grandes credos orientais e as diversas escolas de pensamento no Ocidente.

No departamento do Mahachohan, um grande nimero de Mestres trabalha com a evolucéo
dévica e com o aspecto inteligéncia do homem em cinco divisdes, que correspondem aos quatro
Raios menores de atributo:

1. o0 Raio de harmonia ou da beleza,

2. 0 Raio da ciéncia ou do conhecimento concreto,
3. 0 Raio da devocéo ou do idealismo abstrato,

4. o Raio da lei cerimonial ou da magia,

assim como os trés chefes de departamento representam os trés Raios maiores de:
29



I.  Vontade ou poder.
Il.  Amor ou sabedoria.
[11. Inteligéncia ativa ou adaptabilidade.

Os quatro Raios ou atributos da mente, com o terceiro Raio da inteligéncia e conforme
sintetizados pelo Mahachohan, comp&em o somatdrio do quinto principio da mente, manas.

30



67

HIERARQUIAS SOLAR E PLANETARIA

LOGOS SOLAR

A TRINDADE

Este diagrama € um delineamento de uma parte da Hierarquia, tal como existe
atualmente, aparecendo somente os Personagens principais vinculados a evolucéo
humana. Um diagrama que representasse a evolu¢do dévica seria organizado
diferentemente. (As linhas de unio indicam as correntes de forca).

31



CHAVE DO DIAGRAMA DAS HIERARQUIAS SOLAR E PLANETARIA

A HIERARQUIA SOLAR
O Logos Solar

A Trindade Solar ou Os Logos

[. OPai.coiiiiiiiciiciicc Vontade
I[1. OFIlNO ..o, Amor-Sabedoria
[11. O Espirito Santo ................ Inteligéncia Ativa

Os Sete Raios
Trés Raios de Aspecto
Quatro Raios de Atributo

I. Vontade ou Poder ...... I1. Amor-Sabedoria ..... I11. Inteligéncia Ativa
4. Harmonia ou Beleza
5. Conhecimento Concreto
6. Devocéo ou Idealismo
7. Magia Cerimonial

A HIERARQUIA PLANETARIA
S. Sanat Kumara, O Senhor do Mundo
(O Anciéo dos I|Dias, O Iniciador Uno)

Os Trés Kumaras
(Os Budas de Atividade)

123

Os reflexos dos trés Raios maiores e dos 4 Raios menores
Os trés Guias de Departamento

I. O Aspecto Vontade I1. O Aspecto Amor-Sabedoria [11. O Aspecto Inteligéncia
A. O Manu B. O Bodhisattva C. O Mahachohan

(O Cristo, o Instrutor do Mundo) (O Senhor da Civilizagao)
B. O Mestre Jupiter B. Um Mestre Europeu
C. O Mestre M. C. O Mestre K.H. C. O Mestre Veneziano

D. O Mestre D.K. 4. O Mestre Serapis

5. O Mestre Hilarion
6. O Mestre Jesus
7. O Mestre R.

Quatro Graus de Iniciados

Vaérios Graus de Discipulos

Pessoas que se encontram no Caminho Probacionario

Humanidade Comum de Todos os Graus

32



CAPITULO VI
A LOJA DOS MESTRES
As divisdes

Consideramos o0s postos mais elevados nas fileiras da Hierarquia do nosso planeta. Trataremos
agora do que chamariamos de duas divisdes em que se distribuem os membros restantes.
Formam, a bem dizer, duas Lojas dentro do grupo maior:

a. A Loja ..., composta pelos iniciados de grau superior a quinta iniciacdo e um grupo de
devas ou anjos.
b. A Loja Azul, composta por iniciados de terceira, quarta e quinta iniciagdes.

Abaixo ha um grande grupo de iniciados de primeira e de segunda iniciac@es, e depois 0s
discipulos de todos os graus. Os discipulos sdo considerados como afiliados a Loja, mas ndo
propriamente membros dela. Finalmente, seguem-se 0s que estdo em provacgao e que esperam ser
afiliados, mediante arduos esforcos.

De outro ponto de vista, podemos considerar que os membros da Loja formam sete grupos,
cada um representando um tipo da sétupla energia planetaria que emana do Logos Planetario. A
triplice divisdo foi dada a principio, pois, na evolucdo, temos sempre os trés maiores (que se
manifestam através dos trés departamentos) e, em seguida, 0s sete, esses sete se manifestando
novamente como uma triplice diferenciacdo e um setenario. Os estudantes devem manter em
mente que tudo que é transmitido aqui diz respeito ao trabalho da Hierarquia em conexdo com o
guarto reino, 0 humano, e se refere especialmente aos Mestres que trabalham com a humanidade.
No caso da evolugédo dévica, a esquematizacao e a divisao seriam diferentes.

Além disso, ha certos aspectos do trabalho hierarquico que afetam, por exemplo, o reino
animal; este trabalho requer seres, trabalhadores e adeptos totalmente diferentes dos servidores do
quarto reino, o humano. Portanto, os estudantes devem se lembrar com cuidado de que todos
esses detalhes séo relativos, e que o trabalho e o pessoal da Hierarquia sdo infinitamente maiores
e mais importantes do que possam parecer numa leitura superficial destas paginas. Certamente,
estamos tratando do que poderia ser considerado como Seu trabalho principal, pois no servigo do
reino humano nos ocupamos da manifestacdo dos trés aspectos da divindade, mas 0s outros
departamentos sdo interdependentes e o trabalho avanca como um todo sintético.

Os trabalhadores ou Adeptos que se ocupam da evolucdo da familia humana sdo sessenta e
trés, contando com os trés grandes Senhores para formar 0s nove vezes sete necessarios para 0
trabalho. Entre Eles, quarenta e nove trabalham exotericamente, se assim podemos expressar, e
quatorze esotericamente, estando mais envolvidos com a manifestacdo subjetiva. Poucos de Seus
nomes sdo conhecidos do publico, e em muitos casos ndo seria prudente revelar quem sdo Eles,
onde vivem e qual a sua esfera particular de atividade. Uma minoria, devido ao carma grupal e &
disposicdo de se sacrificar, ficou conhecida do publico nos Gltimos cem anos e é possivel
transmitir certas informacgdes sobre Eles. Em nossos dias, muitas pessoas, independentemente de
qualquer escola de pensamento, sabem que Eles existem e o fato de saber que Aqueles que
conhecem pessoalmente séo trabalhadores em um grande e unificado esquema de mobilizacéo de
forcas pode encorajar esses verdadeiros conhecedores a testemunhar esse conhecimento,
estabelecendo assim, acima de toda controvérsia, a realidade do trabalho Deles. Certas escolas de

33



ocultismo e de orientacdo teosofica alegaram ser as unicas depositarias de Seus ensinamentos e a
Unica exteriorizagdo de Seus esforcos, desta maneira limitando o que Eles fazem e formulando
premissas que 0 tempo e as circunstancias nao corroborardo. Eles trabalham indubitavelmente por
meio de tais grupos de pensadores e vertem muito de Sua forga na atividade de tais organizagoes;
contudo, tém discipulos e seguidores em toda parte e trabalham através de muitos grupos e
aspectos dos ensinamentos. No mundo inteiro, discipulos desses Mestres encarnaram nesta época
com 0 unico objetivo de participar das atividades, tarefas e difusdo da verdade das diferentes
igrejas, ciéncias e filosofias, produzindo assim, dentro da prdpria organizacdo, uma expansao,
uma extensdo e a desintegracdo onde necessario, que de outra maneira seria impossivel. Seria
conveniente que todo estudante de esoterismo conhecesse esses fatos e cultivasse a capacidade de
reconhecer a vibragdo hierdrquica, tal como se manifesta através dos discipulos, nos lugares e
grupos mais inesperados.

No que diz respeito ao trabalho dos Mestres através de seus discipulos, um ponto deveria ser
exposto: as diversas escolas de pensamento, fomentadas pela energia da Loja sdo, em todos os
casos, fundadas por um ou varios discipulos. Sobre eles, e ndo sobre o Mestre, recai a
responsabilidade pelos resultados e o carma consequente. O procedimento ¢ mais ou menos 0
seguinte: o Mestre revela a um discipulo o objetivo em vista para um breve ciclo imediato, e lhe
sugere a conveniéncia de tal ou tal desenvolvimento. Cabe ao discipulo averiguar o melhor
método para promover os resultados desejados e formular os planos que possibilitem um certo
percentual de éxito. Em seguida, da inicio aos projetos, funda sua sociedade ou organizacdo, e
difunde os ensinamentos necessarios. Sobre ele recai a responsabilidade de escolher o0s
colaboradores certos, passar o trabalho para os que melhor se encaixam e revestir o ensinamento
em uma roupagem adequada. Tudo o que o Mestre faz € observar a iniciativa com interesse e
simpatia, enquanto o discipulo mantém seu elevado ideal inicial e segue seu caminho com puro
altruismo. O Mestre ndo deve ser culpado se o discipulo demonstrar falta de discernimento na
escolha dos colaboradores ou se mostrar incapacidade de apresentar a verdade. Se faz bem e o
trabalho prossegue como é de desejar, 0 Mestre continuara a verter suas béncdos sobre a
iniciativa. Se fracassa ou se seus sucessores se afastam do impulso original, disseminando assim
toda classe de erros, 0 Mestre, em Seu amor e simpatia, retirard Sua béncédo, contera Sua energia,
e deixara de estimular aquilo que é melhor que desapareca. As formas vao e vém e o interesse do
Mestre e Sua béncdo fluirdo através de um ou outro canal; o trabalho pode continuar por qualquer
meio, mas sempre a forca da vida persistira, destruindo a forma que se mostrar inadequada, ou
utilizando-a quando atender a necessidade imediata.

Alguns Mestres e Seu trabalho

No primeiro grande grupo, do qual o Regente é o Manu, vemos dois Mestres, 0 Mestre Jupiter
e 0 Mestre Morya. Ambos estdo além da quinta iniciacdo, e o Mestre Jupiter, que é também
Regente da India, é considerado o mais antigo de toda a Loja dos Mestres. Vive nos Montes
Nilgiri, no sul da india, e ndo é um dos Mestres que costuma aceitar estudantes, pois inclui entre
Seus discipulos iniciados de alto grau e um bom numero de Mestres. Em suas maos estdo as
rédeas do governo da India, inclusive de uma grande parte da fronteira setentrional, e sobre Ele
recai a ardua tarefa de, oportunamente, guiar a India para que saia do presente caos e
intranquilidade, e seus diversos povos se mesclem em uma sintese final.

O Mestre Morya, um dos Adeptos orientais mais conhecidos, retne entre Seus estudantes um
grande namero de europeus e americanos; € um principe Rajapute e, durante muitas décadas,
ocupou uma posicao oficial nos assuntos da India. Atua em estreita colaboracdo com o Manu, e

sera 0 Manu da sexta raca-raiz. Vive como Seu irmdo K. H. em Shigatsé, nos Himalaias, e ¢ uma
34



figura muito conhecida pelos habitantes desta localidade distante. E um homem alto, de presenca
imponente, cabelos e barba negros e olhos escuros; Seu aspecto poderia ser considerado severo,
néo fosse a expressdo de Seus olhos. Ele e Seu irméo, o Mestre K. H., trabalham quase como uma
unidade, o que tém feito durante séculos, e o fardo no futuro, pois 0 Mestre K. H. esta na linha
sucessoria para o posto de Instrutor do Mundo, quando o atual titular se retirar para realizar um
trabalho ainda mais elevado e a sexta raga-raiz vier a existéncia. As casas que habitam sdo
proximas, e grande parte do tempo trabalham em estreita associacdo. Como o Mestre M. pertence
ao primeiro Raio, o da VVontade e Poder, grande parte do Seu trabalho consiste em empreender os
planos do atual Manu. Atua como inspirador dos estadistas do mundo; por meio do Mahachohan,
maneja forcas que produzirdo as condigcOes desejadas para o progresso da evolugdo racial. No
plano fisico, exerce influéncia sobre os grandes dirigentes nacionais com visao de futuro e ideais
internacionais. Com Ele cooperam grandes devas do plano mental e trés grandes grupos de anjos
também trabalham com Ele nos niveis mentais, em unido com devas menores que vitalizam
formas-pensamento e, assim, mantém vivas as formas-pensamento dos Guias da raca para o bem
de toda a humanidade.

O Mestre M. tem um grande grupo de discipulos sob Sua instrucdo e trabalha com muitas
organizacdes de tipo esotérico e ocultista e também por meio de politicos e estadistas do mundo.

O Mestre Koot-Humi, também muito conhecido no Ocidente, tem muitos discipulos, por todos
os lugares; é oriundo da Caxemira, embora a familia originalmente tenha vindo da India. E
também um iniciado de alto grau e pertence ao segundo Raio de Amor-Sabedoria. E um homem
de nobre presenca, alto, embora de constituicdo mais delgada do que o Mestre M.; de tez clara,
cabelos e barba de cor castanho-dourada, e olhos de um maravilhoso azul profundo, através dos
quais parece fluir o amor e a sabedoria das eras. Tem grande experiéncia e vasta cultura; estudou
em uma universidade inglesa e fala inglés fluentemente. L& muito, e todos os livros e publicagbes
em diversos idiomas chegam a Sua sala de estudos nos Himalaias. Ocupa-Se ativamente da
vitalizacdo de certas grandes tendéncias filosoficas e Se interessa por inimeras atividades
filantropicas. A Ele cabe, em grande parte, o trabalho de estimular a manifestacdo do amor,
latente no coracgdo de todos 0s homens, e despertar na consciéncia da raga a percepcdo da grande
realidade fundamental da fraternidade.

Na época presente, o Mestre M., o0 Mestre K. H. e 0 Mestre Jesus estdo estreitamente
interessados no trabalho de unificar o pensamento oriental e ocidental, até onde possivel, de
modo que as grandes religiGes orientais, como também o credo cristdo que se desenvolveu
posteriormente, em todas as suas ramificacdes, possam se beneficiar umas com as outras. Espera-
se que deste modo venha a existéncia a grande Igreja Ecuménica.

O Mestre Jesus, ponto focal da energia que flui através das diversas igrejas cristds, ocupa
atualmente um corpo sirio e vive em um certo lugar da Terra Santa. Viaja muito e passa longas
temporadas em diversas partes da Europa. Trabalha mais especialmente com as massas do que
com individuos, embora tenha reunido a Sua volta um numeroso grupo de discipulos.

Pertence ao sexto Raio da Devocédo ou ldealismo Abstrato, e Seus estudantes muitas vezes se
caracterizam pelo fanatismo e devocdo que os martires dos primitivos tempos cristdos
manifestaram. Ele proprio tem aparéncia marcial, é disciplinador, um homem de vontade e
controle férreos. E alto e magro, de rosto longo e fino, cabelos pretos, pele clara e penetrantes
olhos azuis. Seu trabalho atual é de imensa responsabilidade, pois a Ele foi designada a tarefa de
orientar o pensamento ocidental para tird-lo do seu atual estado de agitacédo e leva-lo as pacificas

aguas da certeza e do conhecimento, preparando assim o caminho, na América e na Europa, para
35



a futura vinda do Instrutor do Mundo. E bem conhecido na histéria biblica, apresentando-se
primeiro como Josué, filho de Nun; aparece novamente nos tempos de Esdras como Jesué;
tomando a terceira iniciacdo, conforme relato no Livro de Zacarias, como Josué e, no relato do
Evangelho, é conhecido por dois grandes sacrificios: aguele em que entregou Seu corpo para uso
do Cristo e 0 da grande renUncia, caracteristica da quarta iniciacdo. Como Apolénio de Tiana,
tomou a quinta iniciagdo e Se tornou Mestre de Sabedoria. Desde entdo permaneceu e atuou na
igreja cristd, fomentando o germe da verdadeira vida espiritual entre os membros das seitas e
divisdes, e neutralizando, tanto quanto possivel, os erros e equivocos de clérigos e tedlogos. E
notadamente o Grande Lider, o General e o Sabio Executivo e, nos assuntos referentes as igrejas,
coopera de maneira estreita com o Cristo, poupando-Lhe muito trabalho e atuando como Seu
intermediario onde possivel. Ninguém conhece tdo sabiamente os problemas do Ocidente como
Ele; ninguém esta tdo estreitamente em contato com aqueles que representam o que ha de melhor
nos ensinamentos cristdos, e ninguém esta tdo ciente das necessidades do momento atual. Alguns
dos notaveis prelados das igrejas anglicana e catdlica sdo sabios agentes Seus.

O Mestre Djwal Khul, ou Mestre D.K., como é chamado habitualmente, é outro Adepto do
segundo Raio de Amor-Sabedoria. Foi o Gltimo dos adeptos a tomar a iniciacdo, tendo tomado a
quinta iniciagcdo em 1875 e ocupa 0 mesmo corpo desde entdo, mas a maioria dos Mestres tomou
a quinta iniciagio enquanto ocupava veiculos anteriores. E tibetano e Seu corpo ndo é jovem. E
muito dedicado ao Mestre K.H. e ocupa uma pequena casa proxima a desse Mestre. Por sua
disposicdo de servir e fazer o que for necessério, é chamado de “Mensageiro dos Mestres”. E
muito culto e tem mais conhecimento sobre 0s Raios e as Hierarquias planetarias do sistema solar
do que qualquer outro Mestre. Trabalha com os que se dedicam a cura e coopera, incognito e
invisivel, com os buscadores da verdade nos grandes laboratorios do mundo, com todos que se
dedicam determinantemente a curar e a confortar o mundo, € com os grandes movimentos fi-
lantropicos do mundo, como a Cruz Vermelha. Ocupa-se de varios estudantes de diferentes
Mestres que podem aproveitar Sua instrucdo e, nos Ultimos dez anos, tem liberado tanto o Mestre
M. como o Mestre K.H. de boa parte de Seu trabalho de ensino, assumindo, por um tempo
determinado, alguns de Seus estudantes e discipulos. Trabalha muito também com certos grupos
de devas dos éteres, que sdo devas curadores e que assim colaboram com Ele no trabalho de curar
algumas das doencas fisicas da humanidade. Foi Quem ditou grande parte da monumental obra A
Doutrina Secreta, e Quem revelou a H. P. Blavatsky muitas das ilustragfes e dados que aparecem
nesse livro.

O Mestre Rakoczi ocupa-se especialmente do futuro desenvolvimento dos assuntos raciais da
Europa e do florescimento mental na América e na Australia. E hingaro e tem Seu lar nos
Montes Cérpatos, tendo sido uma figura muito conhecida na corte hingara. Ha referéncias sobre
Ele em antigos livros de historia e foi conhecido, em especial, como Conde de Saint-Germain,
anteriormente como Roger Bacon e, depois, como Francis Bacon. E interessante observar que, a
medida que o Mestre R. assume, nos planos internos, os assuntos da Europa, Seu nome como
Francis Bacon vem aparecendo diante do publico na controvérsia Bacon-Shakespeare. E de
estatura baixa, magro, com barba negra e pontiaguda, cabelos pretos e lisos. Ndo aceita tantos
estudantes como 0s Mestres j& mencionados. Atualmente se ocupa da maioria dos discipulos de
terceiro Raio do Ocidente, em conjunto com o Mestre Hilarion. Pertence ao sétimo Raio da
Magia ou Ordem Cerimonial, e atua principalmente por meio do ritual e do cerimonial esotéricos;
tem vital interesse pelos efeitos, até agora ndo reconhecidos, do cerimonial franco-macom, do
cerimonial das diversas fraternidades e das igrejas de toda parte. Na Loja é chamado geralmente
de “Conde”. Na América e na Europa atua praticamente como diretor-geral para a realiza¢do dos
planos do conselho executivo da Loja. Alguns Mestres formam um grupo interno em torno dos

trés Grandes Senhores e se reinem em concilio com muita frequéncia.
36



No quinto Raio do Conhecimento Concreto ou Ciéncia encontramos o Mestre Hilarion, o qual,
em uma encarnacdo anterior, foi Paulo de Tarso. Esta ocupando um corpo cretense, mas passa
grande parte do Seu tempo no Egito. Foi quem deu ao mundo o tratado ocultista “Luz no
Caminho” e Seu trabalho € particularmente interessante para o grande publico na crise atual, pois
trabalha com aqueles que estdo desenvolvendo a intuicdo e controla e transmuta os grandes
movimentos que tendem a desvelar o invisivel. E Sua a energia que, por meio dos Seus
discipulos, esta estimulando os grupos de Pesquisa Psiquica; foi Quem iniciou, através de varios
de Seus estudantes, 0 movimento espirita. Tem sob observacdo todos os psiquicos de ordem
superior, e 0s ajuda a desenvolver seus poderes para beneficio do grupo e, em conexdo com
determinados devas no plano astral, trabalha para abrir para os buscadores da verdade esse mundo
subjetivo que esta por trds da matéria grosseira.

Pouco se pode dizer sobre os dois Mestres ingleses. Nao aceitam estudantes, no sentido como
tomam os Mestres K.H. e M. Um deles reside na Gré-Bretanha, tem a Seu cargo a definida
direcdo da raca anglo-saxonica e trabalha no planejamento de seu futuro desenvolvimento e
evolucdo. Esté por tras do movimento trabalhista de todo o mundo, transmutando-o e dirigindo-o,
e da crescente onda democrata da atualidade. Da intranquilidade democratica, da presente
desordem e caos surgird a futura condicdo mundial que tera como nota-chave a cooperacdo em
vez da concorréncia, a distribuicdo em vez da centralizacao.

Mencionaremos sucintamente o Mestre Serapis, muitas vezes chamado de Egipcio. Pertence ao
quarto Raio, e d’Ele recebem enérgico impulso os grandes movimentos artisticos do mundo, a
evolucdo da musica, da pintura e da arte dramatica. Atualmente dedica a maior parte do Seu
tempo e atencdo ao trabalho da evolucdo dévica ou angélica, até que, mediante Sua ajuda, seja
possivel fazer a grande revelacdo no mundo da musica e da pintura, em um futuro imediato. N&o
é possivel dizer mais sobre Ele, nem revelar onde reside.

O Mestre P. trabalha sob a direcdo do Mestre R. na América do Norte. Ele teve muito a ver
esotericamente com as diversas ciéncias mentais, como a Ciéncia Cristd e 0 Novo Pensamento,
ambas sendo uma iniciativa da Loja, no esforco de ensinar aos homens a realidade do invisivel e
0 poder criador da mente. Este Mestre ocupa um corpo irlandés; pertence ao quarto Raio, e 0
lugar onde mora ndo pode ser revelado. Encarregou-se de grande parte do trabalho do Mestre
Serapis quando Este passou a se ocupar da evolugdo dévica.

O trabalho atual

Caberia tratar aqui de certos fatos que se referem aos Mestres e ao Seu trabalho presente e
futuro. Primeiro, o trabalho de instruir Seus estudantes e discipulos para que sejam Uteis em dois
grandes eventos: a vinda do Instrutor do Mundo, em meados ou no final do presente século, e a
fundacdo da sexta sub-raga, com a reconstrucao das presentes condi¢cdes do mundo. Sendo esta a
quinta sub-raca da quinta raga-raiz, € muito grande a pressdo do trabalho nos cinco raios da
mente, que sdo controlados pelo Mahachohan. Dado que os Mestres suportam uma carga muito
pesada, grande parte de Seu trabalho de ensinamento aos discipulos foi delegada a iniciados e
discipulos avancados, e alguns Mestres de primeiro e segundo raios assumiram temporariamente
estudantes do departamento do Mahachohan.

Segundo, a preparacdo do mundo em ampla escala para a vinda do Instrutor do Mundo e a
implementacdo dos passos necessarios antes que Eles proprios se manifestem entre os homens, ja

que muitos Deles o fardo em fins deste século. Ja estd se formando um grupo especial que se
37



prepara expressamente para este trabalho. O Mestre M., 0 Mestre K.H. e 0 Mestre Jesus se
envolverdo especialmente com esse movimento ao final deste século. Outros Mestres também
participardo, mas estes trés sdo Aqueles com cujos nomes e cargos devemos nos familiarizar.
Outros dois Mestres, especialmente relacionados com o sétimo raio, 0 do cerimonial, cujo
trabalho especifico é supervisionar o desenvolvimento de certas atividades nos préximos quinze
anos, trabalham sob a dire¢cdo do Mestre R. Podemos afirmar com seguranga que antes da vinda
do Cristo serdo feitos ajustes para que a frente das grandes organizacdes esteja um Mestre ou um
iniciado que tenha tomado a terceira iniciacao.

Iniciados ou Mestres estardo dirigindo grandes grupos ocultistas, franco-macons e grandes e
variados setores da Igreja e residindo em muitas das grandes nacGes. Este trabalho dos Mestres ja
estd em andamento, e todos os Seus esfor¢os tendem a uma consumacdo bem-sucedida. Em toda
parte estdo reunindo aqueles que, de uma ou outra maneira, demonstram a tendéncia de responder
a vibracdo elevada, os Mestres também estdo procurando forcar a vibracdo desses discipulos e
prepard-los de maneira que possam ser Uteis no momento da vinda do Cristo. Grande € o dia da
oportunidade, pois quando chegar a hora, devido a poderosa forca vibratoria entdo aplicada sobre
os filhos dos homens, sera possivel, para aqueles que estdo agora realizando o trabalho
necessario, dar um grande passo adiante e passar pelo portal da iniciacéo.

CAPITULO VII
O CAMINHO DE PROVACAO

Preparacdo para a iniciagao

O Caminho de Provacao precede o Caminho de Iniciacdo ou Santidade, e assinala a etapa da
vida de um homem em que ele se posiciona decisivamente do lado das forcas da evolugdo e
trabalha na construcdo de seu proprio carater. Assume a si mesmo, cultiva as qualidades de que
carece e, com todo afinco, procura colocar sua personalidade sob controle. Constrdi o corpo
causal com deliberado propésito, preenchendo as lacunas existentes e procurando fazer dele um
receptaculo adequado para o principio cristico. A analogia entre o periodo pré-natal da historia do
ser humano com o desenvolvimento do espirito interno é muito interessante, e poderiamos
considera-la como:

1. O momento da concepcao, correspondendo ao da individualizagéo.
2. A gestacdo de nove meses, correspondendo a roda da vida.
3. A primeira iniciacéo, correspondendo a hora do nascimento.

O Caminho de Provacdo corresponde ao periodo final da gestacdo, a formacdo do Cristo
Menino no coracdo. Na primeira iniciacdo, 0 recém-nascido da inicio a peregrinacdo pelo
Caminho. A primeira iniciacdo é apenas o comec¢o. Uma certa estrutura de vida, pensamento e
conduta corretos tera sido construida. Esta formacdo recebe o nome de caréater, e agora tem que
ser vivificada e habitada internamente. Thackeray descreveu muito bem este processo de
formagdo com as seguintes palavras, tantas vezes citadas:

“Semeia uma ideia e colheras uma acéo;
semeia uma acao e colheras um habito;
semeia um habito e colheras um carater;
semeia um carater e colheras um destino”.

38



O destino imortal de cada um e de todos nos € alcangar a consciéncia do Eu Superior e, depois,
a do Espirito divino. Quando a forma esta preparada, quando o templo de Saloméo foi edificado
no canteiro da vida pessoal, a vida cristica nasce e a gléria do Senhor sobrepaira® Seu templo. A
forma se torna vibrante. Nisso reside a diferenca entre a teoria e a conversdo dessa teoria em parte
de si mesmo. Podemos ter um quadro ou uma imagem perfeita, mas falta-lhes vida. A vida podera
ser modelada de acordo com o divino até onde possivel; podera ser uma excelente cépia, mas
carece do principio cristico interno. O germe esta ali, mas adormecido. Agora ele é nutrido e
levado ao ponto em que pode nascer, e chega-se a primeira iniciacao.

Enquanto o homem percorre o Caminho de Provacao, é ensinado principalmente a conhecer a
si mesmo, a examinar seus pontos fracos e corrigi-los. De inicio é ensinado a trabalhar como
auxiliar invisivel, e em geral se mantém neste tipo de trabalho durante véarias vidas.
Posteriormente, a medida que progride, pode ser transferido para um trabalho mais seleto.
Aprende os rudimentos da Sabedoria Divina e entra nos graus finais da Céamara do
Conhecimento. E conhecido de um dos Mestres e fica sob a atencdo (para ensinamento
especifico) de um dos discipulos desse Mestre ou, se for especialmente promissor, de um
iniciado.

Todas as noites, em todas as partes do mundo, entre as dez e as cinco horas da manhg, iniciados
de primeiro e segundo grau ministram aulas para os discipulos aceitos e 0s que estdo em
provacdo, fazendo isso para assegurar a continuidade do ensinamento. Relinem-se na Camara do
Conhecimento, e 0 método é similar ao das grandes universidades: aulas a certas horas, trabalho
experimental, exames, e um gradual acesso e avanco, a medida que sdo aprovados nos testes.
Certo numero de Egos no Caminho de Provacdo mantém-se em um setor analogo ao das escolas
de ensino secundario, enquanto outros sdo admitidos na universidade. A graduacdo é obtida
quando a iniciacdo é tomada e o iniciado entra na Camara da Sabedoria.

Os Egos avancados e os de tendéncia espiritual, que ainda ndo estdo no Caminho de Provacéo,
recebem instrucdes de discipulos e, em seu beneficio, as vezes iniciados ministram aulas para
grandes grupos. Seu trabalho é mais rudimentar, embora ocultista, do ponto de vista mundano, e
aprendem a ser auxiliares invisiveis, mas sob supervisdo. Os auxiliares invisiveis, em geral, sdo
extraidos entre os Egos avancados. Os muito avancados e que estdo no Caminho de Provacéo e
proximos da iniciacdo trabalham com mais frequéncia no que se poderia denominar de trabalho
departamental, formando um grupo de assistentes para 0s Membros da Hierarquia.

Meétodos de ensino
Trés departamentos de instrucdo zelam por trés fases do desenvolvimento do homem:

Primeiro: E dada instrucdo que tende a disciplinar a vida, formar o caréater e desenvolver o
microcosmo em linhas cdsmicas. O homem aprende a se compreender; passa a se conhecer como
uma unidade complexa e completa, uma réplica em miniatura do mundo externo. Ao aprender
sobre as leis do seu proprio ser, vem o entendimento do Eu e o entendimento das leis
fundamentais do sistema.

Segundo: E dada instrugdo sobre o macrocosmo, ampliando o seu acervo intelectual sobre o
funcionamento do cosmo. Recebe informag6es sobre os reinos da natureza, sdo ensinadas as leis
desses reinos e recebe instrucdo sobre a atuacdo dessas leis em todos os reinos e todos os planos.

2 N. do T.: O verbo usado em inglés é “overshadow”, que significa “cobrir com sua sombra”.
39



Adquire um profundo cabedal de conhecimento geral e, quando atinge o proprio limite, é
recebido por aqueles que o conduzirdo ao conhecimento enciclopédico. Ao atingir a meta, talvez
ndo saiba tudo que ha para saber sobre os trés mundos, mas tem & sua disposi¢cdo o meio para
saber, as fontes de conhecimento e os reservatorios de informacgdes. Um Mestre tem a capacidade
de obter informac6es sobre qualquer tema, a qualquer momento, sem a menor dificuldade.

Terceiro: E dada instrucdo sobre o que se poderia denominar de sintese. Esta informacéo so é
possivel & medida que o veiculo intuicional se coordena. E uma verdadeira apreensdo oculta da
lei da gravidade ou atracdo (lei bésica desse segundo sistema solar), com todas as suas
consequéncias. O discipulo aprende o significado da coesdo oculta, da unidade interna que
mantém o sistema como um todo homogéneo. A maior parte desta instrucdo é transmitida, em
geral, depois da terceira iniciacdo, embora ja comece no inicio do treinamento.

Mestres e discipulos

Os discipulos e Egos avangados que estdo no Caminho de Provacgdo recebem instrugdes, nesta
época especifica, para dois propositos especiais:

a. Para testar a aptiddo para um trabalho especial que se abre para eles no futuro, cujo tipo s6
é conhecido pelos Guias da raca. So testados quanto a aptiddo de viver em comunidade, com
vistas a selecionar aqueles que sdo adequados para ingressar na colonia da sexta sub-raga. S&o
testados em diversos aspectos do trabalho, muitos deles agora incompreensiveis para n6s, mas
que, com o passar do tempo, se tornardo os métodos normais de desenvolvimento. Os Mestres
também testam aqueles cuja intuicdo tenha atingido uma etapa de desenvolvimento indicativa do
comeco da coordenacdo do veiculo badico ou — para ser exato — que tenham alcancado a etapa em
que as moléculas do sétimo subplano do plano budico podem ser percebidas na aura do Ego.
Quando isto acontece, os Mestres podem continuar o trabalho de instrucdo com confianca,
sabendo que alguns dos fatos transmitidos serdo compreendidos.

b. Atualmente estd sendo instruido um grupo especial de individuos que encarnaram neste
periodo critico da historia do mundo. Todos encarnaram ao mesmo tempo e em todo o mundo,
para empreender o trabalho de vincular os dois planos, o fisico e o astral, por meio do etérico.

Esta Gltima frase merece uma séria consideracdo, pois envolve o trabalho a ser realizado por
certos individuos da nova geracdo. Para vincular os dois planos é preciso que se trate de pessoas
polarizadas em seus corpos mentais (ou, caso ndo estejam polarizadas ali, que estejam bem
integradas e equilibradas) e que, portanto, possam trabalhar sem perigo e com inteligéncia neste
tipo de tarefa. A principal necessidade é de pessoas cujos veiculos comportem uma certa propor-
cao de matéria do subplano atdmico, de modo que se possa efetuar uma comunicacado direta entre
o superior e o inferior, por meio da se¢do eficaz® do corpo causal. N&o é facil explicar isto com
clareza, mas um estudo do diagrama contido no livro “Um Estudo sobre a Consciéncia”, de Annie
Besant, pode ser Gtil para esclarecer alguns pontos confusos.

Ao refletir sobre 0 assunto dos Mestres e Seus discipulos, devemos reconhecer duas coisas:
Primeiro, que na Hierarquia tudo esta subordinado a Lei da Economia. Todo consumo de forca

por parte de um Mestre ou Instrutor estd sujeito a uma sabia previsdo e discriminacdo. Assim
como ndo nos valemos de professores universitarios para ensinar aos iniciantes, os Mestres

3 N. do T.: Termo da fisica.
40



também néo trabalham individualmente com os homens que ainda ndo alcancaram certa etapa de
evolucdo e estejam prontos para se beneficiar da instrucao.

Segundo, devemos lembrar que cada um de nos é reconhecido pelo brilho de sua luz. Trata-se
de um fato oculto. Quanto mais puro for o grau da matéria dos nossos corpos, mais brilhante sera
a luz interna. A luz é uma vibracdo, e pela medicdo da vibracdo é estabelecido o grau de
qualidade dos estudantes. Portanto, nada pode impedir o progresso do homem se ele se dedicar a
purificacdo dos seus veiculos. A medida que o processo de refinamento tem continuidade, a luz
interna brilhara com clareza cada vez maior, até que — ao predominar a matéria atbmica — grande
serd a gléria do homem interno. Em consequéncia, todos somos graduados, se assim posso
expressar, de acordo com a intensidade da luz, a taxa de vibragéo, a pureza do tom e a clareza da
cor. Portanto, de nossa graduacdo depende quem serd nosso Instrutor. O segredo reside na
similitude de vibracdo. Diz-se com frequéncia que quando o apelo do Discipulo é forte o
suficiente, o Mestre aparece. Quando nos integramos nas corretas vibracdes e nos sintonizamos
no tom correto, nada pode nos impedir de encontrar o Mestre.

Os grupos de Egos se formam de acordo com:

1 seu Raio,
2. Seu sub-raio,
3. ataxa de sua vibracao.

Sdo também agrupados para fins de classificacao:

1. como Egos, de acordo com o raio egoico,
2. como personalidades, de acordo com o sub-raio que esteja regendo a personalidade.

Todos estdo medidos e cadastrados. Os Mestres tém Suas Salas de Arquivos, dotados de um
sistema de classificacdo incompreensivel para nds, considerando-se sua magnitude e inevitaveis
complexidades; ali sdo mantidas as fichas. Ficam sob os cuidados de um Chohan de cada Raio,
pois cada Raio tem sua propria compilacdo de fichas, as quais se dividem em secdes (referentes a
Egos encarnados, desencarnados e perfeitos) e, por sua vez, sob os cuidados de guardides
subordinados. Os Senhores Lipikas, com seus numerosos grupos de auxiliares, sd0 0S usuarios
mais frequentes dessas fichas. Muitos Egos desencarnados que esperam encarnar ou que
acabaram de deixar a Terra sacrificam seu tempo no céu para ajudar neste trabalho. Estas Salas de
Arquivos se situam, em grande parte, nos niveis inferiores do plano mental e nos superiores do
astral, pois € onde podem ser mais utilizadas e sdo mais facilmente acessiveis.

Os iniciados recebem instrugdes diretamente dos Mestres ou de alguns dos grandes devas ou
anjos. Estas instrugOes geralmente sdo ministradas durante a noite, em turmas pouco numerosas
ou individualmente (se a ocasido se justifica) no gabinete particular do Mestre. Isto se aplica aos
iniciados que estdo encarnados ou que se encontram nos planos internos. Estando nos niveis
causais, 0 Ego recebe instrucdes diretamente do Mestre, a qualquer momento considerado
oportuno, no plano causal.

Os discipulos, quando encarnados, sdo instruidos durante a noite, em grupos, no Ashram do
Mestre ou em salas de aula. Além destas reunides regulares, e com o objetivo de receber
orientacdo direta do Mestre (por um motivo especial), um discipulo pode ser chamado ao
gabinete do Mestre para uma entrevista privada, 0 que acontece quando o Mestre quer ver um

discipulo para uma recomendacdo, para uma adverténcia ou para decidir se sua iniciacdo é
41



conveniente. A maior parte do ensino a um discipulo fica nas maos de algum iniciado ou
discipulo mais avangado, que zela por seu irmédo novato e € responsavel perante 0 Mestre por seu
progresso, apresentando-Lhe relatorios regulares. O carma €, em grande parte, 0 arbitro desta
relacéo.

Precisamente na atualidade, e devido a grande necessidade do mundo, emprega-se uma politica
um tanto diferente. Alguns Mestres que até agora ndo admitiam estudantes estdo instruindo in-
tensamente alguns discipulos. A sobrecarga de trabalho dos Mestres que aceitam discipulos é tdo
grande que delegaram alguns dos Seus estudantes mais promissores a outros Mestres, reunindo-os
em pequenos grupos durante um breve periodo. Esta sendo tentada a experiéncia de intensificar o
ensino e submeter os discipulos, ndo iniciados, a frequente e forte vibracdo de um Mestre.
Implica em riscos, mas, se a experiéncia for bem-sucedida, propiciara maior assisténcia a raca.

CAPITULO VIII

O DISCIPULADO
Descric¢édo de um discipulo
Discipulo é aquele que, acima de tudo, estd comprometido em fazer trés coisas:

a. Servir & humanidade.

b. Colaborar com o plano dos Grandes Seres, tal como o V&, e da melhor maneira possivel.

c. Desenvolver os poderes do Ego, expandir sua consciéncia até poder atuar nos trés planos
dos trés mundos e no corpo causal, e seguir a orientacdo do Eu Superior e ndo os ditames da sua
triplice manifestacéo inferior.

Discipulo é aquele que estd comecando a compreender o trabalho grupal e a deslocar seu
centro de atividade de si mesmo (como um eixo em torno do qual tudo gira), para o centro grupal.

Discipulo é aquele que compreende simultaneamente a relativa insignificancia de cada unidade
de consciéncia, como também sua incomensuravel importancia. Ajusta seu senso de proporc¢ao e
VE as coisas tal como sdo, as pessoas como sdo, a Si mesmo como € inerentemente, buscando ser o
que ele é.

Um discipulo compreende a vida ou o aspecto forca da natureza, e para ele a forma ndo exerce
apelo. Trabalha com a forca e por meio dela; reconhece-se como um centro de forca dentro de
outro centro maior de forca, e tem a responsabilidade de direcionar a energia que pode afluir
através dele para 0s canais por meio dos quais o grupo pode se beneficiar.

O discipulo reconhece que € — em maior ou menor grau — um posto avancado da consciéncia
do Mestre, considerando o Mestre sob um duplo aspecto:

a. Como sua propria consciéncia egoica.

b. Como o centro do seu grupo; a for¢a que anima as unidades do grupo, aglutinando-as em
um todo homogéneo.

42



Um discipulo € aquele que esta transferindo a sua consciéncia do pessoal para o impessoal e
que durante a etapa de transicdo necessariamente suporta muitas dificuldades e sofrimentos,
provenientes de varias causas:

a. Do seu eu inferior, que se rebela contra a transmutacao.

b. Do seu grupo imediato, amigos e familiares, que se rebelam diante da sua crescente
Impessoalidade. N&o lhes agrada ser considerados unos com ele no aspecto vida e, no entanto,
separados dele no que diz respeito a desejos e interesses. No entanto, a lei rege, e s6 cabe
verdadeira unidade na vida essencial da alma. Na descoberta do que a forma €, o discipulo
encontrara muito sofrimento, mas esta via leva, mais a frente, a perfeita unido.

O discipulo é aquele que se da conta da sua responsabilidade para com todas as unidades que
estdo sob sua influéncia — a responsabilidade de colaborar com o plano da evolucéo, tal como é
para elas, e assim expandir suas consciéncias e ensinar-lhes a diferenca entre o real e o irreal, a
vida e a forma. Isto faz mais facilmente demonstrando em sua prépria vida qual é sua meta, seus
objetivos e centro de consciéncia.

O trabalho a empreender

O discipulo, portanto, tem varios assuntos nos quais concentrar esforcos:
Uma resposta sensivel a vibracdo do Mestre.

A prética de uma pureza de vida e ndo uma pureza apenas teorica.

A liberdade de viver sem se abater pelas preocupacdes. Neste ponto tem em mente que a
preocupacao se baseia no pessoal, é resultado de falta de desapaixonamento e de uma resposta
muito rapida as vibracGes dos mundos inferiores.

Cumprimento do dever. Este ponto envolve o desempenho desapaixonado de todas as
obrigacOes e a devida atencdo as dividas carmicas. Enfatiza-se de maneira especial e para todos
os discipulos, o valor do desapaixonamento. A falta de discriminacdo ndo € um obstaculo muito
frequente para os discipulos nestes dias, devido ao desenvolvimento da mente, ja a falta de
desapaixonamento, sim, muitas vezes €. Isto significa alcancar aquele estado de consciéncia em
que se observa o equilibrio e nem prazer nem dor dominam, pois foram superados pelo
contentamento e pela beatitude. Bem podemos refletir sobre isto, pois é preciso esforcar-se
seriamente para atingir o desapaixonamento.

Ele também tem que estudar o corpo kama-manésico (corpo desejo-mente). Este ponto é de
real interesse, pois, de muitas maneiras, é o corpo de maior importancia no sistema solar, no que
diz respeito ao ser humano nos trés mundos. No proximo sistema, o veiculo mental das unidades
autoconscientes ocupara uma posicao analoga, tal como o fisico ocupou no sistema solar anterior.

O discipulo também tem que trabalhar cientificamente, se assim se pode dizer, na construcao
do corpo fisico. Deve se esforcar para construir em cada encarnacdo um corpo que lhe sirva de
melhor veiculo para a forca. Por isso, e ao contrario do que alguns pensam, é pratico dar
informac®es sobre a iniciacdo. Nao hd& momento do dia em que ndo se possa vislumbrar essa meta
e levar adiante o trabalho de preparacdo. Um dos maiores instrumentos para o desenvolvimento
pratico, e que esta ao alcance de todos, € o instrumento da FALA. Quem cuida de suas palavras e
so fala com fins altruistas, com o objetivo de difundir a energia do amor por meio da linguagem,

43



domina rapidamente 0s passos iniciais a dar na preparacdo para a iniciacdo. A fala é a
manifestacdo mais oculta que existe, € 0 meio de criacdo e o veiculo para a for¢a. Na limitacdo de
palavras, entendendo-se esotericamente, estd a conservacdo de forca; no uso de palavras bem
escolhidas e pronunciadas, reside a distribuicdo da forca do amor do sistema solar — aquela forca
que preserva, fortalece e estimula. Somente naquele que conhece pelo menos em parte estes dois
aspectos da fala pode ser considerado digno de permanecer diante do Iniciador e extrair dessa
Presenca certos sons e segredos que lhe s&o transmitidos sob a promessa de guardar siléncio.

O discipulo deve aprender a permanecer em siléncio diante do mal. Deve aprender a se calar
ante os sofrimentos do mundo, ndo perdendo tempo em queixas vazias e em demonstracdes de
dor, mas tratando de aliviar a carga do mundo, trabalhando sem desperdigar energias em
conversas. Entretanto, deve falar quando houver necessidade de um estimulo, usando a palavra
para fins construtivos; expressando a for¢ca do amor do mundo, a medida que flui através de si,
onde melhor servir para aliviar a carga, lembrando que, a medida que a raca progride, o elemento
amor e sua expressdo entre 0s sexos se transferirdo para um plano superior. Entdo, por meio da
palavra falada, ndo pela expressdo no plano fisico como ocorre hoje, vird o entendimento do
verdadeiro amor que une aqueles que sdo um s6 em servico e em aspiracdo. O amor entre as
unidades da familia humana tomara a forma de um correto uso da fala para fins de criagdo em
todos os planos, e a energia que agora, na maioria, se manifesta através dos centros inferiores ou
de procriacdo se transferira para o centro da garganta. Trata-se de um ideal ainda distante, mas ja
em nossos dias ha quem visione este ideal e procure — por meio do servico unido, da colaboracéo
amorosa e da unicidade em aspiracdo, pensamento e esforco — dar forma e configuracdo a este
ideal, ainda que de maneira inadequada.

Relagdes grupais

O caminho do discipulo é espinhoso; as adversidades o0 acossam a cada passo e as dificuldades
0 alcangam o tempo todo. Apesar disso, no trilhar do caminho, na superacédo das dificuldades e na
adesdo sincera ao bem do grupo, com uma adequada atencdo aos individuos e seu
desenvolvimento evolutivo, sobrevém finalmente o resultado e a realizacdo da meta. Temos
assim um SERVIDOR da raga. E servidor porque nio tem objetivos proprios a servir e, de suas
envolturas inferiores ndo sai nenhuma vibracdo que possa desencaminha-lo do curso escolhido.
Ele serve, porque sabe o que hd no homem, e porque durante muitas vidas vem trabalhando com
individuos e grupos, expandindo gradualmente o raio de acdo do seu empenho, até reunir em
torno de si aquelas unidades de consciéncia que pode energizar e usar, e através das quais podera
empreender os planos de seus superiores. Tal é a meta, mas as etapas intermediarias sdo repletas
de dificuldades para todos que se encontram no limiar da autodescoberta e de se tornar o proprio
Caminho.

Nesta altura, uma recomendacéo préatica poderia ser Util:

— Estude com cuidado os trés primeiros capitulos da Baghavad Gita. O problema de Arjuna é
0 de todos os discipulos, e a solucdo é eternamente a mesma.

— Esteja alerta e vigie o coracdo. A transferéncia do fogo do plexo solar para o centro
cardiaco incide em muita dor. N&o é facil amar como amam os Grandes Seres, com amor puro,
que ndo exige recompensa; com amor impessoal, que se alegra quando ha resposta, mas nao a
espera, e ama constante, silenciosa e profundamente através das aparentes divergéncias, com a
certeza de que quando cada um tiver encontrado o caminho para o lar, compreendera que lar é o
lugar da unificagéo.

44



— Esteja preparado para a soliddo. E a lei. Quando um homem se dissocia de tudo que diz
respeito aos seus corpos fisico, astral e mental e se centraliza no Ego, sobrevém uma separacdo
temporaria, que deve ser suportada e atravessada, e que o leva, em um periodo posterior, a
estabelecer um vinculo mais estreito com todos que estdo associados com ele por meio do carma
de vidas passadas, do trabalho grupal e da atividade do discipulo (realizada, de inicio, quase
inconscientemente), de reunir aqueles através dos quais devera trabalhar mais tarde.

— Cultive a felicidade, sabendo que a depressdo, a investigagdo excessivamente doentia das
motivacOes e a exagerada susceptibilidade a critica dos outros levam a um estado em que o
discipulo se torna quase inutil. A felicidade se baseia na confianca no Deus interno, na adequada
apreciacdo do tempo e no autoesquecimento. Tome todas as coisas boas que possam acontecer
como créditos para difundir contentamento e ndo se rebele contra a alegria e o prazer do servigo
prestado, supondo que seja indicativo de que algo ndo anda bem. O sofrimento sobrevém quando
o eu inferior se rebela. Controle esse eu inferior, elimine o desejo e tudo sera alegria.

— Tenha paciéncia. A resisténcia ¢ uma das caracteristicas do Ego. O Ego persiste porque
sabe que é imortal. A personalidade esmorece porque sabe que o tempo é curto.

Para o discipulo nada ocorre que ndo esteja previsto no plano, e quando as motivacles e a
Unica aspiracdo do coracdo sdo o cumprimento da vontade do Mestre e 0 servigo a raca, 0 que
acontece tem em si as sementes da proxima empresa e também contém o ambiente necessario
para 0 proximo passo. Temos nisso muito esclarecimento e também aquilo em que o discipulo
pode se apoiar quando a visdo se anuvia, a vibracdo fica mais baixa do que talvez devesse estar e
0 raciocinio se embaca em razdo dos miasmas oriundos das circunstancias do plano fisico. Em
muitos discipulos, certas coisas que aparecem no corpo astral baseiam-se em antigas vibracoes,
ndo tém nenhum fundamento real e o campo de batalha é controlar a situacdo astral de tal maneira
que das ansiedades e preocupacdes presentes brotem a confianca e a paz, e da acdo e interacdo
violentas possa se desenvolver a tranquilidade.

E possivel alcancar um ponto em que nada do que acontece pode perturbar a calma interna, em
que a paz que transcende toda compreensdo é conhecida e experimentada, porque a consciéncia
estd centrada no Ego, que é a propria paz, a esfera da vida budica; em que a propria estabilidade é
conhecida e sentida e o equilibrio reina, porque o centro de vida esta no Ego, o qual — em
esséncia — é estabilidade; em que reina a calma, serena e inabalavel, porque o divino Conhecedor
empunha as rédeas do governo e ndo permite transtornos oriundos do eu inferior; em que a
propria beatitude é alcancada e que ndo se baseia nas circunstancias dos trés mundos, mas no
entendimento interno da existéncia separada do ndo-eu, existéncia que persiste quando tempo e
espaco, e tudo que neles contém, deixam de existir; isto é conhecido quando todas as ilusdes dos
planos inferiores sdo vivenciadas, transpostas e transmutadas; isto perdura quando o pequeno
mundo do esforco humano tiver se dissipado e desaparecido, passando a ser considerado como
nada, estando baseado no conhecimento de que EU SOU AQUELE.

Esta atitude e experiéncia é para todos aqueles que persistem em seu elevado esforco e a nada
ddo valor, a ndo ser alcancar a meta, e que administram um curso resoluto através das
circunstancias, com os olhos fixos na visao futura e os ouvidos atentos a Voz do Deus interno que
ressoa no siléncio do coracdo; os pés firmemente apoiados no caminho que leva ao Portal da
Iniciacdo; as méos estendidas para ajudar o mundo e toda a vida subordinada ao chamado do
servico. Entdo, tudo o que vem ¢ para o melhor — doenca, oportunidade, sucesso e desenganos,

humilhacGes e maquinagdes dos inimigos, incompreensdo por parte dos seres queridos — tudo é
45



para ser usado e tudo que existe para ser transmutado. Eles se ddo conta de que a continuidade da
visdo, da aspiracdo e do contato internos s&o mais importantes do que tudo aquilo. Essa
continuidade é o que deve ser visado, ndo gracas as circunstancias, mas apesar delas.

A medida que o aspirante progride, ndo apenas equilibra os pares de opostos, como o segredo
do coracdo do seu irmao Ihe € revelado. Ele se torna uma forga reconhecida no mundo, sendo tido
como alguém em quem se pode contar para servir. Os homens recorrem a ele quando precisam de
ajuda, pois reconhecem a atividade que desempenha, e ele comeca a emitir a sua nota para ser
ouvida nas linhas devicas e humanas. Assim faz — nesta etapa — por meio da escrita, da palavra
falada, dando cursos e ensinamentos, exprimindo-se por meio da musica, da pintura e da arte. De
um jeito ou de outro alcanca o coracdo dos homens e se torna um auxiliar e servidor da sua raca.
H4& outras duas caracteristicas desta etapa a mencionar:

O aspirante reconhece o valor oculto do dinheiro no servico. N&o busca nada para si, exceto
aquilo que pode equipa-lo para o trabalho a realizar, e encara o dinheiro com respeito, e 0 que 0
dinheiro pode comprar como algo a ser usado para os demais, e como meio para fomentar a
realizacdo dos planos do Mestre, tal como ele os percebe.

O significado oculto do dinheiro é pouco compreendido e, no entanto, uma das grandes provas
para se determinar o lugar de um homem no Caminho Probacionéario é a sua atitude e a maneira
como aborda aquilo que todos os homens buscam com o fim de satisfazer seus desejos. Apenas
guem nada deseja para si mesmo pode ser um recebedor de recompensa financeira e um
distribuidor das riquezas do universo. Nos outros casos em que as riquezas aumentam, elas
trazem consigo nada mais além de dor e aflicdo, desgostos e mau uso.

Nesta etapa, a vida do aspirante se torna também um instrumento de destruigdo, no sentido
oculto do termo. A forca que flui através dele, procedente dos planos superiores e do seu Deus
interno, produz as vezes resultados peculiares sobre seu ambiente e onde quer que va, porque atua
como estimulo, tanto para o bem como para o mal. Os pitris lunares, pequenas vidas que
conformam os corpos de seus irmdos e o seu préprio, sdo igualmente estimulados, sua atividade é

intensificada e seu poder exacerbado. Esta condicdo é usada por Aqueles que trabalham no lado
interno para ensejar certos fins desejados. E isto também que muitas vezes causa a queda
temporaria de almas avancadas. Ndo sdo capazes de suportar a forca que é vertida sobre elas e,
devido ao sobre-estimulo temporéario de seus centros e veiculos, desmoronam. Isto ocorre tanto
em grupos como em individuos. Porém, se os senhores lunares ou vidas do eu inferior forem
previamente subjugados e controlados, o efeito da forca e da energia contatadas serve para
estimular a resposta da consciéncia do cérebro fisico e dos centros da cabeca ao contato egoico.
Assim, a forca que de outro modo seria destrutiva, torna-se um fator benéfico e um estimulo atil,
podendo ser utilizada pelos Conhecedores para conduzir os homens a uma iluminagdo maior.

Todos esses passos devem ser dados nos trés planos inferiores e nos trés corpos, de acordo
com seu raio e sub-raio particulares. Desta maneira o discipulo realiza o trabalho e recebe seu
teste e treinamento. Assim, é levado — pela correta direcdo da energia e sabia manipulacdo das
correntes de for¢a — ao Portal da Iniciacdo, e passa da Camara do Conhecimento para a Camara
da Sabedoria, na qual, gradualmente, torna-se “consciente” de forcas e poderes latentes em seu
préprio Ego e grupo egoico, na qual pode utilizar a forca desse grupo, pois confia-se que sé a
manejara para ajudar a humanidade, e na qual — depois da quarta iniciacdo — torna-se participe e
Ihe é confiada uma parte da energia do Logos Planetério, desta maneira habilitando-se a dar
continuidade aos planos do Logos Planetario para a evolucgéo.

46



Caberia lembrar que os discipulos de primeiro raio compreendem o discipulado basicamente
em termos de energia, forca ou atividade, enquanto que os discipulos de segundo raio o
compreendem mais em termos de consciéncia ou iniciagdo. A isto se deve a divergéncia nas
expressdes de uso comum e a falta de compreensdo entre os pensadores. Seria interessante
expressar a ideia do discipulado com base nos distintos raios, significando com isso 0
discipulado, tal como se manifesta como servi¢o no plano fisico:

1° Raio Forca Energia Acéo O ocultista

2° Raio Consciéncia Expanséo Iniciagdo O verdadeiro psiquico
3% Raio Adaptacéo Desenvolvimento Evolugéo O mago

4° Raio Vibracéo Resposta Expressao O artista

5° Raio Atividade mental Conhecimento  Ciéncia O cientista

6° Raio Devocéo Abstragéo Idealismo O devoto

7° Raio Encantamento Magia Ritual O ritualista

Tenhamos em mente, cuidadosamente, que aqui estamos tratando de discipulos.

A medida que eles progridem, as diversas linhas se aproximam e se fundem. Todos em algum
momento foram magos, pois todos passaram pelo terceiro raio. O problema agora diz respeito ao
mistico e ao ocultista, e a sua sintese final. Um estudo cuidadoso do que foi exposto fard entender
as dificuldades que surgem entre os pensadores e entre os discipulos de todos os grupos, que
consistem na identificacdo deles proprios com alguma forma e na incapacidade de
compreenderem os diferentes pontos de vista dos outros. A medida que o tempo for passando e
entrarem em relacdo mais estreita com os dois Mestres que lhes concernem (seu Deus interno e
seu Mestre pessoal), desaparecera a incapacidade de cooperar e de fundir seus interesses em prol
do grupo, e em lugar de divergéncia havera comunh&o de esforcos, similaridade de objetivos e
mutua colaboracdo. Devemos refletir sobre isto, pois contém a chave de muito do que é confuso
e, para muitos, penoso.

CAPITULO IX
O CAMINHO DA INICIACAO

Depois de um periodo mais curto ou mais longo, o discipulo se encontra diante do Portal da
Iniciacdo. Devemos lembrar que & medida que nos aproximamos do Mestre e do Portal, isso se
da, como diz o livro Luz no Caminho: “com os pés banhados no sangue do coracao”. Cada passo
é dado mediante o sacrificio de tudo que é mais caro ao coracdo, em um ou outro plano, e este
sacrificio deve ser sempre voluntario. Quem trilha o Caminho Probacionario e o Caminho da
Santidade sabe o preco que deve pagar, reajusta o senso de valores e, portanto, ndo julga como
faz 0 homem do mundo. E 0o homem que esta tentando tomar “o reino pela violéncia” e, nesta
tentativa, esta preparado para o consequente sofrimento. E o homem que considera que nada tem
valor, exceto alcancar a meta, e que esta disposto, na luta do dominio do eu inferior pelo Eu
Superior, a sacrificar a prépria vida.

As duas primeiras iniciagoes
Na primeira iniciacdo, o Ego deve ter controlado em grande medida o corpo fisico e vencido

“os pecados da carne”, como coloca a fraseologia cristd. Ndo devem prevalecer a gula, o
47



alcoolismo, a licenciosidade, nem a satisfacdo das exigéncias do elemental fisico; portanto, o
controle deve ser total e a tentacdo vencida. Sera mantida uma atitude geral de obediéncia ao Ego
e a disposicao de obedecer deve ser muito forte. O canal entre o superior e o inferior se expande,
e a carne obedece praticamente de maneira automatica.

O fato de nem todos os iniciados atenderem a esta norma pode ser atribuido a vérias causas,
mas a nota que soam deve ser a da retiddo; eles reconhecem as préprias debilidades de maneira
sincera diante de todos, e a luta que empreendem para se adaptar as normas mais elevadas deve
ser evidente, mesmo que nédo alcancem a perfeicdo. Os iniciados podem cair, e caem, incorrendo
assim no castigo da lei. Também podem prejudicar o grupo, e prejudicam, com sua queda, €
assim devem se submeter ao carma do reajuste, tendo que expiar o dano mediante um servico
mais prolongado, no qual os préprios membros do grupo, mesmo que inconscientemente, aplicam
a lei; seu progresso sera seriamente obstruido e perderdo muito tempo para esgotar 0 carma com
as unidades que prejudicaram. Devido ao fato de um homem ser um iniciado e, portanto, um
instrumento para uma forga de tipo muito elevada, seus desvios do caminho reto exercem efeitos
mais danosos do que os de um homem menos avangado. Seu prémio e castigo serdo igualmente
maiores. Inevitavelmente, deve pagar o preco antes de ser autorizado a prosseguir no Caminho.
Quanto ao grupo prejudicado, qual deve ser a atitude? Reconhecer a gravidade do erro, aceitar
com lucidez os fatos, abster-se de criticas pouco fraternas e verter amor sobre o irmao incorreto:
tudo isso juntamente com acdes que tornem claro para o publico em geral que tais pecados e
violagdes da lei ndo sdo tolerados. Acrescente-se a isso uma atitude mental do grupo em questédo
que o levara (a0 mesmo tempo em que atua com firmeza) a ajudar o irmao equivocado a constatar
Seu erro, a cumprir o carma punitivo e entdo reintegra-lo no apreco e respeito, depois de feitas as
devidas reparacoes.

Nem todos se desenvolvem em linhas idénticas ou paralelas, portanto ndo € possivel ditar
regras rigidas e invariaveis em relacdo ao procedimento exato em cada iniciacdo, nem determinar
quais centros devem ser vivificados ou que visdo deve ser conferida. Muito depende do raio do
discipulo, do seu desenvolvimento em qualquer direcdo especifica (pois as pessoas ndo se
desenvolvem da mesma maneira), do carma individual, e também das exigéncias de um dado
periodo. No entanto, € possivel sugerir: na primeira iniciagdo, a do nascimento do Cristo,
normalmente é vivificado o centro cardiaco, a fim de se obter um controle mais eficaz sobre o
veiculo astral e prestar um servico maior a humanidade. Depois desta iniciagdo, o ensinamento ao
iniciado recai principalmente sobre os fatos relativos ao plano astral; ele tem que estabilizar seu
veiculo emocional e aprender a atuar no plano astral com a mesma facilidade e naturalidade como
faz no plano fisico; entra em contato com os devas astrais; aprende a controlar os elementais
astrais; deve atuar com facilidade nos subplanos inferiores, e o valor e a qualidade do seu trabalho
no plano fisico aumentam. Nesta iniciacdo, passa da Camara do Conhecimento para a Camara da
Sabedoria. Neste periodo, a énfase repousa no desenvolvimento astral, embora seu instrumental
mental se desenvolva progressivamente.

Muitas vidas transcorrem entre a primeira e a segunda iniciacbes. Um longo periodo de
encarnacdes pode ser necessario para que o controle do corpo astral seja alcancado e o iniciado
esteja pronto para o proximo passo. O Novo Testamento mostra uma analogia interessante na
vida do iniciado Jesus. Muitos anos se passaram entre o Nascimento e o Batismo, mas em trés
anos Ele deu os trés passos restantes. Uma vez tomada a segunda iniciacdo, 0 progresso sera
rapido; a terceira e a quarta iniciacdes se seguirdo provavelmente na mesma vida ou na seguinte.

A segunda iniciacdo constitui a crise do controle do corpo astral. Assim como na primeira

iniciacdo se demonstra o controle do corpo fisico denso, na segunda, de maneira semelhante,
48



demonstra-se o controle do astral. O sacrificio e a morte do desejo tera sido a meta do esforco. O
Ego dominou o desejo, e s6 se ambiciona o que é para o bem do todo, na linha da vontade do Ego
e do Mestre. O elemental astral é controlado, o corpo emocional se torna puro e limpido, e a
natureza inferior vai rapidamente desaparecendo. Nesta oportunidade, o Ego retém com firmeza
os dois veiculos inferiores e 0s submete a sua vontade. A aspiracdo e 0 anseio de servir, amar e
progredir tornam-se tdo intensos que, em geral, observa-se um desenvolvimento muito rapido.
Isto explica o fato de que esta iniciacdo e a terceira muitas vezes (mas ndo invariavelmente) se
sucedem em uma mesma vida. Neste periodo da histéria do mundo foi dado tal estimulo a
evolucdo, que as almas aspirantes — ao sentir a desesperadora e evidente necessidade da
humanidade — estdo sacrificando tudo para atender a necessidade.

Uma vez mais, ndo devemos incorrer no erro de crer que tudo isto acontece nos mesmos
passos e etapas de maneira invaridvel e consecutiva. Muito se faz em unissono e
simultaneamente, pois o trabalho de exercer controle é lento e arduo, mas no intervalo entre as
trés primeiras iniciacGes é preciso alcancar e manter uma etapa definida na evolugédo de cada um
dos trés veiculos inferiores, para que seja permitido haver, com seguranca, maior expansao do
canal. Muitos de nds estamos trabalhando atualmente nos trés corpos, a medida que trilhamos o
Caminho Probacionario.

Nesta iniciacdo, sendo seguido o curso normal (o qual, mais uma vez, ndo ¢é de todo certo) sera
vivificado o centro da garganta. Isto desenvolve a capacidade de aproveitar as aquisi¢cdes da
mente inferior no servico ao Mestre e na ajuda ao homem; confere a habilidade de dar e proferir o
que for util, possivelmente através da palavra falada, mas com certeza na prestacdo de algum tipo
de servigo. Proporciona uma visdo das necessidades do mundo, e mostra um fragmento adicional
do plano. Portanto, o trabalho a realizar antes de tomar a terceira iniciagdo é a completa
subordinacdo do ponto de vista pessoal as necessidades do todo, o que implica no dominio total
da mente concreta pelo Ego.

As duas iniciagOes seguintes

Depois da segunda iniciagdo, os ensinamentos passam para um nivel mais elevado. O iniciado
aprende a controlar seu veiculo mental, desenvolve a capacidade de manipular matéria mental e
aprende as leis da construcdo de pensamentos criadores. Atua livremente nos quatro subplanos
inferiores do plano mental e, antes da terceira iniciacdo, deve dominar totalmente os quatro
subplanos inferiores dos trés planos dos trés mundos — de maneira consciente ou inconsciente.
Aprofunda o conhecimento do microcosmo, e em grande medida domina, na teoria e na pratica,
as leis da sua prépria natureza, dai a sua capacidade experimental de dominar os quatro subplanos
inferiores dos planos fisico, astral e mental. Este fato € sumamente interessante. O controle dos
trés subplanos superiores ainda ndo esta completo, o que é uma das razGes das falhas e erros dos
iniciados. Ainda ndo aperfeicoaram o dominio da matéria dos trés subplanos superiores, 0s quais
ainda estdo por dominar.

Na terceira iniciacdo, algumas vezes denominada de Transfiguracdo, toda a personalidade €
inundada com luz proveniente do alto. Somente depois desta iniciacdo a Monada guia
absolutamente o Ego, vertendo Sua vida divina cada vez mais no canal ja preparado e purificado,
tal como, na terceira cadeia, a cadeia lunar, o Ego individualizou a personalidade por meio do
contato direto, um método de individualizagdo diferente do que vimos nesta quarta cadeia. A Lei
de Correspondéncia, se aplicada aqui, se mostraria muito reveladora e poderia demonstrar uma
interessante analogia entre os métodos da individualizacdo nas diversas cadeias e as expansées de

consciéncia que ocorrem nas diferentes iniciagoes.
49



Mais uma vez, é dada uma visdo do que estd por vir; o iniciado fica em condigdes de
reconhecer os outros membros da Grande Loja Branca a qualquer momento e suas faculdades
psiquicas sdo estimuladas mediante a vivificacdo dos centros da cabeca. Até passar por esta
iniciacdo, ndo é necessario nem aconselhavel desenvolver as faculdades de sintese, a
clariaudiéncia e a clarividéncia. O objetivo de todo desenvolvimento é despertar a intuicéo
espiritual; feito isso, quando o corpo fisico for puro, o corpo astral estavel e firme e o corpo
mental controlado, o iniciado podera entdo manejar com seguranga e precisdo as faculdades
psiquicas, com o objetivo de ajudar a ragca. N&o apenas pode usar estas faculdades, como também
estard apto a criar e vivificar formas-pensamento claras e bem definidas, pulsando no espirito de
servico e isentas do controle da mente inferior ou do desejo. Estas formas-pensamento ndo serdo
desarticuladas, desconexas e desagregadas (como ocorre com as que sao criadas pela massa dos
homens), mas terdo uma boa medida de sintese. Arduo e incessante deve ser o trabalho para isto,
mas quando a natureza de desejos estad estabilizada e purificada, o controle do corpo mental
sobrevém mais facilmente. Por esta razdo o caminho do devoto é mais facil em certos aspectos do
que o do homem intelectual, pois aprendeu a dimensao do desejo purificado e avanga pelas etapas
necessarias.

A personalidade alcanca assim uma etapa em que suas vibragdes sdo de ordem muito elevada,
a matéria dos trés corpos é relativamente pura e a apreensdo do trabalho a ser feito no
microcosmo e a parte a desempenhar no trabalho do macrocosmo estda muito avancada. Fica
evidente, portanto, a razdo de somente na terceira iniciagdo o Sumo Hierofante, o Senhor do
Mundo, ser Ele proprio o oficiante. E a primeira vez que entra em contato com o iniciado, pois
antes ndo era possivel. Nas duas primeiras iniciacdes o Hierofante é o Cristo, o Instrutor do
Mundo, o Primogénito entre muitos irmaos, um dos primeiros da nossa humanidade a tomar
iniciagdo. Browning traz esse pensamento de maneira muito bela nas palavras de seu poema
“Saulo”:

uma face como a minha face que te receberg;
um Homem como eu que amaras,

e pelo qual seras para sempre amado;

Uma mé&o como esta

abrird as portas de uma nova vida para ti.
Contempla o Cristo que espera!*

Porém, tendo o iniciado realizado maior progresso e tomado as duas iniciagdes, ocorre uma
mudanca. O préprio Senhor do Mundo, o Ancido dos Dias, o inefavel Regente, € Quem ministra a
terceira iniciacdo. Por qué? Porque agora o corpo fisico plenamente consagrado pode suportar
com segurancga as vibragdes dos outros dois corpos quando voltam ao seu abrigo, depois de ter
estado na Presenca do Rei; porque agora o corpo astral purificado e o mental controlado podem
permanecer sem perigo diante do Rei. Purificados e controlados, ali se mantém e, pela primeira
vez, vibram conscientemente no Raio da Monada. Entdo, com os corpos preparados, o0 iniciado
pode receber e adquirir a capacidade de ver e ouvir em todos os planos e, em seguranga, servir-se
da faculdade de ler e entender os arquivos, pois maior poder acompanha um conhecimento mais
completo. Com o coracgédo suficientemente puro e amoroso e o intelecto estavel, é possivel agora
suportar a tensao de saber.

4 N. do T. No original, “Saul”. Poema em traducao livre.
50



Antes de tomar a quarta iniciacdo intensifica-se o trabalho de treinamento e a aceleragédo e o
acimulo de conhecimentos devem ser extraordinariamente rapidos. O iniciado tem acesso
frequente a biblioteca de livros ocultistas, e depois desta iniciacdo ndo s6 pode entrar em contato
com o Mestre com o qual estd vinculado e vem trabalhando conscientemente durante longo
tempo, como também com os Chohans, o Bodhisattva e 0 Manu, ajudando-Os em certa medida.

Ele também tem que captar intelectualmente as leis dos trés planos inferiores e da mesma
maneira maneja-las em auxilio ao esquema da evolucéo. Ele estuda os planos csmicos e tem que
dominar seus diagramas; torna-se conhecedor das particularidades técnicas ocultistas e
desenvolve a visdo quadridimensional, se ja ndo a possui. Aprende a dirigir as atividades dos
devas construtores e, a0 mesmo tempo, trabalha continuamente no desenvolvimento de sua
natureza espiritual. Comeca a coordenar rapidamente o veiculo budico e, nesta coordenacao,
desenvolve o poder de sintese, a principio em pequena medida e, gradualmente, de maneira mais
detalhada.

Ao chegar a hora de tomar a quarta iniciagdo, o iniciado domina perfeitamente o quinto
subplano e é, portanto, um Adepto — usando o termo técnico — nos cinco subplanos inferiores dos
planos fisico, astral e mental, e esta a caminho de dominar o sexto. Seu veiculo budico pode atuar
nos dois subplanos inferiores do plano budico.

Em geral, a vida do homem que toma a quarta iniciacdo, a Crucificacdo, é de grande sacrificio
e sofrimento. E a vida do homem que faz a Grande Renuncia, e que mesmo exotericamente é
considerada ardua, dificil e dolorosa. Tudo ele abandona, até mesmo a sua perfeita personalidade,
no altar do sacrificio, e fica despojado de tudo. A tudo renuncia, amigos, dinheiro, reputacao,
individualidade, posicdo no mundo, familia e até a propria vida.

As iniciagdes finais

Depois da quarta iniciacdo, ndo resta muito por fazer. O dominio do sexto subplano prossegue
com rapidez e a matéria dos subplanos superiores do badico é coordenada. O iniciado € admitido
em uma associacdo mais estreita na Loja, e seu contato com os devas € mais completo. Vai
esgotando rapidamente os recursos da Camara da Sabedoria e decifrando os planos e diagramas
mais complexos. Torna-se perito no significado de cor e som, é capaz de manejar a lei nos trés
mundos e fazer contato com sua Monada com mais liberdade do que a maioria da raga humana
faz com seus Egos. Encarrega-se também de muito trabalho, ensinando a muitos estudantes,
auxiliando em muitos projetos, e retne sob sua direcdo aqueles que o ajudardo no futuro. Esta
exposicao trata apenas dos que permanecem para ajudar a humanidade neste globo. Mais adiante
trataremos de algumas linhas de trabalho que se estendem ante o Adepto, se Ele deixar o servico
na Terra.

Depois da quinta iniciacdo, o homem esta perfeito no que se refere a este esquema, embora
possa, Se quiser, tomar outras duas iniciagoes.

Para chegar a sexta iniciacdo, o Adepto tem que fazer um curso muito intenso de ocultismo
planetario. Um Mestre aplica a lei nos trés mundos, enquanto que um Chohan de sexta iniciacao
aplica a lei na cadeia em todos os niveis; um Chohan de sétima iniciacdo aplica a lei no sistema
solar.

E evidente que o estudante que investiga estes assuntos com zelo encontrara muitas coisas que

dizem respeito a ele pessoalmente, embora a ceriménia em si possa estar ainda muito longe. Pelo
51



estudo do processo e do proposito, pode se conscientizar do grande fato fundamental de que o
método da iniciacao € de:

a. Entender a forca.
b. Aplicar a forga.
c. Usar a forca.

O iniciado de todo grau, do mais humilde de primeiro grau que pela primeira vez faz contato
com determinado tipo de forca especializada, até o emancipado Buda de sétimo grau, todos se
ocupam de energia de um ou outro tipo. As etapas de desenvolvimento do aspirante seriam
expressas como segue:

1. Ele tem que se tornar ciente, por meio da discriminacdo, da energia ou forca do seu proprio eu
inferior.

2. Ele tem que impor sobre esse ritmo energético um outro superior, até que o ritmo inferior seja
suplantado pelo superior, e 0 antigo método de expressar energia cesse totalmente.

3. Devido a gradual expansdo do conhecimento, é autorizado a fazer contato e — recebendo
orientacdo — a aplicar certas formas de energia grupal, até o0 momento em que se capacita
cientificamente para manejar forca planetaria. A duracdo até chegar a etapa final depende
inteiramente do progresso que faz no servico a raca e no desenvolvimento dos poderes da alma
que séo a sequéncia natural do desenvolvimento espiritual.

A aplicacdo do Cetro da Iniciacdo pelo Bodhisattva nas duas primeiras iniciacbes capacita o
iniciado a dirigir e usar a forga do eu inferior, a verdadeira energia santificada da personalidade
dedicada ao servico. Na terceira iniciacdo, a aplicacio do Cetro pelo Iniciador Unico
disponibiliza de maneira muito mais extensa a for¢ca do Eu Superior ou Ego, e ativa no plano
fisico toda a energia acumulada no veiculo causal durante inUmeras encarnacdes. Na quarta
iniciacdo, pode usar a energia do seu grupo egoico em prol da evolucdo planetaria e, na quinta
iniciacdo, tem a sua disposicdo a forca ou energia do planeta (entendida esotericamente, e nédo
apenas como forga ou energia do globo material). Durante as cinco inicia¢des, estes dois grandes
Seres, o Bodhisattva primeiro e depois o Iniciador Unico, o Senhor do Mundo, Sanat Kumara, s3o
os administradores ou hierofantes. Depois destas cerimonias, se o iniciado decidir tomar as duas
iniciagbes finais que sdo possiveis nesse sistema solar, entra em atividade um tipo de energia
ainda mais elevada em expressdo do Eu Uno, sobre a qual s6 podemos fazer mencdo. Na sétima
iniciacdo, esse Ser do Qual Sanat Kumara é a manifestacdo, o Logos do nosso esquema em Seu
préprio plano, torna-se o Hierofante. Na sexta iniciacdo, a expressao desta Existéncia em um
plano intermediario, um Ser que deve no presente permanecer inominado, empunha o Cetro, faz
prestar 0 juramento e revela o segredo. Nestas trés expressdes do governo hierarquico — Sanat
Kumara na periferia dos trés mundos, o Ser Inominado nos confins dos altos planos da evolugéo
humana e o proprio Espirito Planetario na etapa final — temos as trés grandes manifestacfes do
préprio Logos planetario. Na grande e final iniciacdo aflui, através do Logos Planetario, o poder
do Logos Solar, Aquele que revela ao iniciado que o Absoluto é a consciéncia em sua maxima
expressao, embora na etapa da existéncia humana se deva considerar o Absoluto como né&o-
consciéncia.

Cada uma das iniciacBes maiores € uma sintese das menores, e somente a medida que o
homem procura expandir sua consciéncia nos assuntos da vida diaria, pode ele esperar alcancar

essas etapas posteriores que sdao a culminacdo de muitas anteriores. Os estudantes devem
52



descartar a ideia de que, sendo “muito bons e altruistas”, algum dia se encontrardo,
repentinamente, ante o Grande Senhor. Estdo colocando o efeito antes da causa. A bondade e o
altruismo brotam do entendimento e do servico, e a santidade de carater é efeito das expansdes de
consciéncia que o homem fomenta em si mesmo por meio de arduos esforcos. Portanto, € aqui e
agora que o homem pode se preparar para a iniciacdo, o que faz ndo enfatizando o aspecto
cerimonial, como fazem muitos com emocionada expectativa, mas trabalhando de maneira siste-
matica e sem pausa no firme desenvolvimento do corpo mental, por um processo arduo e
espinhoso de controlar o corpo astral, de maneira a se tornar responsivo as trés vibracdes que
provém:

a. do Ego,

b. do Mestre,

c. dos irmaos que o circundam. Torna-se sensivel a voz do seu Eu Superior, assim esgotando
0 carma sob a inteligente direcdo do seu préprio Ego. Torna-se consciente, por meio do Ego, da
vibracdo que emana do seu Mestre; aprende a percebé-la cada vez mais e a responder a ela cada
vez mais plenamente. Torna-se, afinal, cada vez mais sensivel as alegrias, pesares e dores
daqueles com quem esta diariamente em contato; sente que sdo suas alegrias, pesares e dores e,
no entanto, isso ndo o incapacita para o trabalho.

CAPITULO X
A UNIVERSALIDADE DA INICIACAO

Os ensinamentos ocultistas ja enfatizaram muitas vezes que o processo de iniciacdo, tal como é
entendido em geral, € anormal, ndo é um processo normal. Todo progresso no reino da
consciéncia procede naturalmente, por uma serie sucessiva de despertamentos que deveriam
ocorrer de maneira muito mais gradual e abarcar um periodo bem mais extenso do que acontece
nas nossas condicBes planetarias atuais. Este modo especifico de desenvolver a consciéncia na
familia humana foi iniciado pela Hierarquia ao final da quarta sub-raca da raca-raiz atlante, e
persistird até meados da proxima ronda, quando entdo tera sido proporcionado 0 necessario
estimulo e como trés quintos da familia humana, esotericamente, “terdo posto 0s pés no
caminho”, com um grande percentual em processo de se tornar o préprio Caminho, o processo
normal podera ser retomado.

Iniciacdo nos diversos planetas

O processo de estimulo dos Egos humanos por meio de instru¢des sucessivas e de aplicacdo da
forca elétrica dindmica do Cetro é usado atualmente em trés planetas do nosso sistema. E
instituido em cada quarta ronda, e seu particular interesse reside no fato de que para a quarta
Hierarquia Criadora, em cada quarta cadeia e quarto globo da quarta ronda, a iniciacdo enfatizada
é a quarta, a Crucificacdo. A quarta Hierarquia Criadora € a suma expressdo da vontade
consciente e do sacrificio do Logos Solar, e o grande simbolo da unido inteligente do espirito com
a matéria. Por isso a quarta iniciacdo, que apresenta essas verdades cosmicas e resume 0 objetivo
deste sacrificio fundamental, ocupa um lugar eminente.

O estudante deve lembrar que 0s outros esquemas planetarios, embora basicamente sejam
Ccomo 0 nosso quarto esquema, tém profundas diferencas em termos de manifestacdo, devido as
distintas caracteristicas e ao carma individual do Logos Planetario ou Raio encarnado. Estas
diferencas afetam:

53



a. O processo iniciatico, tanto no cerimonial como nos aspectos altruisticos.

b. A aplicacdo do Cetro, pois o tipo de for¢a que incorpora, quando entra em conjun¢ao com a
forca diferenciada do tipo planetario, produz resultados de natureza e grau diversos.

c. Os tempos propicios a iniciacdo. Os Egos encarnados em um dado planeta — segundo o tipo de
Raio — serdo facilmente estimulados ou ndo, conforme o caso e segundo as condigOes
astroldgicas, o que trara periodos de desenvolvimento mais curtos ou mais prolongados, antes de
cada iniciacéo ou entre elas.

d. Os fendbmenos elétricos produzidos nos planos superiores, a medida que cada vez mais
unidades humanas “resplandecem” esotericamente. E preciso ter presente que o sistema solar,
com tudo que inclui, esta se expressando em termos de luz, e que o processo de iniciacdo pode ser
considerado, portanto, como aquele em que os diferentes pontos de luz (ou chispas humanas) sao
estimulados, sua luminosidade e temperatura se intensificam e a esfera de influéncia de cada luz
se alarga.

Os trés esquemas planetarios em que esta sendo testado o grande experimento da iniciacao sdo
a Terra, Vénus e um outro planeta. Vénus foi a primeira esfera do experimento, e 0 éxito dessa
iniciativa e a forgca gerada foram a causa de um movimento similar em nosso planeta. Nenhum
planeta aumenta seu suprimento de forca e, portanto, sua esfera de influéncia, sem incorrer em
obrigacdes e exercer efeito sobre outros esquemas; o intercambio de forca e energia entre esses
dois planetas, Vénus e Terra, é continuo. Um processo similar foi instituido recentemente em
outro esquema planetario e quando, na proxima ronda, a nossa Terra alcancar uma etapa
evolutiva andloga a do esquema venusiano na época em que sua influéncia foi sentida por nés,
também ajudaremos a estimular outro grupo de Egos planetérios e a instituir um procedimento
similar entre os filhos dos homens de outro esquema.

Nos trés grandes esquemas planetarios de Netuno, Urano e Saturno, ndo sera empregado o
método de iniciacdo. Eles receberdo de outros esquemas aqueles que, esotericamente, estiverem
“salvos”. Vale dizer que todos, de qualquer esquema, que atinjam as necessarias expansdes de
consciéncia (como as que serdo alcancadas pela maioria da familia humana antes da metade do
proximo grande ciclo ou ronda) serdo considerados “salvos”, enquanto que os demais serdo tidos
como insucessos e serdo reservados para um maior desenvolvimento em periodos posteriores ou
transferidos para os esquemas planetarios que, do ponto de vista do tempo, ndo estejam tdo
avancados como 0 nosso esquema terrestre. Esses trés esquemas maiores absorvem e sintetizam a
energia dos outros.

Iniciacéo e os Devas

Talvez se perguntem se os devas experimentam iniciacdes; podemos tratar sucintamente deste
ponto.

A iniciacdo tem a ver com o desenvolvimento consciente do eu e concerne ao aspecto
sabedoria do Eu Uno. Pressupde o desenvolvimento do principio inteligéncia e implica em que a
unidade humana capte o propdsito e a vontade e participe deles de maneira inteligente através do
amor e do servico. Os devas, exceto 0s devas maiores que passaram pelo reino humano em ciclos
anteriores e agora estdo colaborando na evolu¢do do homem, ainda ndo séo autoconscientes. Eles
crescem e se desenvolvem por meio das sensacGes e néo pelo poder do pensamento consciente. O

54



homem, porém, cresce por meio de expansdes de realizacfes autoconscientes, autoiniciadas e
autoimpostas. E a linha da aspiracdo e do esforgo consciente, sendo a linha de desenvolvimento
mais dificil no sistema solar, pois ndo segue a linha de menor resisténcia, mas inicia e impde um
ritmo superior. Os devas seguem a linha de menor resisténcia e procuram se apropriar e
experimentar a vibragdo das coisas tais como sdo na plenitude dos sentimentos e sensacoes.
Portanto, o método para eles é a progressiva intensidade na apreciacdo da sensa¢do do momento,
e ndo, como no homem, em uma depreciagcao progressiva das coisas tais como sdo, ou do aspecto
material, que conduz ao esforco de alcancar e abarcar em sua consciéncia a realidade subjetiva, as
coisas do espirito — em contraste com a irrealidade objetiva, as coisas da matéria. Os devas
procuram sentir, enquanto os homens procuram saber. Em consequéncia, os devas néo
experimentam as expansoes de consciéncia que chamamos de iniciagfes, salvo nos casos dos
seres avancados que, tendo passado pela etapa humana, sentem e sabem e que, segundo a lei da
evolucdo, expandem seu conhecimento em grau progressivo.

Influéncias cosmicas e inicia¢des solares

Ao tratar deste tema tdo profundo, tudo que se pode fazer é enumerar de maneira resumida
algumas das influéncias cdsmicas que de fato exercem efeito sobre a nossa Terra, produzem
resultados na consciéncia dos homens de todas as partes e que, durante o0 processo de iniciacao,
causam certos fendmenos especificos.

A primeira e mais importante é a energia ou forca que emana do sol Sirius. Se podemos nos
expressar assim, toda a energia do pensamento ou forca mental chega ao sistema solar procedente
de um distante centro césmico por mediacdo de Sirius, que atua como transmissor ou centro focal
de onde emanam as influéncias que produzem a autoconsciéncia no homem. Durante a iniciagéo,
por meio do Cetro de Iniciacdo (que atua como transmissor subsididrio e ima potente), esta
energia se intensifica momentaneamente, e é aplicada nos centros do iniciado com uma forca
tremenda. Se o Hierofante e os dois padrinhos do iniciado nédo a fizessem passar primeiramente
por seus proprios corpos, o iniciado ndo poderia resistir a ela. Esta intensificacdo da energia men-
tal resulta na expansdo e apreensdo da verdade tal como é, sendo duradoura em seus efeitos. E
sentida principalmente no centro da garganta, o grande 6rgédo de criacdo por meio do som.

Outro tipo de energia chega ao homem das Pléiades, passando através do esquema de Vénus,
tal como a energia de Sirius passa pelo esquema de Saturno. Exerce um efeito preciso sobre o
corpo causal e estimula o centro do coragao.

Um terceiro tipo de energia é aplicado sobre o iniciado e exerce efeito sobre o centro da
cabeca; emana de uma das sete estrelas da Ursa Maior, sendo que a vida que a anima mantém
com 0 nosso Logos Planetario a mesma relacdo que a do Ego com o ser humano. Esta energia,
portanto, é sétupla e difere segundo o raio ou tipo de homem.

N&o é possivel enunciar aqui a ordem de aplicacdo desses distintos tipos de energia nem expor
em que iniciacdo o0 homem se pde em contato com eles. Esses fatos envolvem os segredos dos
mistérios e ndo é conveniente revela-los. O Iniciador ativa outros tipos de forca provenientes de
determinados esquemas planetarios, assim como de centros cdsmicos, e que sdo transmitidos por
meio do Cetro aos diversos centros dos trés veiculos do iniciado: mental, astral e etérico. Na
quarta iniciagdo, um tipo de forca especializado, oriundo de um centro cujo nome deve
permanecer desconhecido, é aplicado ao corpo causal do homem, sendo uma das causas de sua
desintegracao final.

55



Refletindo sobre o tema da realizacdo final dos filhos dos homens, devemos reconhecer que a
medida que a humanidade conclui uma unificacdo apos a outra, os “Homens Celestiais” se
aperfeicoam nos niveis intuicionais e espirituais e, por sua vez, concorrem para a formacao dos
centros dos grandes “Homens Celestiais” do sistema solar. Estes sete Homens Celestiais em cujos
corpos cada Monada humana e cada deva tem lugar, formam os sete centros do corpo do Logos, o
qual, por Sua vez, forma o centro cardiaco (pois Deus é amor) de uma Entidade ainda maior. A
consumagao para 0s que pertencem a este sistema solar ocorrerd quando o Logos tomar a Sua
quinta iniciacdo. Quando todos os filhos dos homens alcancarem a quinta iniciacdo, Ele atingira a
Sua meta. Trata-se de um grande mistério, incompreensivel para nos.

CAPITULO XI

OS PARTICIPANTES NOS MISTERIOS

De maneira geral, os participantes nos misterios sdo conhecidos e ndo ha segredo quanto as
pessoas e aos procedimentos. Aqui procuramos apenas dar mais realidade aos dados ja
transmitidos por meio de uma exposicdo mais completa e uma referéncia mais direta sobre o
papel que Eles desempenham durante a cerimonia. Nesta etapa, seria prudente para o estudante,
ao mesmo tempo em que reflete sobre os mistérios mencionados, ponderar sobre algumas coisas:

— Que ¢ preciso ter o cuidado de interpretar o exposto em termos de espirito e ndo de matéria
ou forma. Estamos tratando inteiramente com o aspecto subjetivo ou consciéncia da manifestacdo
e com 0 que estd por trds da forma objetiva; entender isso poupara o estudante de muitas
confusdes.

— Que estamos considerando fatos que sdo substanciais e reais no plano mental — 0 plano no
qual ocorrem todas as iniciagBes maiores — mas que ndo sdo materializados no plano fisico e que
ndo sdo fendbmenos do plano fisico. A ligacdo entre os dois planos existe na continuidade de
consciéncia que o iniciado tera desenvolvido e que o habilitard a preservar no cérebro fisico
circunstancias e acontecimentos havidos nos planos subjetivos da vida.

Confirmacao da iniciagao

A confirmagdo desses acontecimentos e a prova da exatiddo do conhecimento transmitido
demonstram-se como segue:

Nos centros etéricos e através deles. Estes centros serdo fortemente estimulados e, por meio da
elevacdo de sua energia inerente, capacitardo o iniciado a realizar mais no caminho do servigo do
que jamais imaginou ser possivel. Seus sonhos e ideais se tornam fatos expressos na pratica e nao
mais possibilidades.

Os centros fisicos, como a glandula pineal e o corpo pituitario, comecardo a se desenvolver
rapidamente, e o iniciado ficara consciente do despertar dos “siddhis” ou poderes da alma, no
sentido mais elevado da palavra. Terd percepcdo clara do processo do controle consciente e
saberd empregar a vontade os poderes mencionados. Compreendera os métodos de contato egoico
e o correto direcionamento da forga.

56



O sistema nervoso, pelo qual se exprime o corpo emocional ou astral, vai se tornar muito
sensivel, a0 mesmo tempo em que aumentara a resisténcia. O cérebro se convertera rapidamente
em um vivido transmissor dos impulsos internos. Este fato é de real importancia e — quando seu
significado for compreendido — fomentara uma revolucdo na atitude de educadores, médicos e
outros em relacdo ao desenvolvimento do sistema nervoso e a cura dos distirbios nervosos.

A memoria oculta. O iniciado se torna cada vez mais consciente do desenvolvimento dessa
recordacdo interna ou “memoria oculta”, que diz respeito ao trabalho da Hierarquia e, prin-
cipalmente, ao papel que Ihe cabe no plano geral. Quando o iniciado recorda ocultamente em sua
consciéncia vigilica de um fato que aconteceu em uma ceriménia, quando descobre em si mesmo
todas as manifestagdes de seu crescente desenvolvimento e de sua realizacdo consciente, a
verdade de sua certeza interna fica comprovada e fundamentada para ele.

E preciso lembrar que esta comprovacdo interna tem valor apenas para o iniciado, que deve
demonstrar a sua capacidade no mundo externo por meio da sua vida de servico e do trabalho que
realiza, dessa maneira suscitando nos que o rodeiam um reconhecimento que se demonstra como
0 desejo santificado de se igualar e o intenso esforco de percorrer 0 mesmo caminho,
impulsionados sempre pela mesma motivacdo — a de servico e de fraternidade, e ndo pelo proprio
engrandecimento e aquisicdo egoista. E preciso lembrar que se o exposto acima é valido com
relacdo ao trabalho, é ainda mais em relacdo ao préprio iniciado. A iniciacdo € uma questédo
estritamente pessoal, mas de aplicacdo universal. Depende do grau de desenvolvimento interno.
O iniciado sabera por si mesmo quando o0 evento ocorrer, ninguém precisara lhe dizer. A
expansdo de consciéncia chamada iniciacdo deve incluir o cérebro fisico, ou ndo tem valor. As
expansdes menores de consciéncia que experimentamos normalmente todos os dias, quando dize-
mos que “aprendemos” isto ou aquilo, tém a ver com a captacdo, pelo cérebro fisico, de um fato
transmitido ou uma circunstancia compreendida e 0 mesmo é valido para as expansdes maiores,
gue séo o resultado de muitas outras menores.

Por outro lado, é bastante possivel que 0 homem atue no plano fisico e se dedique ativamente
ao servico no mundo sem guardar lembranca alguma de ter passado pelo processo inicitico,
ainda que possa ter tomado a primeira ou a segunda iniciacdo na Ultima vida ou em uma vida
anterior. Isto se deve simplesmente a falta de uma “conexdo” de uma vida com a outra, ou talvez
resulte de uma definida decisdo do Ego. Pode ser melhor para um homem esgotar certo carma e
realizar certo trabalho para a Loja se estiver livre de ocupacdes ocultas e introspec¢fes misticas
durante uma de suas vidas terrenas. Nesta época, muitos filnos dos homens ja tomaram a primeira
iniciacdo, alguns a segunda, embora o0 ignorem; no entanto, quem possui Visdo interna pode
comprovéa-lo por seus centros e sistema nervoso. Quando se toma a iniciacdo pela primeira vez
em determinada vida, a lembranca disso se estende ao cérebro fisico.

Nem a curiosidade nem mesmo uma vida boa comum jamais levardo o homem ao Portal da
Iniciacdo. A curiosidade, que desperta fortes vibracGes na natureza inferior do homem, sé serve
para afasta-lo, em vez de leva-lo a meta na qual esta interessado, enquanto que a existéncia boa
comum, quando ndo complementada pelo absoluto sacrificio pelos demais e pela discricdo,
humildade e auséncia de motivacdes egoistas de tipo muito incomum, pode servir para construir
bons veiculos, Uteis para outra encarnacdo, mas nao para derrubar as barreiras externas e internas
nem para dominar as forgas e energias opositoras que se levantam entre um homem “bom”e a
cerimdnia da iniciagéo.

O Caminho do Discipulado é dificil de trilhar, e o Caminho da Iniciacdo ainda mais. O

iniciado € um guerreiro coberto de cicatrizes, vencedor de muitas lutas arduamente conquistadas.
57



N&o fala de suas realizacGes, pois esta muito ocupado com o grande trabalho que tem em méos.
Nao faz referéncias a coisas pessoais nem a tudo que realizou, exceto lamentar sobre o pouco que
fez. Entretanto, para o0 mundo, é considerado um homem de grande influéncia, aquele que exerce
poder espiritual, que personifica ideais, que trabalha para a humanidade e que inevitavelmente
produz resultados que as futuras geracdes reconhecerdo. E aquele que, apesar de todas as suas
grandes realizagdes, raras vezes é compreendido por sua prépria geracdo. Com frequéncia é alvo
da maledicéncia dos homens e, muitas vezes, tudo que faz é deturpado; deposita tudo o que tem —
tempo, dinheiro, influéncia, reputacdo e tudo o que o mundo considera de valor — no altar do
servico altruista e, muitas vezes, oferece a préopria vida como dadiva final, apenas para descobrir
que aqueles a quem serviu rechacam sua oferenda, depreciam sua renincia e o rotulam com
nomes desagradaveis. Porém, ao iniciado isso ndo importa, pois tem o privilégio de ver um pouco
no futuro e, portanto, compreende que a forca que gerou cumprird o plano em seu devido tempo;
sabe também que seu nome e esforcos estdo registrados nos arquivos da Loja e sdo conhecidos
pelo “Observador Silencioso” que vigia os assuntos dos homens.

Existéncias planetarias

Trataremos agora das individualidades que tomam parte das ceriménias da iniciacdo, e
consideraremos, primeiro, Aquelas que sdo chamadas de Existéncias planetarias. S&o os Grandes
Seres que, durante um periodo de manifestacdo planetaria, sobrepairam a humanidade ou
permanecem com ela. Nao sé@o muitos, pois a maioria passa regularmente, e cada vez mais, para
outras ocupacdes mais eminentes, a medida que seus lugares possam ser ocupados e suas funcdes
desempenhadas por membros da nossa evolucgao terrestre, tanto dévica como humana.

Entre os que estdo diretamente vinculados com a nossa Loja de Mestres do planeta, nas
diversas divisdes, poderiamos especificar:

O Observador Silencioso, a Grande Entidade que da vida ao nosso planeta, que é para o Senhor
do Mundo, Sanat Kumara, o que o Ego representa para o eu inferior do homem. E possivel
termos uma ideia da elevada etapa de evolucdo deste Grande Ser ao compararmos 0 grau de
diferenca evolutiva entre um ser humano comum e um Adepto. Do ponto de vista do nosso
esquema planetario, ndo ha ser mais elevado que esta Grande Vida e, no que nos diz respeito, é a
analogia do Deus pessoal dos cristdos. Ele atua por meio de Seu representante no plano fisico,
Sanat Kumara, ponto focal de Sua vida e energia. Contém o mundo dentro de Sua aura. Somente
0s Adeptos que tomaram a quinta iniciacdo, e estdo por tomar a sexta e a sétima, podem fazer
contato diretamente com esta grande Existéncia. Uma vez por ano, no Festival de Wesak, o
Senhor Buda, autorizado pelo Senhor do Mundo, verte sobre a humanidade congregada uma
dupla corrente de forga que emana do Observador Silencioso, complementada pela energia mais
concentrada do Senhor do Mundo. Esta dupla energia é vertida como bencdo sobre a multidao
reunida na cerimonia dos Himalaias, de onde flui para todos os povos, racas e idiomas. Talvez
nem todos saibam que em certa crise, durante a Grande Guerra, a Hierarquia do nosso planeta
considerou quase necessario invocar a ajuda do Observador Silencioso e — entoando o grande
mantra pelo qual se pode chegar ao Buda — chamou Sua atencdo e pediu-Lhe que intercedesse
ante o Logos Planetario. Entre o Logos Planetario, o Senhor do Mundo, um dos Budas de
Atividade, o Buda, 0 Mahachohan e o0 Manu (enumerados de acordo com sua etapa de evolucao),
decidiu-se observar durante mais tempo a escalada dos acontecimentos antes de qualquer
interferéncia, pois o carma do planeta teria sido retardado se a luta terminasse cedo demais. A
confianga que depositaram na capacidade dos homens de retificar as condigdes se justificou, e
Sua intervencdo foi desnecessaria. Esta conferéncia realizou-se em Shamballa. Tais fatos sdo

mencionados para demonstrar a atenta supervisao das Entidades planetarias em tudo que se refere
58



aos assuntos dos homens. E integralmente verdadeiro, em sentido oculto, que “ndo cai uma sé
folha” sem que a queda ndo seja notada.

Talvez se perguntem por que o Bodhisattva ndo participou desta conferéncia. A razdo e que
a guerra era assunto do departamento do Manu, e os membros da Hierarquia s6 se ocupam do que
é estritamente de sua incumbéncia; como o Mahachohan personifica o principio manasico ou
inteligéncia, participa de todas as conferéncias. Na proxima grande luta estara envolvido o setor
religioso e o Bodhisattva estara estreitamente implicado. Seu irmdo, o Manu, estara relativamente
isento de intervir e continuara tratando dos Seus proprios assuntos. Ainda assim, ha uma estreita
colaboracdo em todos os departamentos, sem perda de energia. Devido a unidade de consciéncia
de quem se liberou dos trés planos inferiores, o que acontece em um departamento é conhecido
nos outros.

Como o Logos Planetéario sé intervém nas duas inicia¢bes finais, que ndo sdo obrigatdrias
como as cinco anteriores, ndo ha necessidade de nos aprofundarmos sobre o Seu trabalho. Estas
iniciacdes sdo tomadas nos planos budico e dtmico, enquanto que as cinco primeiras sdo tomadas
no mental.

Sanat Kumara, o Senhor do Mundo, o Iniciador Unico, Aquele que a Biblia denomina de “O
Ancido dos Dias” e os textos sagrados hindus de Primeiro Kumara, Aquele que, de Seu trono em
Shamballa no deserto de Gobi, preside a Loja dos Mestres e tem em Suas méaos as rédeas do
governo dos trés departamentos. Alguns textos sagrados o denominam de “o Grande Sacrificio”,
pois optou por tomar conta da evolucdo dos homens e dos devas até que todos tenham sido
“salvos”, ocultamente. E Ele Quem decide sobre as “promocdes” nos diferentes departamentos e
determina quem ocupara os postos vagos. E Ele Quem, quatro vezes por ano, se retne em
conferéncia com os Chohans e Mestres e autoriza o que deve ser feito para promover os fins da
evolucgéo.

Vez por outra se reine também com iniciados de grau inferior, mas apenas em momentos de
grandes crises, quando se oferece a oportunidade a algum individuo de trazer paz a um conflito e
avivar a chama para destruir rapidamente as formas que estdo se cristalizando e, assim, liberar a
vida aprisionada.

A Loja se retne em determinados periodos do ano e, no Festival de Wesak, congrega-se sob
Sua algada para trés fins:

1. Entrar em contato com a forca planetaria por mediacdo do Buda.
2. Realizar a principal conferéncia trimestral.
3. Admitir na cerimdnia de inicia¢do aqueles que estdo preparados em todos os graus.

Durante o ano se realizam outras trés cerimonias iniciaticas:

1. Para as iniciacbes menores administradas pelo Bodhisattva, as quais tém lugar no departamento
do Mahachohan e em um dos quatro Raios menores, 0s raios de atributo.

2. Para as iniciagdes maiores em um dos trés Raios maiores, Raios de Aspecto, administradas
pelo Bodhisattva, sendo, portanto, as duas primeiras iniciagoes.

3. Para as trés inicia¢des superiores, nas quais Sanat Kumara empunha o Cetro.

O Senhor do Mundo esta presente em todas as iniciacbes, mas nas duas primeiras ocupa

posicdo analoga a do Observador Silencioso, quando Sanat Kumara toma o juramento das
59



iniciacOes terceira, quarta e quinta. Seu poder flui diante do iniciado, e o fulgor da estrela é o
sinal de Sua aprovacdo, mas o iniciado ndo O Vé até a terceira iniciagao.

E interessante a funcdo que os trés Kumaras ou Budas de Atividade desempenham na
iniciacdo. Eles sdo trés aspectos do aspecto Uno e aprendizes de Sanat Kumara. Embora suas
fungdes sejam muitas e variadas, e digam respeito principalmente as forcas e energias da natureza
e a direcdo dos agentes construtores, Eles tém uma conexdo vital com o postulante a iniciacéo,
pois encarnam a forca ou energia de um dos trés subplanos superiores do plano mental. Portanto,
na terceira iniciagdo, um destes Kumaras transmite ao corpo causal do iniciado a energia que
destréi a matéria do terceiro subplano, provocando assim parte da destruicdo do veiculo. Na
quarta iniciacdo, outro Buda transmite forca do segundo subplano e, na quinta, a for¢a do
primeiro subplano passa de modo similar para os 4&tomos restantes do veiculo causal, produzindo
a liberacdo final. O trabalho do segundo Kumara com a for¢a do segundo subplano é o mais
importante no nosso sistema solar em relacdo ao corpo egoico, e produz sua completa
desintegracdo, enquanto que a aplicacdo final provocara a dispersdo dos proprios tomos (que
formavam aquele corpo).

Durante a cerim0nia da iniciacdo, quando o iniciado se posiciona diante do Senhor do Mundo,
estes trés Grandes Seres formam um tridngulo e o iniciado se mantém dentro das linhas de forga
deles. Nas duas primeiras iniciacdes, em que o Bodhisattva atua como Hierofante, o Mahachohan,
0 Manu e um Chohan, que representa temporariamente o segundo departamento, desempenham
uma funcdo similar. Nas duas iniciacbes superiores, 0os trés Kumaras, chamados “Kumaras
esotéricos”, formam um triangulo no qual o iniciado se coloca, quando se apresenta ao Logos
planetério.

Estes fatos foram divulgados a fim de ensinar, primeiro, a unidade do método e, segundo, que
a conhecida verdade “como é em cima é embaixo”, € um fato oculto da natureza.

Nas duas iniciagdes finais tomam parte muitos membros da Hierarquia que sao
extraplanetarios, se assim podemos nos expressar, e que atuam fora do fisico denso e do globo
etérico do nosso planeta; portanto, ndo é necessario enumeré-los detalhadamente. Sanat Kumara é
ainda o Hierofante, mas, em sentido muito esotérico, o oficiante é o proprio Logos Planetério.
Nesse instante, Eles estdo fusionados em uma s6 Entidade, manifestando diferentes aspectos.

Para concluir este breve relato, basta dizer que a formacgdo de um iniciado tem um duplo efeito,
pois envolve sempre a passagem de algum Adepto ou iniciado a um grau superior ou a outro
trabalho, e a chegada, nos termos da Lei, de um ser humano que esta em processo de atingir a
meta. Portanto, isto é de grande importancia, porque envolve atividade e lealdade grupais e
esforco unido, e talvez muito dependa da sabedoria de aceitar um homem para ocupar um alto
cargo e um lugar nas camaras do Conselho da Hierarquia.

Os Regentes de departamento

O Manu
O Bodhisattva
O Mahachohan

Como jé& foi dito, estes trés Grandes Seres representam a triplicidade de toda manifestacéo e
poderiam ser expressos da maneira a seguir, lembrando que tudo isso trata da subjetividade e,

portanto, da evolugédo da consciéncia e, principalmente, da autoconsciéncia do homem.
60



A Consciéncia

O Manu O Bodhisattva O Mahachohan
Aspecto matéria Aspecto espirito Aspecto inteligéncia
Forma Vida Mente
O Nao-Eu OEu A relagéo entre os dois
Corpo Espirito Alma

Ou, em termos estritamente relativos a realizacdo autoconsciente,

Politica Religiéo Ciéncia
Governo Credos Civilizacéo
Racas Crengas Educacéo

Todo ser humano pertence a um desses trés departamentos, todos de igual importancia, pois
Espirito e matéria sdo uma coisa s6. Todos sdo tdo interdependentes, sendo expressdes da Vida
Una, que procurar estabelecer as funcGes dos trés departamentos de forma gréfica sé pode levar a
erro.

Os trés Grandes Senhores colaboram estreitamente entre si, pois o trabalho é uno, assim como
0 homem é uma triplicidade, embora seja uma unidade individual. O ser humano é uma forma
através da qual uma vida ou entidade espiritual esta se manifestando e empregando a inteligéncia
nos termos da lei da evolugao.

Portanto, os Grandes Senhores estdo estreitamente conectados com as iniciagdes de uma
unidade humana. S&o ocupados demais nos assuntos de maior relevancia e em atividades grupais
para entrar em relacdo com um homem até que ele esteja no Caminho de Provagdo. Quando, pelo
préprio esforco, alcanca o Caminho do Discipulado, o Mestre que o supervisiona informa ao
regente de um dos trés departamentos (0 que depende do Raio do individuo) que esta se
aproximando do Portal da Iniciacdo e que estaria pronto para o grande passo em determinada vi-
da. A cada vida, e posteriormente a cada ano, é apresentado um relatério, até que, no Gltimo ano
do Caminho de Provacdo, os relatorios sdo mais sucessivos e frequentes. Neste Gltimo ano, o
nome do postulante é submetido a Loja e, depois que seu proprio Mestre tiver informado sobre
ele e resumido brevemente seu historico, seu nome é apresentado para votacao e os padrinhos sao
designados.

Durante a cerimdnia de iniciacdo, os fatores importantes sao:

1. O Iniciador.
2. Otriangulo de forga formado pelos trés Adeptos ou trés Kumaras.
3. Os padrinhos.

Nas duas primeiras iniciagdes, dois Mestres se colocam dentro do tridngulo, um de cada lado
do postulante. Na terceira, quarta e quinta iniciagdes, o Mahachohan e o Bodhisattva atuam como
padrinhos. Na sexta e sétima iniciacGes, dois Grandes Seres, que devem permanecer anénimos,
colocam-se no tridngulo esotérico. A atuacdo dos padrinhos consiste em fazer passar atraves de

61



seus corpos a forca ou energia elétrica que emana do Cetro de Iniciacdo. Esta forca circula por
radiacdo em torno do tridngulo e é complementada pela forca dos trés guardifes; em seguida,
passa pelos centros dos padrinhos e, por um ato de vontade, é transmitida ao iniciado.

Muito ja se falou neste livro sobre a Loja dos Mestres e Sua relacdo com o postulante a
iniciacdo, como também foi mencionado o trabalho do iniciado. Este trabalho € conhecido pelos
filhos dos homens, mas permanece como um ideal e uma possibilidade distante. Porém, quando
um homem se dispOe a alcancar este ideal e o converte em um fato manifestado dentro de si
mesmo, descobrira que ndo se trata apenas de uma possibilidade, mas de algo passivel de ser
atingido, desde que aplique o esforco necessario. A primeira iniciacdo estd ao alcance de muitos,
mas 0 necessario unidirecionamento e a firme confianca na realidade futura, ao lado da
disposicdo de sacrificar tudo em vez de recuar, sdo impedimentos para a maioria. Se este livro
ndo servir a outro propdsito sendo estimular um leitor para um esforco renovado e confiante, ndo
tera sido escrito em véo.

CAPITULO XII
AS DUAS REVELACOES

Podemos agora considerar as cinco etapas da cerimonia de iniciacdo, que séo:

1. A “Presenca” revelada.

2. A “Visdo” contemplada.

3. A aplicacéo do Cetro, que afeta:

a. 0S COrpos;
b. os centros,
c. 0 veiculo causal.

4. O juramento.

5. A revelacédo do “Segredo” e da Palavra.

Estes pontos estdo enumerados na ordem exata. E preciso lembrar que esta ordem no é
arbitraria, mas sim que leva o iniciado de revelacdo em revelacdo, até a etapa culminante em que
Ihe é confiado um dos segredos e uma das cinco palavras de poder que abrem os distintos planos,
com as suas diferentes evolucdes. Tudo o que aqui se pretende € indicar as cinco etapas principais
gue naturalmente compdem a cerimdnia da iniciacdo. O estudante deve ter presente que cada uma

é em si uma cerimobnia completa, que por sua vez pode ser subdividida.

Tomemos os diversos pontos, detendo-nos brevemente em cada um, mas lembrando que as
palavras limitam e aprisionam o verdadeiro significado.

A Revelacéo da “Presenca”

Durante os periodos finais da série de encarnagdes, nos quais 0 homem faz malabarismos com
0s pares de opostos, e em que, pela discriminacdo, torna-se consciente do real e do irreal,

compreende pouco a pouco que ele mesmo é uma Existéncia imortal, um Deus imperecivel e uma
62



parte do Infinito. Fica cada vez mais evidente o elo entre 0 homem no plano fisico e seu Mestre
interno, até que aconteca a grande revelacdo. Chega um momento na existéncia do homem em
que ele se defronta conscientemente com seu verdadeiro Eu, e sabe que ele é esse Eu em
realidade e ndo apenas em teoria. Torna-se consciente do Deus interno, ndo mais pelo sentido da
audicdo, nem pela atencdo a voz interna que o dirige e controla, a chamada “voz da consciéncia”,
mas por meio da visdo direta e da percepcdo interna. Agora responde ndo s6 ao que ouve, mas
também ao que VE.

Sabemos que os primeiros sentidos que a crianca desenvolve sdo a audigéo, o0 tato e a Visao;
percebe 0 som e gira a cabeca; apalpa e toca; finalmente; vé conscientemente e, gragas a estes trés
sentidos, a personalidade se coordena. S&o eles os trés sentidos vitais. Seguem-se o paladar e o
olfato, mas ndo sdo indispensaveis na vida e, quando ausentes, 0 homem ndo tem praticamente
nenhum obstaculo para estabelecer contatos no plano fisico. Na senda do desenvolvimento
interno ou subjetivo, a sequéncia é a mesma.

Audicdo — resposta a voz da consciéncia, a medida que ela guia, dirige e controla. Abrange o
periodo da evolucdo estritamente normal.

Tato — resposta a uma direcdo ou vibracdo, e reconhecimento do que estd fora de um ser
humano individual e separado no plano fisico. Abrange o periodo do gradual desenvolvimento
espiritual, os Caminhos de Provacédo e do Discipulado, até o portal da iniciacdo. O homem entra
periodicamente em contato com o que € superior a ele, adquire consciéncia do “toque” do Mestre,
da vibragao egoica e da vibracdo do grupo e, por meio do sentido oculto do tato, acostuma-se ao
que € interno e sutil. Procura alcancar o que concerne ao Eu Superior e, tocando as coisas nao
vistas, acostuma-se com elas.

Finalmente, Visdo — aquela visdo interna criada pelo processo iniciatico e que é s6 o
reconhecimento de uma faculdade sempre presente, mas desconhecida. Assim como a crianga
nasce com os olhos perfeitamente sadios, chega um dia em que o reconhecimento consciente do
que Vvé é registrado pela primeira vez, 0 mesmo ocorre com a unidade humana que esta se
desenvolvendo espiritualmente. O instrumento para a visao interna sempre existiu e 0 que se pode
ver esta sempre presente, mas a maioria das pessoas ainda ndo reconhece.

Este “reconhecimento” pelo iniciado é o primeiro grande passo na ceriménia de iniciacdo e, até
que seja vencido, as demais etapas tém que esperar. O que é reconhecido varia segundo a
iniciacdo e, em linhas gerais, pode ser sintetizado da seguinte maneira:

O Ego, reflexo da M6nada, é em si uma triplicidade, como tudo na natureza. Reflete os trés
aspectos da divindade, assim como a Monada reflete, em plano superior, os trés aspectos —
vontade, amor-sabedoria e inteligéncia ativa — da Deidade. Portanto:

Na primeira iniciagéo, o iniciado torna-se consciente do terceiro aspecto, ou aspecto inferior do
Ego, o da inteligéncia ativa. Defronta-se com a manifestacdo do grande Anjo solar (Pitri) que €
ele mesmo, o verdadeiro eu. Sabe entdo, sem margem de duvida, que essa manifestacdo de
inteligéncia € aquela Entidade eterna que, atraves das eras, vem demonstrando seus poderes no
plano fisico por meio de suas sucessivas encarnagoes.

Na segunda iniciacdo, vé esta grande Presenca como uma dualidade, e outro aspecto brilha
diante dele. Torna-se consciente de que esta Vida radiante, identificada com ele mesmo nédo é

apenas inteligéncia em acdo, mas também o amor-sabedoria original. Funde sua consciéncia com
63



esta Vida e se torna uno com ela, de maneira que, no plano fisico, por meio do seu eu pessoal,
veja essa Vida como expressao do amor inteligente.

Na terceira iniciagdo, o Ego se apresenta diante do iniciado como uma triplicidade perfeita.
N&o apenas conhece o Eu como amor inteligente ativo, mas revela-se também como vontade
fundamental ou proposito, com o qual o homem se identifica imediatamente e sabe que 0s trés
mundos nada mais Ihe reservam no futuro, apenas servem como campo de servico ativo, forjado
no amor pela realizacdo de um proposito que durante eras esteve oculto no coracdo do Eu. Agora
que esse proposito esta revelado, ele pode colaborar inteligentemente para sua execucdo,
amadurecendo-o.

Estas profundas revelacdes resplandecem diante do iniciado de trés maneiras:

Como uma radiante existéncia angeélica, vista pelo olho interno, com a mesma exatiddo de
visdo e critério como um homem quando vé outro membro da familia humana. O grande Anjo
Solar, que corporifica 0 homem real e é sua expressdo no plano da mente superior, € seu ancestral
divino, o “Observador” que, durante longos ciclos de encarna¢fes, deu a Si mesmo em sacrificio
para que 0 homem possa SER.

Como uma esfera de fogo radiante, vinculada com o iniciado que permanece diante dela pelo
fio magnético de fogo que passa através de todos 0s seus corpos e termina no centro do cérebro
fisico. Este “fio de prata” (como é chamado de maneira bastante imprecisa na Biblia, ao descrever
sua liberacdo do corpo fisico e a subsequente retirada), emana do centro do coracdo do Anjo
Solar, vinculando assim coracédo e cérebro — aquela grande dualidade que se manifesta em nosso
sistema solar em amor e inteligéncia. Esta esfera de fogo esta igualmente vinculada a muitos
outros homens que pertencem ao mesmo grupo e a0 mesmo raio e, portanto, é absolutamente
exato dizer que, nos planos superiores, somos todos UM. Uma s6 vida pulsa e circula através de
todos, por meio de fios de fogo. E esta uma parte da revelacdo que chega ao homem que se coloca
ante a “Presenca” com os olhos ocultamente abertos.

Como um Lotus multicolorido de nove pétalas, ordenadas em trés circulos em torno de um
conjunto central de trés pétalas hermeticamente fechadas, que abrigam o que nos livros orientais é
chamado de “Joia no L6tus”. Este L6tus é de rara beleza, pulsando com vida e irradiando todas as
cores do arco-iris; nas trés primeiras iniciacdes, os trés circulos se revelam, um apés o outro, até
gue, na quarta inicia¢do, o iniciado se vé diante de uma revelacdo ainda maior e descobre o
segredo encerrado no botéo central. A este respeito, a terceira iniciacdo difere um tanto das outras
duas, pois, pelo poder de um Hierofante ainda mais excelso que o Bodhisattva, o iniciado faz
contato, pela primeira vez, com o fogo elétrico do puro Espirito, latente no coracdo do Létus.

As palavras “Anjo Solar”, “Esfera de fogo” e “LOtus” ocultam certo aspecto do mistério
central da vida humana, mas que sé ficard evidente para aqueles que tém olhos para ver. O
significado mistico destas frases graficas sera tido como um artificio ou motivo de incredulidade
para 0 homem que procurar materializa-las indevidamente. A ideia de uma existéncia imortal, de
uma Entidade divina, de um grande centro de energia ignea, assim como do pleno florescimento
da evolucdo, estdo ocultos por trds dessas palavras e € nesse sentido que devem ser
compreendidas.

Na quarta iniciacdo, o iniciado é conduzido a Presenca daquele aspecto de Si mesmo
denominado “o Pai nos Céus”. Defronta-se com sua prépria Modnada, aquela pura esséncia

64



espiritual no segundo plano mais elevado — mas que é Una — que é para seu Ego ou Eu Superior,
0 que esse Ego é para a personalidade ou eu inferior.

Esta M6nada se manifestou no plano mental por meio do Ego de maneira triplice, mas agora
faltam todos os aspectos da mente, tal como a compreendemos. O Anjo Solar, com quem estava
em contato, se retirou; a forma pela qual atuava (o corpo egoico ou causal) desapareceu, restando
apenas o0 amor-sabedoria e a vontade dindmica que € a caracteristica primordial do Espirito. O eu
inferior cumpriu os propositos do Ego e foi descartado; da mesma maneira, 0 Ego cumpriu 0s
designios da Mdnada e deixou de ser necessario; o iniciado se vé livre de ambos, plenamente
liberado e apto a entrar em contato com a Monada, tal como antes aprendeu a entrar em contato
com o Ego. Nos seus retornos posteriores aos trés mundos, sera regido apenas pela vontade e
propdsito que ele préprio definir, criard seu corpo de manifestacdo e, assim, estara livre para
escolher (dentro dos limites do carma) o momento oportuno. O carma aqui mencionado é
planetério, ndo se trata de carma pessoal.

Nesta quarta iniciacdo, ele entra em contato com o aspecto amor da Mdnada e, na quinta, com
0 aspecto vontade. Assim completa seus contatos, responde a todas as vibracGes necessarias e se
torna senhor nos cinco planos da evolugdo humana.

Além disso, nas iniciacBes terceira, quarta e quinta, comeca também a perceber
conscientemente aquela “Presenca” que encerra em si aquela Entidade espiritual, a sua prépria
Monada, vendo-a unida com o Logos Planetario. Gracas a sua propria Ménada, vé exatamente 0s
mesmos aspectos (que essa MoOnada personifica) em uma escala mais ampla, e o Logos
Planetario, que anima todas as Monadas em seu Raio, lhe é revelado. Esta verdade é quase
impossivel de expressar em palavras, e diz respeito a relacdo do ponto de fogo elétrico, que é a
Médnada, com a estrela de cinco pontas que revela ao iniciado a Presenga do Logos Planetario.
Isto é praticamente incompreensivel para 0 homem comum, para o qual este livro foi escrito.

Na sexta iniciacdo, o iniciado atuando conscientemente como aspecto amor da Monada, é
levado (pelo seu “Pai”) a um reconhecimento ainda mais vasto, e toma consciéncia daquela
Estrela que encerra a sua estrela planetaria, assim como aquela estrela antes confinava a sua
prépria e diminuta “chispa”. Deste modo, toma contato conscientemente com o Logos Solar e se
da conta, em si mesmo, da Unicidade de toda a vida e de toda a manifestacéo.

Esta tomada de consciéncia se expande na sétima iniciacdo, e assim os dois aspectos da Vida
Una se tornam realidades para o Buda liberado.

E ¢ assim, gradualmente, que o iniciado chega frente a Verdade e a Existéncia. Os estudantes
reflexivos verdo claramente porque a revelacdo da Presenca deve preceder todas as outras
revelacdes. Ela produz na mente do iniciado as seguintes nocées basicas:

Justifica-se a fé que o sustentou durante eras e esperanca e convicc¢do se fundem em um fato
experimentado pessoalmente. A visdo espiritual substitui a fé e o iniciado vé e conhece as coisas
invisiveis. Nada ha mais a duvidar e ele, pelo préprio esforco, tornou-se um conhecedor.

Sua unidade com seus irméos fica comprovada, e ele se d& conta do elo indissoltvel que o une
aos seus semelhantes de todas as partes. A fraternidade deixa de ser uma teoria, tornando-se um
fato cientificamente comprovado, que ndo pode mais ser contestado, como ndo pode ser a
separacdo dos homens no plano fisico.

65



A imortalidade da alma e a realidade dos mundos invisiveis ficam para ele comprovadas e
desvendadas. Enquanto que antes da iniciagdo esta crencga se baseava em uma breve e fugaz visao
e em firmes convicgdes internas (resultantes do raciocinio I6gico e de uma intuicdo em gradual
desenvolvimento), agora se baseia na visdo e no reconhecimento incontestavel de sua prépria
natureza imortal.

Compreende o significado e a fonte de energia, e pode comecar a exercitar o poder com
precisdo e direcdo cientificas. Sabe agora de onde extrai a energia, pois teve um vislumbre dos
recursos disponiveis da energia. Antes, sabia que a energia existia e a usava cegamente e, as
vezes, de maneira insensata. Agora, a vé sob a instrucdo da “mente aberta” e pode colaborar in-
teligentemente com as forgas da natureza.

Assim, de muitas maneiras, a revelacdo da Presenca produz resultados definidos no iniciado, e
assim a Hierarquia considera ser esta 0 necessario preltudio para as revelacdes posteriores.

A Revelacéo da Visédo

Tendo levado o iniciado frente a frente com Aquele com quem teve a ver desde tempos
imemoriais, e tendo despertado nele uma certeza inabaladvel da unidade da vida fundamental
como se manifesta através de todas as vidas menores, a proxima revelacdo importante é a da
Visdo. A primeira revelacdo referiu-se ao indefinivel, ilimitado e (para a mente finita) infinito em
sua abstratividade e absoluta completude. A segunda revelacédo diz respeito ao tempo e espaco, e
implica na tomada de consciéncia pelo iniciado — atraves do sentido da visdo oculta recentemente
despertada — do papel que ele desempenhou e devera desempenhar no plano e, posteriormente, do
plano em si, no que diz respeito a:

a. seu Ego,

b. seu grupo egoico,

C. Seu grupo de raio,

d. seu Logos Planetario.

Nesta quadrupla apreensdo esta descrito o gradual entendimento que cabe ao iniciado durante o
processo das quatro iniciagdes que precedem a liberacéo final.

Na primeira iniciacéo, ele se da conta de fato do papel, relativamente insignificante, que deve
desempenhar na sua vida pessoal durante o periodo entre a revelacdo e a segunda iniciacdo. Isto
pode requerer uma ou varias vidas. Sabe a direcdo que deve tomar, compreende algo da sua parte
no servico a raca, vé o plano como um todo no que lhe diz respeito, como um minusculo mosaico
da estrutura geral; torna-se consciente de como pode servir — com seu tipo especifico de mente,
seu conjunto de dons, mentais e outros, e suas diversas capacidades — e 0 que deve realizar antes
de poder estar novamente ante a Presenca e receber uma revelagdo mais vasta.

Na segunda iniciacdo, vé a parte que seu grupo egoico desempenha no esquema geral. Torna-
se mais consciente das distintas unidades do grupo com as quais esta intrinsecamente associado;
se estdo encarnadas, ele se da conta de quem sdo pessoalmente e, de certo modo, vé quais sdo as
relacBes carmicas entre ele, os grupos e os individuos; obtém uma percepcao interna do proposito
grupal especifico e de sua relacdo com outros grupos. Pode entdo atuar com maior seguranca e
seu intercdmbio com outros individuos no plano fisico serd mais positivo; pode tanto ajuda-los
como ajudar a si mesmo a ajustar o carma e, portanto, se aproximar mais rapidamente da

liberacdo final. As relacBes grupais se consolidam e os planos e prop6sitos podem ser promovidos
66



com mais lucidez. A medida que esta consolidacio das rela¢des grupais vai avancando, produz-se
no plano fisico aquela acdo coordenada e aquela unidade inteligente de proposito que resulta na
materializacdo dos ideais superiores e na adaptagdo da forca no sabio favorecimento dos objetivos
da evolucdo. Ao atingir certa etapa, as unidades que formam os grupos terdo aprendido a
trabalhar juntas, além do incentivo mutuo; poderdo entdo avancar para mais uma expansdo de
conhecimento, que as tornard mais aptas para o Servico.

Na terceira iniciacdo € revelada ao iniciado a finalidade do sub-raio do raio ao qual o seu Ego
pertence. Todas as unidades egoicas pertencem a algum sub-raio do raio monadico. Este
conhecimento é conferido ao iniciado a fim de capacita-lo a encontrar oportunamente por si
mesmo (seguindo a linha de menor resisténcia) o raio da sua Ménada. O sub-raio sustenta em sua
corrente de energia muitos grupos de Egos e o iniciado ndo sé tem consciéncia de seu grupo
egoico e de seu proposito inteligente, como de muitos outros grupos similares. A energia unida
trabalha para um objetivo claramente definido.

J& com algum conhecimento sobre relacBes grupais e tendo desenvolvido a capacidade de
trabalhar com unidades em formacao grupal, o iniciado agora aprende o segredo da subordinacgéo
do grupo ao bem do conjunto de grupos. Isto se manifesta no plano fisico como capacidade de
trabalhar de maneira llcida, inteligente e harmoniosa com muitos tipos diferentes, colaborar em
grandes projetos e exercer uma ampla influéncia.

.Uma parte dos planos do Logos Planetario lhe ¢é revelada e a viséo inclui a revelagdo do plano e
do propdsito do planeta, embora a visdo seja ainda obscura no que diz respeito a sua relacao
planetaria. Com isto o iniciado é levado, por meio de uma série de realizacdes graduais, aos
portais da quarta iniciagdo. Com a total liberacdo do iniciado das ataduras dos trés mundos e a
ruptura de todas as ligaduras das limitacdes carmicas, a visdo se alarga consideravelmente e seria
possivel dizer que, pela primeira vez, ele se da conta da amplitude do propésito planetério e do
carma no esquema. Tendo ajustado seu desimportante carma pessoal, pode dedicar-se a esgotar o
carma planetario e também a desenvolver os planos de longo alcance dessa grande Vida que
inclui todas as vidas menores. Nao s6 alcanca o pleno reconhecimento dos propdsitos e planos
para todas as evolucdes em seu préprio esquema planetério, a Terra, como também do esquema
planetario que é o complemento ou oposto polar da nossa Terra. Compreende a inter-relacdo
existente entre os dois esquemas e toma conhecimento do vasto propdsito dual. A maneira como
este proposito dual deve se tornar um s plano unido lhe é demonstrada e dai em diante dedica
todas as suas energias a colaborar em nivel planetario, & medida que o plano se desenvolve,
enquanto trabalha com as duas grandes evolucdes em nosso planeta, a humana e a dévica, e
através delas. Trata-se de reajustes e da gradual aplicacdo de energia para estimular os diversos
reinos da natureza de maneira que, pela fusdo de todas as forcas da natureza, acelere-se a
interacdo da energia entre os dois esquemas. Deste modo, os planos do Logos Solar podem se
consumar, & medida que se desenvolvem por meio de dois Logos Planetarios. E agora privilégio
do iniciado manejar a energia solar em pequena escala, e ele é admitido ndo apenas nas Camaras
do Conselho de sua propria Hierarquia, como também tem entrada autorizada quando enviados de
outros esquemas planetéarios conferenciam com o Senhor do Mundo e os dois grandes Regentes
departamentais.

Na quinta iniciacdo, a visdo outorga ao iniciado uma perspectiva ainda mais ampla e ele vé um
terceiro esquema planetario que, com os outros dois, forma um dos tridngulos de forca
necessarios a realizacdo da evolucdo solar. Assim como toda a manifestacdo prossegue por meio
da dualidade e da triplicidade para retornar a sintese final, estes esquemas, que sdo centros de

forca no corpo de um Logos Solar, atuam primeiro como unidades separadas que vivem sua
67



prépria vida integra, depois como dualidades, pelo intercambio de forcas através de dois
esguemas, pois desta maneira se ajudam, se complementam e se estimulam mutuamente e, afinal,
como um triangulo solar, que faz circular a forca de um ponto a outro, de um centro a outro, até
que as energias sejam fusionadas e sintetizadas e os trés passam a atuar unidos.

Quando o Adepto da quinta iniciacdo pode atuar de acordo com os planos dos trés Logos
envolvidos, colaborando com Eles cada vez com maior capacidade a medida que transcorre o
tempo, ele se prepara para a sexta iniciacdo, que o admitird em conclaves ainda mais elevados.
Torna-se participe dos propdsitos solares e ndo apenas planetarios.

Na sexta iniciagdo tem a mais maravilhosa visdo de toda a sequéncia. VVé o sistema solar como
uma unidade e obtém uma breve revelacdo que abre ante seu maravilhado entendimento o
propdsito fundamental do Logos Solar; pela primeira vez, ele vé& os planos como uma totalidade,
em todas as suas ramificacdes.

Na sétima iniciacdo, sua visao vai além do “circulo-ndo-se-passa” solar. Passa a ver aquilo que
h& muito compreende como fato tedrico basico: que o nosso Logos Solar estd envolvido nos
planos e propositos de uma Existéncia ainda mais elevada e que o sistema solar é s6 um dos
inimeros centros de forca pelos quais esta se expressando uma Entidade cdésmica muitissimo
maior que 0 nosso proprio Logos Solar. Em todas estas visdes subjaz um grande proposito: a
revelacdo da unidade essencial e a descoberta das relagdes internas que, uma vez conhecidas,
tenderdo a impulsionar o iniciado para a linha do servico autoabnegado, e que o convertera em
um dos que trabalham para a sintese, a harmonia e a unidade fundamental.

Durante a cerim0nia da iniciacdo, a visao que se revela aos olhos do iniciado para que ele veja
e compreenda, divide-se em trés partes que, no entanto, sdo segmentos de um sé processo:

1. O passado desfila diante dele e ele vé a si mesmo desempenhando muitos papéis, e
compreende que o0 Unico objetivo era desenvolver gradualmente as suas forcas e faculdades até o
ponto em que pudesse servir a seu grupo e com o grupo. Ele se vé e se identifica — de acordo com
a iniciacdo especifica — com:

a. ele préprio, em suas inumeras vidas anteriores,

b. seu grupo, nos grupos de vidas anteriores,

C. Seu raio egoico, tal como se manifesta em inimeros ciclos de tempo,

d. seu Logos Planetario, quando atuava no passado, durante inimeras evolugdes e reinos em
todo o0 esquema,

e assim sucessivamente, até que se identifica com o passado da Vida Una que flui através de
todos 0s esquemas planetarios e evolucdes do sistema solar, o qual desperta nele a resolucdo de
esgotar carma e de tomar conhecimento (ao ver as causas no passado) como deve realiza-lo.

2. O presente, quando lhe é revelado o trabalho especifico a realizar no ciclo menor no qual
estd imediatamente envolvido. Isto significa que ndo vé apenas o que lhe diz respeito em
determinada vida, mas reconhece a pequena parte imediata do plano — o que talvez implique em
varios de seus minusculos ciclos chamados vidas — que o Logos Planetario procura ver
consumados. Entdo, pode-se dizer, sem sombra de duvida, que conhece seu trabalho e pode se
dedicar a tarefa com claro conhecimento do porqué, do como e do quando.

68



3. O futuro, quando lhe é concedida, para fins de encoraja-lo, uma imagem da consumacéo final,
de um esplendor além de toda descricdo, com pontos marcantes e indicativos dos passos
principais a dar. Durante um breve instante, ele v& como serd o esplendor e o caminho de radiante
beleza que fulgura cada vez mais até o dia da perfeicdo. Nas primeiras etapas vé a gldria de seu
grupo egoico que chegou a perfeicdo; posteriormente, a radiacdo que flui do raio que leva em seu
seio os perfeitos filhos dos homens de um tipo e cor especificos; ainda mais tarde, obtém um
vislumbre da perfeicdo desse grande Ser, seu proprio Logos Planetério, até que finalmente se
revela a perfeicdo de toda a beleza e a radiacdo que inclui todos os outros raios de luz — o sol
brilhando em toda sua forga, o Logos Solar no momento da consumacgao do proposito.

CAPITULO XIII
OS CETROS DE INICIACAO
Os Cetros de iniciagédo sdo de quatro tipos:

1. Cosmico, usado por um Logos Cdsmico nas iniciacdes de um Logos Solar e dos trés Logos
Planetarios principais.

2. Do sistema, usado por um Logos Solar nas iniciacdes de um Logos Planetario. Nada temos a
ver com a iniciacdo cosmica; diz respeito a realizacdes que estdo além do alcance do iniciado
mais elevado do nosso sistema solar. As iniciagdes do sistema nos interessam apenas em minima
medida, porque séo de escala tdo vasta que a mente humana comum ndo tem como concebé-las.
O homem contempla estas iniciacdes apenas pelos efeitos que produzem no esquema planetario
que lhe diz respeito. E assim €, em especial se 0 esquema no qual desempenha sua microscopica
parte é um centro no Corpo Logoico que esta recebendo o estimulo. Neste caso, trata-se da
iniciacdo de seu proprio Logos Planetario e, em consequéncia, ele (como corpo celular) recebe
um estimulo suplementar, juntamente com os demais filhos dos homens.

3. Planetario, usado por um Logos Planetério para fins iniciaticos e para a terceira, a quarta e a
quinta iniciacdes maiores e as outras duas superiores. Na iniciacdo planetaria, o Cetro de Poder,
manejado pelo Logos Solar, esta carregado de forca elétrica pura procedente de Sirius, recebida
pelo nosso Logos durante o periodo de criacdo secundario, das maos dessa grande Entidade que é
0 Senhor dos Senhores do Carma. E depositario da Lei durante a manifestacéo e representante no
sistema solar da Irmandade de Sirius, cujas Lojas atuam como Hierarquias ocultas nos diferentes
planetas. Além disso, com a assisténcia do Logos Solar, ¢ Quem confere poderes aos distintos
iniciadores, comunica em segredo a palavra que os habilita a fazer descer a forca elétrica pura
para carregar 0s cetros a seu cargo, e revela, para a guarda de referidos iniciadores, o segredo
especial de seu esquema planetario particular.

4. Hierarquico, usado por uma Hierarquia oculta em iniciagbes menores, e pelo Bodhisattva
nas duas primeiras iniciacbes manasicas.

Quando o homem se individualizou nos dias da Lemuria, isto aconteceu pela aplicacdo do
Cetro da Iniciagdo no Logos da nossa cadeia terrestre, que pos em atividade certos centros do Seu
corpo, com seus grupos correspondentes. Esta aplicacdo certamente produziu o despertar da vida
para o trabalho inteligente no plano mental. O homem-animal era consciente nos planos fisico e
astral; pelo estimulo do cetro elétrico, comecou a tomar consciéncia no mental. Assim os trés
corpos se coordenaram e 0 Pensador foi capaz de atuar neles.

69



Todos os Cetros das iniciag0es produzem determinados efeitos:

a. Estimulo dos fogos latentes até que ardam.

b. Sintese dos fogos por meio de uma atividade oculta, que os coloca dentro da esfera de
influéncia um do outro.

c. Intensificacdo da atividade vibratéria de determinado centro, seja no homem, em um
Homem Celestial, ou em um Logos Solar.

d. Expanséo de todos os corpos, em especial do causal.

e. O despertar do fogo kundalini (0o fogo que ha na base da coluna vertebral) e sua
canalizagdo em progressao ascendente. Este fogo e o fogo de manas sdo direcionados ao longo de
certos trajetos — ou triangulos — seguindo o Cetro a medida que este se move de maneira
especifica. H4 uma definida razdo oculta, de acordo com as leis da eletricidade, por trés do fato
conhecido de que todo iniciado apresentado ao Iniciador seja acompanhado por dois Mestres,
ficando um de cada lado do iniciado, os trés formando um tridngulo, o que viabiliza o trabalho.

A forca do Cetro é dupla e seu poder é tremendo. Separado e sozinho, o iniciado ndo poderia
receber a voltagem do Cetro sem sofrer sérios danos, mas na transmissao triangular ndo ha risco.
Devemos lembrar que dois Mestres apadrinham todos os postulantes a iniciacdo e representam
duas polaridades do Todo elétrico. Parte de sua funcdo é estar ao lado dos postulantes a iniciacao
guando se apresentam diante do Grande Senhor.

Os Cetros, quando empunhados pelo Iniciador na Sua posicdo de poder em periodos
prefixados, atuam como transmissores de forca elétrica oriunda de niveis muito elevados, tdo
elevados que o “Diamante Flamigero”, em determinadas iniciagdes finais como a sexta e a
sétima, transmite, por meio do Logos, forca inteiramente de fora do sistema. Este Cetro maior é o
utilizado neste planeta, mas ha no sistema varios Cetros de Poder similares; sdo encontrados em
trés niveis, se assim se pode expressar.

Nas duas primeiras iniciacdes emprega-se um Cetro de Iniciacédo, operado pelo Grande Senhor,
magnetizado pela aplicacdo do “Diamante Flamigero”, magnetizacdo que se repete para cada
novo Instrutor do Mundo. Ha uma maravilhosa ceriménia, realizada no momento em que 0 Nnovo
Instrutor do Mundo toma posse de seu cargo, na qual recebe seu Cetro de Poder — o mesmo Cetro
que é usado desde a fundacdo da nossa Hierarquia Planetaria — e o estende ao Senhor do Mundo
que o toca com seu poderoso Cetro, carregando-0 novamente com capacidade elétrica. Esta
ceriménia é realizada em Shamballa.

O Cetro de Iniciacdo, conhecido como “Diamante Flamigero” é usado por Sanat Kumara, 0
Iniciador Unico, e encontra-se oculto “no Oriente”, contendo o fogo que irradia a Religido da
Sabedoria; foi trazido de Vénus pelo Senhor do Mundo, e em cada periodo mundial é submetido a
um processo similar ao do Cetro menor, mas desta vez sendo recarregado por acdo direta do
préprio Logos Solar, o Logos do sistema solar. Apenas o Senhor do Mundo e os Chohans de Raio
sabem qual é a localizacdo exata desse Cetro e, por ser o talisma desta evolugdo, seu principal
guardido é o Chohan do segundo Raio — sob a dire¢do do Senhor do Mundo — sendo ajudado pelo
Senhor Deva do segundo plano. Os Budas de Atividade sdo responsaveis por sua guarda e,
subordinado a Eles, o Chohan do Raio. E operado apenas em momentos determinados, quando héa
um trabalho especifico, ndo s6 nas iniciaces dos seres humanos, como também em certas
funcBes planetarias sobre as quais atualmente nada sabemos. Tem seu lugar e funcdo em certas
cerimdnias relacionadas com a ronda interna e com o tridngulo formado por Terra, Marte e

Mercurio.
70



O objetivo dos Cetros de Poder

O simbolismo destes Cetros estd oculto no cetro de um monarca dos nossos dias. S&o
devidamente reconhecidos como simbolos de oficio e poder, mas em geral ndo se sabe que séo de
origem elétrica nem que seu verdadeiro significado diz respeito ao estimulo dindmico transmitido
pelo detentor do poder aos que estdo sob sua autoridade, inspirando-o0s assim a uma intensificacao
da atividade de servico em beneficio da raga.

O grande Cetro de Poder do proprio Logos esta oculto no sol.
Recapitulando, a localizacdo esotérica dos diferentes cetros € a seguinte:
1. O Cetro do Bodhisattva esta oculto no “coracdo da Sabedoria”, isto €, em Shamballa.
2. O Cetro do Iniciador Unico esta oculto no “Oriente”, uma localizacdo planetaria determinada.

3. O Cetro do Logos Solar esta oculto no “coracdo do Sol”, aquela misteriosa esfera subjetiva
que se encontra por trds do nosso sol fisico, o qual € apenas a blindagem e o envoltério
circundante.

4. O Cetro do Logos Cosmico, associado com o0 nosso Logos Solar, estd oculto naquele ponto
central dos céus em torno do qual gira 0 nosso sistema solar, denominado “Sol central espiritual”.

Um Cetro é recarregado em Shamballa para cada novo Instrutor do Mundo. O Cetro de Sanat
Kumara € recarregado a cada novo periodo mundial, portanto, sete vezes na historia de um es-
quema planetario. O Cetro do Poder Logoico € eletrificado a cada novo periodo da criacdo, vale
dizer, para cada sistema solar por meio do qual o Logos se manifesta, assim como o homem se
manifesta por meio da vida de seu corpo fisico. As duas primeiras cerimoénias se realizam em
Shamballa, o lugar sagrado da manifestacdo planetaria, aquela localizacdo central em nosso
planeta fisico que corresponde ao coracdo de um ser humano. A titulo de ilustracdo, muitos lu-
gares da superficie da Terra sdo famosos por suas propriedades curativas, conhecidos porque séo
pontos magnetizados e suas propriedades magnéticas se manifestam como influéncias curativas.
O reconhecimento de tais propriedades pelo homem é apenas o preAmbulo de uma constatacdo
posterior e mais explicita, que ocorrera quando a visao etérica estiver normalmente desenvolvida.

Esses lugares sdo magnetizados de trés maneiras:

1. Por Sanat Kumara, atuando por intermédio do Manu. Ocorre quando é desejavel formar
um ponto central magnético que, por seu poder atrativo, fara de uma raca, nagdo ou grande
organizagdo um todo coerente. Toda nacdo tem seu “ponto magnético”, formado de matéria eté-
rica pela aplicagdo do “Diamante Flamigero” nos éteres; € o coragdo nacional e a base da
singularidade nacional. Em geral, embora nédo invariavelmente, a cidade principal de uma nacéo é
construida em torno desse ponto.

2. Por Sanat Kumara, atuando por intermédio do Bodhisattva. Neste caso, a forca elétrica do
Cetro é manejada para congregar as influéncias que se manifestam nas grandes religides mundiais
e 0 Cetro de Poder menor € usado junto com o maior. Por meio de ambos é impressa a qualidade
atrativa ou nota dominante de qualquer religido e de qualquer organizacdo com base religiosa.

71



3. Por Sanat Kumara, atuando por intermédio do Mahachohan. Pela aplicacdo do Cetro de
Poder, os pontos magnéticos focais das grandes organizacfes que afetam a civilizacdo e a cultura
de um povo sdo levados a uma atividade coerente.

Todas as organizac¢@es do plano fisico — governamentais, religiosas, culturais — séo a atuacédo
de forcas e causas internas. Antes de aparecerem efetivamente em manifestacao fisica, ocorre nos
niveis etéricos uma concentracdo — se assim posso expressar — destas influéncias e energias. A
Franco-Maconaria € um exemplo. Tem dois centros magnéticos, um deles na Europa Central. Em
todos os casos citados, 0 Senhor do Mundo foi o oficiante, como sempre ocorre na fundacgéo de
todos 0os movimentos grandes e importantes. Em todos os movimentos menores para ajudar a
raca, lancados pelos Mestres que atuam por meio de Seus discipulos, invoca-se a ajuda do
Bodhisattva e o Cetro menor de Poder é empregado.

Quando os discipulos iniciam um movimento em escala relativamente diminuta, o Mestre com
0 Qual trabalham também pode ajuda-los e, embora ndo maneje o Cetro de Poder, dispbe de
métodos apropriados para estimular e conseguir coeréncia no limitado esfor¢o de Seus dedicados
seguidores. Assim, os Cetros da Iniciacéo e as Palavras de Poder sdo usados em todos o0s setores
da vida humana. O governo do mundo atua sob a lei e a ordem, e todo o esquema é
interdependente.

Voltando ao tema da iniciagdo humana e dos Cetros de Poder: no momento da cerimonia da
iniciacdo, depois das duas grandes revelagdes, chega um momento de absoluto siléncio e, neste
interim, o iniciado compreende em si mesmo o significado de “Paz”. Mantém-se como se
estivesse em um vazio, um vacuo, no qual aparentemente nada pode chegar até ele; esta, por
breves instantes, entre a Terra e 0 Céu, consciente de nada, a ndo ser do significado das coisas tal
como sao, constatando a propria divindade essencial e a parte que cabe a ele desempenhar
quando, da Cémara do Conselho do Céu, voltar novamente ao servico na Terra. Ndo sente
ansiedade, medo nem ddvida. Entrou em contato com a divina “Presenca” e contemplou a visao.
Sabe o que deve fazer e como fazer, e paz e alegria indescritiveis enchem seu cora¢do. E um
breve intervalo de quietude antes de um periodo de renovada atividade, que comeca no momento
em que recebe a aplicacdo do Cetro. Enquanto o iniciado esteve abstraido em si mesmo, com
todas as suas forcas concentradas no coracdo, a Loja de Mestres oficiantes celebrou varias
ceriménias e entoou certas palavras preparatorias para o aparecimento do Iniciador no trono e a
aplicacdo do Cetro. O Hierofante esteve presente até este momento, embora o trabalho tenha sido
realizado pela Loja e os Padrinhos. Ele entdo ascende ao lugar de poder, recebendo o Cetro dos
seus legitimos guardides.

N&o é possivel dar detalhes da etapa seguinte, apenas descrevé-la com as palavras “o fogo
desce do céu”. Pela verbalizacdo de certas palavras e frases, um dos segredos da iniciacdo, e que
variam segundo a iniciacdo, a forca elétrica que deve ser empregada desce sobre o Cetro,
passando através do coracdo e da mdo do Iniciador para os Trés, posicionados em relacdo
triangular diante do trono do poder. Eles recebem essa forca e, por sua vez, fazem com que
circule, por um ato de vontade, através de Seus cora¢@es, transferindo-a em seguida para 0s
Padrinhos, os quais, também por um ato de vontade, se preparam para transmiti-la ao centro do
corpo do iniciado que deve ser estimulado (de acordo com a iniciacdo). Ocorre entdo um
interessante intervalo, no qual as vontades unidas da Hierarquia se mesclam para transmitir a
forca que o Cetro colocou em circulagdo. O Hierofante pronuncia a palavra, e a forga se precipita
nos corpos e centros do iniciado, descendo pelos centros do plano mental e, passando pelos
centros astrais, até os centros etéricos que, finalmente, a absorvem. E um momento portentoso

para o iniciado, que o faz compreender a absoluta e literal verdade contida na frase “Deus € um
72



fogo consumidor”. Sem lugar a davidas, ele sabe que aquela energia ignea e a forca elétrica
constituem o somatério de tudo que existe. Ele é precisamente banhado pelos fogos da puri-
ficacdo; em todos os lados, vé o fogo que flui do Cetro, circulando em torno do Triangulo e
passando pelos corpos dos dois Adeptos que o apadrinham. Por um breve instante, toda a Loja de
Mestres e iniciados, posicionados em Seus lugares cerimoniais fora do Triangulo, ficam ocultos
por uma cortina de puro fogo. O iniciado ndo vé& ninguém além do Hierofante, e s6 tem
consciéncia de uma labareda ignea de pura chama branco-azulada, que arde, mas ndo destroi, que
intensifica a atividade de cada &tomo de seu corpo sem desintegrar e purifica toda a sua natureza.
O fogo avalia de que tipo é seu trabalho e o iniciado atravessa a Chama.

O efeito da aplicagéo do Cetro
A. Nos corpos do iniciado:

O efeito é quadruplo e permanente, mas varia de acordo com a iniciacdo tomada. A agdo do
Cetro ¢ regulada de maneira cuidadosa e cientifica, e em cada iniciacdo subsequente a voltagem ¢
aumentada, a acdo do fogo que dele emana e seu calor sdo intensificados. Pela aplicacdo do
Cetro, o iniciado descobre que:

1. Aumenta a atividade de cada atomo individual em seus distintos corpos, o que resulta em um
grau maior de energia nervosa e uma elasticidade e resisténcia que serdo de eficaz ajuda na ardua
vida de servigo que tem pela frente.

2. A matéria de tipo indesejavel de seus corpos é estilhacada e se desprende, e a parede atdmica é
parcialmente destruida, tornando os atomos radioativos — se é possivel expressar dessa maneira —
e, portanto, mais faceis de eliminar.

3. Os fogos do corpo séo estimulados e a energia total do triplice homem inferior se coordena, de
maneira que ha menos desperdicio de energia e maior coeréncia e uniformidade na acao.

4. O alinhamento dos diversos corpos em conexdo com 0 corpo causal, ou corpo egoico, €
facilitado, e assim possibilita a continuidade de consciéncia e a receptividade aos comandos do
Ego.

Ao retornar da cerimOnia e reassumir seu trabalho no mundo, o iniciado descobre que o
estimulo recebido produzirda em seus corpos um periodo de grande atividade e também de luta; se
persistir nesta luta até a vitdria, o resultado sera a eliminacdo da matéria indesejavel de seu corpo
e sua reconstrucdo com um material novo e melhor. Perceberd que suas capacidades para o
servigo aumentaram muito e que sua energia nervosa se intensificou, de modo que ele € capaz de
extrair reservas de forcas para o servico até entdo insuspeitadas. Percebera também que a reacao
do cérebro fisico a voz do Eu Superior e sua receptividade as impressfes mais elevadas e sutis
aumentaram muito. Oportunamente, por meio do trabalho realizado, conseguira eliminar toda a
matéria de natureza subatdmica e entdo construira corpos de substancia do subplano mais elevado
de cada plano; percebera que todas as suas energias podem ser controladas consciente e
construtivamente, que sabe agora qual é o verdadeiro significado de continuidade de consciéncia,
e que é capaz de atuar simultaneamente nos trés planos com plena compreensdo interna.

73



B. No corpo causal ou egoico.

Sé é possivel tratar muito sucintamente sobre o efeito da aplicacdo do Cetro no corpo causal
do iniciado. O tema é imenso e estd amplamente esclarecido no Tratado sobre Fogo Cosmico. Ha
apenas duas maneiras de imprimir na mente do estudante uma ideia desta verdade fundamental, e
serdo consideradas aqui.

Primeiro, o estudante deve manter em mente o interessante significado do fato de que ele, no
plano fisico, € uma personalidade atuante, com caracteristicas conhecidas e reconhecidas e, ainda
assim, é uma Vida subjetiva que usa aquela personalidade como meio de expressdo e que — por
meio dos corpos fisico, emocional e mental que constituem o triplice homem inferior — faz seus
contatos com o plano fisico e, assim, vai se desenvolvendo. A mesma ideia geral de
desenvolvimento se aplica ao Eu Superior, 0 Ego em seu proprio plano. Este Ego é o grande Anjo
Solar, meio de expressdo da Mdnada ou espirito puro, tal como a personalidade é para 0 Ego no
nivel inferior. Do ponto de vista do homem nos trés mundos, este Ego ou Senhor Solar € eterno,
porque subsiste durante todo o ciclo de encarnagdes, assim como a personalidade subsiste durante
o diminuto ciclo da vida fisica. Entretanto, seu periodo de existéncia € apenas relativamente
permanente, e chega o dia em que a vida que se expressa por meio do Ego, o Pensador, 0 Senhor
Solar ou Manasadeva procura se liberar inclusive desta limitacdo e retornar a sua fonte original.

Entdo, a vida que se manifestou como Anjo Solar, e que, por sua propria energia, manteve a
forma egoica coerente por longas eras, vai se retirando, e a forma se dissipa lentamente; as vidas
menores que a constituiam voltam a fonte geral de substancia dévica, acrescidas de atividade e
consciéncia expandidas, adquiridas pela experiéncia de ter sido parte de uma forma, e utilizadas
por um aspecto mais elevado de existéncia. Da mesma maneira, no caso da personalidade, quando
a vida egoica se retira, o triplice eu inferior se desintegra, e as vidas menores que formam o corpo
chamado de “eu lunar” (distinto do eu solar, do qual é apenas o reflexo) sdo absorvidas no
reservatorio geral de substancia dévica, cuja vibracdo é inferior a que compde o corpo egoico. De
maneira semelhante, sua evolucdo também avancou, porque fizeram parte de uma forma para uso
do Eu Superior.

Mediante a aplicacdo do Cetro de Iniciacdo, o trabalho de separar o eu espiritual do Eu
Superior avanga, e a vida aprisionada se libera gradualmente, enquanto o corpo causal é
absorvido ou dissipado aos poucos.

Isto levou a expressao, as vezes usada nos livros ocultistas, de “fraturamento do corpo causal”
em cada iniciacao, e a ideia de que o fogo central interno abre caminho gradualmente e destroi as
paredes confinantes, causando a destruicdo do Templo de Salomao pela retirada da Shekinah.
Todas estas frases sdo simbolicas e pretendem apresentar a mente do homem os diferentes
aspectos de uma verdade fundamental.

Chegada a hora de tomar a quarta iniciacdo, o trabalho de destruicdo estara concluido; o Anjo
Solar, tendo cumprido a sua funcéo, retorna ao seu lugar proprio, e as vidas solares voltam a sua
origem. A vida, até entdo dentro da forma, ascende triunfalmente ao seu “Pai nos Céus”, assim
como a vida no corpo fisico, no momento da morte, busca a sua fonte, o Ego, o que se faz em
quatro etapas:

1. Retirando-se do corpo fisico denso.
2 Retirando-se do corpo etérico.
74



3. Desocupando depois o corpo astral.
4.  Abandonando, afinal, o corpo mental.

Outra maneira de enfatizar a mesma verdade seria considerar o corpo egoico como um centro
de forca, uma roda de energia ou I6tus, imaginando-o como um Iétus de nove pétalas que esconde
nessas pétalas uma unidade central de trés pétalas, as quais, por sua vez, ocultam a vida central, a
“Joia no L6tus”. A medida que a evolucdo avanca, estes trés circulos de trés pétalas se abrem
gradualmente, produzindo um efeito simultineo em uma das trés pétalas centrais. Esses trés
circulos sdo chamados, respectivamente, de Pétalas do Sacrificio, do Amor e do Conhecimento.
Na iniciagdo, o Cetro é aplicado sobre essas pétalas de maneira cientifica, e € ajustado de acordo
com o raio e as tendéncias do iniciado, o que impulsiona a eclosdo do botdo central, a revelacao
da joia, a saida dessa joia da capsula que durante tanto tempo a resguardava, e sua transferéncia
para a “coroa”, como se diz ocultamente, significando assim o retorno a sua fonte, a Moénada.

Reconhecamos claramente que, devido a insuficiéncia da linguagem humana, todo o exposto é
apenas uma tentativa de descrever o método e os ritos pelos quais se alcangara finalmente a
liberacdo espiritual neste ciclo; primeiro, pelo método do desenvolvimento evolutivo ou
desenvolvimento gradual e, depois, nas etapas finais, por meio do Cetro de Iniciacao.

C. Nos centros.

No momento em que a iniciacdo é tomada, todos 0s centros estdo ativos e 0s quatro inferiores
(correspondentes a personalidade) estdo comecando o processo de transferir o fogo para os trés
superiores. Vé-se claramente a revolucdo dual nos centros inferiores, e os trés superiores também
estdo comecando a se ativar. A aplicacdo do Cetro de Iniciacdo, no momento da ceriménia
iniciatica, produz resultados precisos em rela¢do aos centros, 0s quais podem ser relacionados da
seguinte maneira:

O fogo na base da coluna vertebral é determinantemente dirigido para o centro que é o objeto
de atencdo especial, 0 que varia de acordo com o raio ou trabalho especifico do iniciado.

A atividade do centro se intensifica, a velocidade de rotacdo aumenta e determinados raios
centrais da roda ativam sua radiacdo. Estes raios da roda, ou pétalas do 16tus, tém estreita conexao
com as correspondentes espirilas dos atomos permanentes, por exemplo, e quando 0s centros sao
estimulados, uma ou mais das espirilas correspondentes que estdo nos atomos permanentes
entram em atividade nos trés planos inferiores. Depois da terceira iniciacdo ocorre um estimulo
analogo nos tomos permanentes da Triade, o que leva & coordenacdo do veiculo badico e a
transferéncia da polarizagéo inferior para uma superior.

A aplicacdo do Cetro de Iniciacdo triplica o fluxo descendente de forca do Ego para a
personalidade; a direcdo dessa forca depende dos centros que devem ser estimulados, se etéricos
ou astrais, na primeira e segunda iniciacfes, ou se o iniciado esta se colocando ante o Senhor do
Mundo. Nesse Gltimo caso, sdo 0s centros mentais ou os vortices de forca correspondentes nos
niveis superiores que serdo estimulados. Quando o Instrutor do Mundo ministra na primeira e
segunda iniciacdes, a forca da Triade é dirigida para a vivificacdo dos centros cardiaco e laringeo,
em sua funcéo de sintetizadores dos centros inferiores. Quando o Iniciador Unico aplica o Cetro
do Seu Poder, a descida provém da Moénada e, embora os centros laringeo e cardiaco
intensifiguem sua vibragdo como resposta, a direcdo principal da forca se orienta para os sete
centros da cabeca, e finalmente (na liberacdo) para o centro radiante do alto da cabeca, que

sintetiza os sete centros menores da cabeca.
75



Na iniciagdo, os centros adquirem uma capacidade vibratéria e uma forca renovadas, 0 que na
vida exotérica da por resultado:

1. Uma sensibilidade e refinamento dos veiculos que a principio pode ocasionar muito
sofrimento ao iniciado, mas que produz uma capacidade de responder que compensa amplamente
a dor incidente.

2. O desenvolvimento de suas faculdades psiquicas, o que também pode provocar
inconvenientes temporarios, mas que oportunamente revelardo o verdadeiro eu que se encontra
em todos 0s eus, 0 que € o objetivo de todo esforco.

3. A consumacao da trama etérica, pelo gradual despertar de kundalini e sua exata progressao
geométrica, com a consequente continuidade de consciéncia que capacita o iniciado a utilizar
conscientemente o fator tempo nos planos da evolugéo.

4. A gradual compreenséo da lei de vibragdo como aspecto da lei fundamental de construcao,
a lei de atracdo, e o iniciado aprende a construir conscientemente, a manipular matéria mental
para aperfeicoar os planos do Logos, a trabalhar com esséncia mental e a aplicar a lei nos
niveis mentais, assim produzindo efeitos no plano fisico. O movimento se origina
cosmicamente, em niveis coOsmicos, ocorrendo 0 Mesmo no microcosmo. Temos aqui uma
indicacdo oculta que revelara muito se refletirmos sobre ela. Durante a iniciacdo, no momento
da aplicacdo do Cetro, o iniciado compreende conscientemente a importancia e o valor da Lei
de Atracdo na construcdo de formas e na sintese dos trés fogos. Seu progresso dependera de
sua capacidade de reter esse conhecimento e aplicar a lei.

5. O Hierofante transmite ao iniciado a energia manasica superior para que ele possa, gracas a
este estimulo bastante incrementado, conhecer e reconhecer conscientemente o plano destinado
ao seu centro grupal. Esta forca desce do &tomo permanente manasico através do Antahkarana
e se dirige ao centro que o Hierofante, de acordo com a lei, considera que deve ser estimulado.

6. O iniciador estabiliza a forca e regula sua afluéncia, a medida que circula através do corpo
egoico, de modo que, cumprido o trabalho de desenvolvimento, pode ser revelado o sétimo
principio no Coracdo do Lotus. A cada iniciagdo o I6tus se abre mais, a luz do centro comeca a
brilhar, uma luz ou chama que consome, afinal, as trés pétalas que o circundam, permitindo ver
a plena gldria interna e a manifestacdo do fogo elétrico do espirito. Como isso se realiza no
segundo subplano do plano mental (onde o 16tus egoico se encontra agora), acontece também
um estimulo correspondente na substancia densa que forma as pétalas ou rodas dos centros nos
niveis astral e etérico.

CAPITULO XIV

O JURAMENTO

O trabalho da Loja durante a iniciacao

Chegamos a parte mais solene da cerim6nia da iniciacdo, a qual, sob certo ponto de vista,
divide-se em trés partes.
76



A primeira: trata-se do iniciado e nela ele toma consciéncia do seu proprio e augusto Eu, a
Presenca, e percebe a viséo e o plano.

A segunda: trata-se do Iniciador e nela Ele maneja o Cetro de Fogo e produz certos resultados
especificos no corpo do postulante.

A terceira: trata-se de determinadas palavras e formulas que o Hierofante confia ao iniciado, as
quais ele abriga em sua consciéncia, afim de cumprir melhor a parte do plano que Ihe compete.

Durante o procedimento, a Loja de Mestres, congregada fora do Triangulo de Forca, ocupa-se
de uma triplice tarefa, visando produzir determinados resultados na consciéncia do iniciado e,
assim, ajudar o Hierofante em Sua ardua tarefa. E preciso lembrar que, nos termos da Lei da
Economia, quando ha uma aplicacdo ou transmissdo de forca de um centro de forca para outro, ha
uma consequente diminuicdo no centro da qual foi retirada. E esta a base para a determinacio da
hora e da época do ano propicias para a ceriménia de iniciacdo. O Sol é a fonte de toda energia e
poder, e a tarefa do Iniciador € facilitada quando as condicGes solares sdo favoraveis. A hora e a
época do ano propicias sdo determinadas segundo a astrologia esotérica, solar e cosmica,
baseadas, certamente, em célculos exatos, no verdadeiro conceito matematico e no real
conhecimento dos fatos fundamentais referentes aos planetas e ao sistema solar. Invariavelmente,
é confeccionado o horéscopo do iniciado para fixar 0 momento oportuno para uma iniciacao
individual, e somente quando os signos individuais se fundem e coincidem com o hordéscopo da
cerimdnia que orienta o Iniciador, é possivel celebrar a ceriménia. Por esta razdo, as vezes a
iniciacdo tem que ser adiada para uma vida posterior, mesmo quando o iniciado ja fez o trabalho
necessario.

Podemos descrever a triplice tarefa da Loja durante a cerimdnia da seguinte maneira:

Primeiro: a entoacdo de certos mantras libera energia de determinado centro planetario. E
preciso lembrar que todo esquema planetario € um centro no corpo de um Logos Solar e encarna
um tipo especial de energia ou for¢ca. De acordo com a energia desejada em determinada
iniciacdo, ela é transferida, via o Sol, do centro planetario para o iniciado. O método € o seguinte:

a. A energia é mobilizada a partir do centro planetario pelo poder do Logos Planetério,
ajudado pelo conhecimento cientifico da Loja e pelo emprego de certas palavras de poder.

b. Ela passa entdo para o Sol, onde se mescla com pura energia solar.

c. Do Sol, a energia € transmitida a determinada cadeia do esquema da nossa Terra que
corresponda numericamente ao esquema planetario especifico de onde se originou.

d. De 14 é transferida para o globo correspondente e, em seguida, para o planeta fisico denso.
Usando um mantra especifico, o Iniciador concentra a energia em Seu proprio corpo, usando-o
como estacdo receptora e transmissora e, oportunamente, ela chega ao iniciado através do
Triangulo e dos Padrinhos. Portanto, ficara evidente para o estudante, que quando o Iniciador é o
Senhor do Mundo, a expressao fisica do Logos Planetario do nosso esquema, a forca chega mais
diretamente para o iniciado do que nas duas primeiras iniciacdes, em que o Hierofante é o
Bodhisattva. Somente na terceira iniciacdo o iniciado estard em condicdes de receber forca
planetaria diretamente.

77



Segundo: a concentracdo da Loja ajuda o iniciado a entender dentro de si mesmo os diferentes
processos a que foi submetido. A Loja assim faz, atuando determinantemente sobre seu corpo
mental, estimulando todos os atomos, pelo poder mental unido dos Mestres. O trabalho de
compreensao €, pois, ajudado diretamente. Esta concentracdo de modo algum se assemelha a
sugestdo hipnoética, nem a potente impressdo das mentes fortes sobre as mais fracas, mas toma a
forma de uma diligente meditacdo dos Mestres e iniciados reunidos sobre os fatos relativos a
iniciacdo e o Eu. Por meio da forga assim liberada, o iniciado é capaz de afastar mais facilmente a
sua consciéncia do ndo-eu, transferindo-a para os principios bésicos divinos que lhe dizem
respeito de imediato. O poder mental dos Mestres consegue barrar a vibragdo dos trés mundos,
permitindo que o postulante “deixe para tras”, cabalmente, todo o passado e tenha aquela visdo
agucada que vé o fim desde o comeco, como se 0s elementos submetidos ao tempo ndo
existissem.

Terceiro: por meio de certa acdo ritmica cerimonial, a Loja ajuda muito no trabalho de
iniciacdo. Tal como no Festival de Wesak, ha uma demonstracdo de forca pelo uso dos mantras
entoados, pelos movimentos rituais e pelo entrelagamento da multiddo reunida, formando figuras
geométricas; na cerimbnia de iniciacdo, segue-se um procedimento similar. As figuras
geométricas apropriadas para as diversas iniciagdes diferem, e nisso reside uma das protecGes da
cerimdnia. O iniciado conhece a figura relativa a sua propria iniciagcdo, mas ignora as outras.

Os Mestres e os Iniciados, reunidos na Loja, ocupam-se desses trés aspectos do trabalho até o
momento em que o Cetro é aplicado; com a aplicacdo, o iniciado se torna membro da Loja, e
entdo todo o cerimonial muda, em preparagdo para o pronunciamento do juramento e a revelacao
da Palavra e do Segredo.

Os padrinhos se afastam do iniciado e ocupam Seus lugares nos respectivos graus, enquanto
que os trés Budas de Atividade (ou Seus representantes nas duas primeiras iniciagcbes) tomam
Seus lugares atras do trono do Hierofante. Os membros da Loja se agrupam de forma distinta e 0s
iniciados do mesmo grau do postulante recém-admitido o circundam e ajudam na parte final da
cerimdnia. Os demais iniciados e Adeptos se colocam segundo seus graus.

As trés primeiras etapas da cerimoénia sdo iguais em todas as inicia¢bes. Nas duas etapas finais,
0S que ndo possuem o0 mesmo grau daquele novo iniciado (como os iniciados de primeiro grau na
iniciacdo de um membro de terceiro grau), se afastam para o fundo da Sala da Iniciacdo em
Shamballa e, mediante energia mantrica entre os dois grupos, ergue-se um “muro de siléncio”;
forma—se um véacuo, por assim dizer, e nada pode passar do grupo interno para o externo, o qual
se coloca em profunda meditacdo e entoa certas formulas. No grupo interno, em torno do
Hierofante, realiza-se uma dupla cerimonia:

a. O recém-iniciado presta juramento.
b. Determinadas Palavras e Segredos lhe sdo transmitidos.

Os dois tipos de juramento.
Os juramentos relacionados com a Hierarquia oculta dividem-se em dois grupos:
1. O Juramento da Iniciacdo, mediante o qual o iniciado se compromete, com 0s votos

mais solenes, a ndo revelar jamais, sob pena de punicdo sumaria, nenhum segredo oculto, nem
nunca expressar em palavras, fora da Sala da Iniciacdo, o que foi confiado a sua guarda.

78



2. O Juramento do Cargo, prestado quando um membro da Loja assume um cargo
especifico no trabalho hierdrquico. Este juramento se refere as suas fungdes e relagcdes com:
a. 0 Senhor do Mundo,
b. seu superior imediato,
c. seus companheiros de trabalho na Loja,
d. o mundo dos homens ao qual devera servir.

E desnecessario dizer mais a respeito deste Gltimo juramento, ja que diz respeito apenas aos
que ocupam cargos na Hierarquia.

O Juramento da iniciagédo

O Juramento da Iniciacdo, de que vamos tratar agora, divide-se em trés secdes e € ministrado
pelo Hierofante ao iniciando, que o repete frase por frase, depois do Iniciador; em certos pontos, é
enfatizado por iniciados do mesmo grau, que entoam palavras em senzar que significam “que
assim seja”.

As trés divisdes do juramento descrevem-se, sucintamente, da seguinte maneira:

1. Com uma frase solene que exprime o propésito que 0 move, o0 iniciado afirma sua
inalteravel atitude voluntaria, confirma solenemente o que aprendeu e promete nada revelar sobre
0 propo6sito compreendido, a ndo ser no que ficar manifesto em sua vida didria no mundo dos
homens e no seu servico a raga. Jura guardar segredo sobre a parte revelada do plano logoico que
viu na “revelacgdo da visao”.

2. Compromete-se solenemente em relagdo aos outros “eus” da Loja da qual € membro e com
0s “eus” de todos os homens. Isso implica em sua atitude frente aos irmaos de todos os graus,
incluindo também o sério compromisso de jamais revelar a verdadeira natureza do aspecto Eu
conforme lhe foi mostrado na iniciagdo. Jura guardar segredo sobre a relagcdo captada entre o
Logos Solar e o Logos Planetéario, e entre o Logos Planetario do nosso esquema com 0 esquema
em si.

3. Compromete-se solenemente a nunca revelar a ninguém o conhecimento recebido sobre as
fontes de energia e de forga com as quais entrou em contato. Trata-se de um triplo juramento de
guardar absoluto siléncio sobre a verdadeira natureza da energia, as leis que regem seu uso e 0
compromisso de sé usar a forca colocada a sua disposicdo pela iniciacdo no servico a raga e no
desenvolvimento dos planos do Logos Planetario.

Este grande juramento é formulado em diferentes termos, de acordo com a iniciacdo e, como
dito antes, consiste em trés partes, com um intervalo entre cada uma delas, destinado a
determinado trabalho cerimonial do grupo de iniciados em torno do irméo recém-admitido.

Observe-se que cada parte do juramento diz respeito a um dos trés aspectos da manifestacao
divina e, a medida que o iniciado presta seus votos, um dos trés Guias de Departamento colabora
com o Iniciador no pronunciamento do juramento. Dessa maneira, uma energia de natureza
triplice é disponibilizada segundo as diferentes partes do juramento. Nas duas primeiras
iniciacOes, esta energia flui para o iniciado a partir dos trés Raios maiores, atraves do Hierofante
e dos correspondentes Guias departamentais, por intermédio do grupo de iniciados de mesmo
grau, de modo que cada iniciacdo € um meio de estimulo e expansdo para todos. Nas cinco

79



iniciacbes finais, a forca flui através dos trés Budas de Atividade, em vez dos Guias
departamentais.

Seria relevante assinalar que, durante esta parte da ceriménia, 0 grupo é banhado pela cor que
corresponde ao tipo de energia e a sua tonalidade planetéaria original, e cabe ao Iniciador colocar o
iniciado em contato com esta energia, a qual é vertida sobre o grupo desde o instante em que a
emissao é realizada e é causada pelo Iniciador quando pronuncia certas palavras e ergue o Seu
Cetro de Poder. Os trés Budas de Atividade, que sdo os grandes centros de energia em nosso
planeta, tocam a ponta do Cetro com Seus béaculos de oficio, pronunciam em unissono certa
Palavra mistica, comecando entdo a efusdo, que prossegue até o fim da cerimonia.

Talvez se perguntem se alguns iniciados deixam de cumprir seu juramento. Isto acontece
muito raramente, pois devemos lembrar que nenhuma iniciacdo é tomada enquanto ndo se atinge
certa etapa. Poucos casos ocorreram, mas, como o Senhor do Mundo é conhecedor de tudo que
acontece no futuro, como também no presente e no passado, nenhuma oportunidade jamais é dada
ao iniciado para revelar o que esta oculto. Pode existir a inten¢do, mas faltara oportunidade. O
iniciado que assim peca em intencdo fica privado do uso da palavra e, as vezes, da vida, antes de
cometer o erro.

CAPITULO XV
A REVELA(;AO DA PALAVRA
As Palavras solares

A base de todos os fendmenos manifestados é a emissdo do som, ou da Palavra pronunciada com
poder, isto é, com toda a forca da vontade. Nisso estd, como se sabe, o valor da meditacéo, pois
ela produz, oportunamente, aquele proposito dinamico interno, aquele recolhimento interno e
aquela ideacdo interna que invariavelmente devem preceder a articulacdo de qualquer som
criador. Quando se diz que o Logos criou 0os mundos através da meditacdo, vale dizer que, em
Seu proprio centro de consciéncia, houve um periodo no qual Ele ponderou e meditou sobre 0s
propdsitos e planos que tinha em vista, visualizou em Si todo o processo do mundo como um
todo perfeito, vendo o fim desde o inicio, e tendo consciéncia das minucias da esfera consumada.
Em seguida, ao término da Sua meditacdo, e o todo concluido como uma imagem perfeita ante
Sua visdo interna, Ele empregou determinada Palavra de Poder que Lhe fora confiada por
“Aquele de Quem Nada se Pode Dizer”, o Logos do esquema cosmico, do qual nosso sistema é
apenas uma parte. Nada temos a ver com as iniciacdes cosmicas e logoicas, exceto na medida em
que as iniciacbes humanas refletem seus estupendos prototipos, mas é do interesse do estudante
compreender que assim como em cada iniciagdo é transmitida ao iniciando uma Palavra de Poder,
da mesma maneira foi transmitida ao Logos a grande Palavra de Poder que produziu 0 nosso
sistema solar, aquela Palavra chamada de “Palavra Sagrada”, AUM. Devemos lembrar que este
som AUM representa o esforco do homem de reproduzir, em escala infinitesimal, o triplice som
césmico que viabilizou a criacdo. As Palavras de Poder de todos os graus tém uma sequéncia
triplice:

Primeiro: s@o pronunciadas por alguma entidade plenamente autoconsciente, o que sempre
acontece depois de um periodo de deliberacdo ou meditacdo, durante o qual o proposito é

visualizado na integra.
80



Segundo: exercem efeito sobre o reino dévico e produzem a criacdo de formas, efeito que tem
dupla natureza:

a. Os devas do caminho evolutivo, os grandes construtores do sistema solar e os que estdo
subordinados a eles, que ultrapassaram a etapa humana, respondem ao som da Palavra e, com
consciente entendimento, colaboram com Quem a expirou e assim a obra € realizada.

b. Os devas do arco involutivo, os construtores menores, que nado passaram pela etapa
humana, também respondem ao som, mas de maneira inconsciente ou por necessidade; pelo
poder das vibrages iniciadas constroem as formas requeridas com sua prépria substancia.

Terceiro: atuam como fator estabilizador e, enquanto persistir a forca do som, as formas
permanecerdo coesas. Por exemplo, quando o Logos terminar a enuncia¢do do sagrado AUM e a
vibracdo cessar, seguir-se-a a desintegracdo das formas. O mesmo ocorre com 0 Logos
Planetario, e assim sucessivamente na escala abaixo.

As Palavras de Poder ou transposicdes do AUM existem em todos 0s tons possiveis, semitons
e quartos de tom, e sobre essas tonalidades do som se desenvolve a obra de criagéo e sua susten-
tacdo. Dentro de cada som maior ha uma multiplicidade de sons que afetam diferentes grupos. E
preciso lembrar também que, em termos gerais, 0s sons do sistema solar se dividem em dois
grupos:

1. Os sons “iniciadores”, aqueles que produzem manifestacdes ou fendmenos de qualquer tipo em
todos os planos.

2. Os sons “resultantes”, aqueles que sdo produzidos de dentro das proprias formas durante o
processo evolutivo, e que séo o0 agregado dos tons de cada forma, em qualquer reino da natureza.
Toda forma também tem um tom que é produzido pelos diminutos sons que emanam dos atomos
que a compdem. Estes sons provém de outro grupo e afetam os grupos ou reinos inferiores, se €
possivel usar a palavra “inferior” em relacdo a qualquer area da manifestacdo divina. O reino
humano, por exemplo, (a quarta Hierarquia criadora) foi engendrada por um triplice AUM,
entoado em unissono em um tom especifico pelas trés pessoas da Trindade — Deus Pai, Deus
Filho e Deus Espirito Santo, ou Shiva, Vishnu e Brahma. Este som ainda esti ressoando; a
interacdo e a combinacdo das inimeras e minusculas notas de cada ser humano produzem um
grande som combinado, que pode ser ouvido nas altas esferas e que, por sua vez, exerce um efeito
preciso sobre o reino animal. E um dos fatores que produzem formas animais, tanto para uso dos
homens como dos animais, pois é preciso lembrar sempre que o homem é o elo entre o animal e 0
divino.

N&o é possivel nem oportuno enumerar as Palavras de Poder, mas é possivel dar certas
indicacOes gerais que ajudardo o estudante a compreender a magnitude do tema e sua
complexidade:

1. A Grande Palavra, emitida pelo Logos do sistema solar e que Lhe foi comunicada por Seu
superior.

2. As trés Palavras que o Logos solar confia a cada um dos trés Logos, a saber:

81



a. O som sagrado A, comunicado a Shiva, Aquele que encarna o Espirito ou aspecto vontade.
E a Palavra pela qual atua Deus Pai.

b. O som U, comunicado a Vishnu, Deus Filho. E o construtor das formas e proporciona o
corpo que o Espirito deve ocupar, dessa maneira possibilitando a encarnacdo divina. A é o som da
Vida; U é o som da forma.

c. O som M, comunicado a Brahma, o Qual, em Sua funcdo de Provedor de Energia, vincula
com inteligéncia ativa o espirito e a forma, ou o eu e 0 ndo-eu.

Caberia ressaltar que se o estudante refletir com toda lucidez sobre essas funcbes, adquirird
muitos esclarecimentos sobre os trés departamentos da Hierarquia do nosso planeta.

3. As Sete Grandes Palavras, baseadas, mais uma vez, nos trés sons sagrados A U M. Elas
produziram a cria¢do ou manifestacdo dos sete planos do nosso sistema solar. Estas palavras nao
sdo confiadas a entidades humanas, mas a sete Grandes Devas ou Senhores Rajas, que sdo as
vidas animadoras de um plano; por isso é necessaria a colaboracdo desses Devas nas diferentes
iniciacdes, para que essas palavras-chave possam ser confiadas ao iniciado.

4. Quarenta e nove Palavras relacionadas aos quarenta e nove subplanos ou Fogos. Sao
confiadas aos quarenta e nove Construtores dos Fogos Sagrados.

Os dois grupos de palavras acima estdo sob a jurisdicdo do terceiro aspecto e sédo dadas por
Brahma.

5. Ha também cinco Grandes Palavras cujos sinais estdo sob a jurisdi¢cdo de Vishnu, Deus
Filho, que as exala. Por intermédio delas, os cinco reinos da natureza no arco evolutivo vieram a
existéncia:

a. O reino mineral.
b. O reino vegetal.
c. O reino animal.

d. O reino humano.
e. O reino espiritual.

Estes cinco reinos sdo transposi¢cdes do som U, ou sdo construidos sobre ele, assim como as
palavras enumeradas acima sdo construidas sobre o som M.

Com relacéo aos trés primeiros reinos, seria interessante observar que eles se baseiam em dois
sons; o U emitido sobre o tom béasico do M. No quarto reino, o tom M vai se desvanecendo, e as
duas notas emitidas sdo U e A. No quinto reino, 0 M se reduz a um meio-tom fraco, o U se funde
com ele tornando-se indistinto e 0 A, a nota de Shiva, ressoa com toda poténcia, e é praticamente
a unica nota ouvida. Pela entoacdo desta nota — a de Shiva, o Destruidor — 0 ndo-eu é negado e
tudo que ndo é do Espirito é dissolvido. E a intervencdo do som A que produz o desligamento ou
liberacdo do iniciado dos trés mundos.

6. Ha também certas palavras confiadas a cada um dos Logos Planetarios, que séo a base da
manifestacdo planetaria. Como bem se sabe, 0 som do aspecto Brahma, o terceiro aspecto do
nosso Logos planetario, é a nota FA, o que comporta muita iluminacao a respeito do Seu ponto de

82



evolucdo, pois fica imediatamente evidente que o som A esta alcancando até mesmo o plano fi-
sico denso.

7. Em nossa propria Hierarquia ha inimeras Palavras derivadas da Grande Palavra do nosso
Logos Planetério, confiadas aos Regentes de Departamento, 0s quais, por sua vez, as transmitem
em ordem permutada aos iniciados de todos os graus. Para o estudante seria prudente saber
diferenciar cuidadosamente em sua mente os conceitos de palavra e som, pois a palavra vela o
pensamento, ideia ou propdsito deliberado, e o som possibilita manifestar, em matéria de
qualquer tipo, em um ou outro dos sete planos.

N&o podemos seguir o curso da expansdo das palavras béasicas, desde que foram enunciadas
pelas entidades cosmicas até chegar as diferenciac6es infinitesimais produzidas pela linguagem
do homem, as expressdes vocais dos animais e ao canto das aves. Cada uma é uma manifestacao
de consciéncia em certo grau e produz um efeito. O que o iniciado esta aprendendo a fazer é
emitir sons conscientemente e, assim, produzir um resultado calculado e pretendido; é pronunciar
palavras; € ser plenamente cdnscio das consequéncias em todos os planos; € criar formas e
direcionar energia por meio de sons sagrados, dessa maneira impulsionando os fins da evolucgao.

Foi necessario fazer esta digressdo antes de comecarmos a estudar a transmissao das palavras
ao iniciado, a fim de enfatizar a importancia fundamental desse tema e assim explicar a cuidadosa
protecdo deste aspecto do trabalho divino.

O uso das Palavras

J& tratamos sucintamente da importancia das Palavras de Poder. Agora resumiremos alguns
dos postulados que se depreendem e, em seguida, abordaremos parcialmente a ceriménia da
iniciacdo e as Palavras confiadas ao iniciado. Os postulados aqui enunciados sdo nove e, se 0
aspirante refletir detidamente sobre eles, obtera uma grande revelacdo acerca do processo criador
e do poder da fala:

1. Todas as Palavras de Poder tém raiz na Grande Palavra confiada ao Logos Solar na aurora
da manifestacao.

2. Todas as Palavras de Poder sdo transposi¢cfes ou expansdes dos trés sons basicos, que
aumentam o comprimento a medida que descem de plano em plano, até chegarem as frases e as
falas da unidade finita, 0 homem, com suas inimeras diferenciagdes.

3. Portanto, no caminho de retorno, a fala é cada vez mais concisa; as palavras sdo
empregadas com parciménia e, finalmente, chega 0 momento em que o Adepto emprega férmulas
de palavras, apenas quando SA0 necessarias para executar propositos especificos, e isso em duas
vias:

a. por processos criadores definidos.
b. por uma direcdo especifica da energia.

Logicamente, isto se passa nos planos dos trés mundos.

4. E por isso que o aspirante tem essencialmente trés coisas a fazer quando se prepara para a
Iniciacao:

83



a. Controlar todas as atividades da sua triplice natureza inferior. Isso implica em aplicar
energia inteligente a cada atomo de suas trés envolturas — fisica, astral e mental — que literalmente
constituem o fulgor de Brahma ou terceiro aspecto do Deus interno.

b. Controlar a fala em todos os instantes do dia. Facil de dizer, mas muito dificil de praticar.
Quem consegue, estd se aproximando rapidamente da emancipacdo. Isto ndo se aplica a
reticéncia, a melancolia, ao siléncio e ao mutismo que tantas vezes caracterizam as naturezas
pouco evoluidas e que, na realidade, s6 demonstram incapacidade de se expressar. Trata-se do
uso criterioso das palavras para produzir certos fins e a retencdo da energia da fala quando ela ndo
é necessaria — 0 que € outra coisa muito diferente. Implica no reconhecimento dos ciclos, do
momento propicio para a palavra ou para o siléncio; pressupde o conhecimento do poder do som
e dos efeitos produzidos pela palavra falada; implica na apreensdo direta das forcas construtivas
da natureza e sua devida manipulacdo, e se baseia na capacidade de operar substéancia mental e
colocé-la em movimento para produzir resultados na mateéria fisica, de acordo com o propoésito
claramente definido do Deus interno. E o fulgor do segundo aspecto do Eu, Vishnu, o aspecto
construtor de formas, a principal caracteristica do Ego em seu proprio plano. Seria bom refletir
sobre isso.

c. Meditar, e assim chegar ao propdésito do Ego. Assim meditando, o primeiro aspecto chega
gradualmente a primazia e a vontade consciente do Deus interno pode se fazer sentir no plano
fisico.

As trés atividades do aspirante devem ser simultaneas e vamos notar que a segunda deriva da
primeira e se manifestara como energia no plano fisico. Somente quando o aspirante tiver feito
um real progresso nestas trés linhas de esforco, a primeira das Grandes Palavras Ihe sera confiada.

5. Cada Grande Palavra inclui em si mesma suas diferenciacdes, expansdes e transposi¢coes
e, pela emissdo oral, o iniciado pde em movimento a menor, mediante a vibra¢do da maior. E o
que explica a pesada responsabilidade e a magnitude dos resultados alcancados. Cada Palavra é
confiada ao iniciado de maneira oral e visual. Primeiro é comunicada para ele na forma de sete
silabas, cada uma das quais ele tem que memorizar como uma Palavra separada. Em seguida, é
ensinado a ele como unir estas sete para formar um som triplice e assim produzir resultados mais
harmoniosos e de maior alcance. Finalmente, os trés se fundem em uma Unica Palavra, a qual Ihe
é confiada. As sete palavras que formam a Grande Palavra sdo comunicadas ao iniciado, em cada
uma das iniciacdes, pelos iniciados de mesmo grau. Este grupo se divide em sete grupos, de
acordo com seu raio ou sub-raio, e cada grupo entdo entoa uma palavra, em rapida alternancia.
Ao mesmo tempo, as cores e simbolos dos diversos sons passam diante do iniciado, de maneira
que ele ouve e vé o que Ihe é confiado. O grupo mais avancado, que circunda o trono do oficiante
(os trés Guias Departamentais nas duas primeiras iniciacdes, e os Budas Pratyeka nas finais)
entoam para o iniciado a triplice Palavra que mescla as sete, e novamente ele a vé diante do seu
olho interno. Por ultimo, o Iniciador a pronuncia e o iniciado toma consciéncia em si mesmo, por
experiéncia direta, do grande som uno e sabe, em um determinado centro, qual é a vibracao.
Como bem se sabe, cada centro esta relacionado a determinado plano, esquema, raio ou outras
divisOes setendrias, e assim é entendida a importancia da reacdo interna deste centro.

6. Os Mestres e Iniciados, em Sua tarefa de contribuir para a evolu¢do dos trés mundos,
ocupam-se principalmente das sete silabas da Palavra de Seu nivel ou grau iniciatico. As trés
palavras que fusionam as sete raramente séo usadas, salvo com o consentimento direto de um dos
Guias Departamentais (de acordo com a silaba envolvida, cada Palavra esta em relacdo direta

84



com o triplice AUM e, portanto, com o aspecto Brahma, Vishnu e Shiva, dos quais os trés Guias
sdo os representantes planetarios).

Quando algum iniciado deseja usar a Palavra inteira como uma unidade, para fins evolutivos,
deve obter autorizacdo da Loja reunida, pois tal Palavra afeta a matéria de todo um plano dentro
de um esquema planetario e, em consequéncia, a matéria dos planos subsidiarios ao plano
envolvido. Por exemplo, quando um iniciado de terceiro grau pronuncia a Palavra do seu grau,
exerce efeito sobre a matéria dos subplanos mentais inferiores e, consequentemente, sobre a dos
planos astral e fisico. Um iniciado de segundo grau exerce efeito, de igual modo, sobre o plano
astral e, em consequéncia, sobre o fisico. Assim se alcangcam resultados de longo alcance, dessa
maneira exercendo influéncia sobre o trabalho de muitas pessoas.

7. Cada Palavra, diferenciada ou sintetizada, exerce efeito sobre 0s reinos dévicos e em
consequéncia sobre os aspectos de construcdo das formas da manifestacdo. Nenhum som se faz
sem produzir uma correspondente resposta na substancia dévica, impulsionando grandes
quantidades de diminutas vidas a adotar formas especificas. Estas formas persistem e executam
suas fun¢bes enquanto dura o som que as produziu, e a energia da vontade especifica daquele que
iniciou o som é dirigida para a forma viva. Isto é igualmente valido para um Logos Solar ao
pronunciar o AUM, dessa maneira criando o sistema solar; para um Logos Planetéario ao entoar a
Sua Palavra planetaria e criar um esquema planetario; para um Adepto ao produzir resultados no
plano fisico em auxilio a humanidade e para um ser humano comum, o qual — nas inimeras e
diversas palavras diferenciadas — expressa uma certa intencao interna ou estado mental e, assim,
constréi uma forma ou veiculo na substancia dévica. A maioria dos seres humanos ainda constroi
inconscientemente, e a forma edificada é um agente benéfico ou maléfico, de acordo com a
motivacdo e o objetivo do homem, e ela cumprira a sua vontade enquanto persistir sua existéncia.

8. Cada Palavra entoada se caracteriza por:

Uma cor especifica.
Um tom proprio.
Uma forma especial.
Certo grau de energia ou atividade.
e. A natureza da vida que a anima, autoconsciente, consciente ou inconsciente; Deus,
homem ou deva.

ooow

O estudante descobrira que isto é igualmente valido para um sistema solar, um esquema
planetario, um ser humano, uma forma-pensamento animada por uma vida elemental e para o
atomo do fisico ou do quimico. Pelo entendimento destes fatos e sua realizacdo consciente, pode-
se conhecer o verdadeiro ocultista. O Logos Solar entoou uma Palavra e a forma do nosso sistema
solar veio a existéncia, sua cor sendo azul e sua nota um determinado tom musical cosmico. Seu
grau de atividade € de notacdo matematica especifica, para além da mente humana na atual etapa
de evolucéo, e a natureza da grande Vida que O anima, a do triplice Logos, € Amor inteligente
ativo.

9. A Grande Palavra do nosso sistema solar entra em afinidade vibratéria, se é possivel
expressar assim, com outras Palavras, e ndo é mais que uma Palavra da sétupla Palavra,
conhecida pela grande Existéncia Que se encontra na mesma relagdo com o Logos Solar, como
Este esta para o Logos Planetario. As Palavras sagradas de sete sistemas solares (0 nosso sendo
um deles) constituem este som setenario que vibra atualmente nas esferas cosmicas.

85



Estes nove postulados resumem concisamente as grandes verdades sobre 0s processos
criadores do sistema solar. Neles esta oculto o segredo da verdadeira magia e, ao entendé-los, vira
para 0 homem dotado de intuicdo espiritual, pureza de vida e de motivo, intencdo altruistica e um
inquebrantavel autocontrole e coragem, o poder de fomentar os propésitos do Ego, que é um
colaborador consciente na obra de evolugdo, e um participante em um segmento dos planos do
Logos Planetario do nosso esquema. Sdo apresentados de forma sucinta tanto para proteger as
verdades ocultas como para revela-las agueles que estdo preparados.

As sete Palavras do sistema solar que compdem a Palavra logoica que s6 conhecemos em sua
triplice forma como AUM sdo reveladas nas sete iniciagdes.

Na primeira Iniciacdo é dada a Palavra para o plano fisico.
Na segunda Iniciacdo é dada a Palavra para o plano astral.
Na terceira Iniciagdo é dada a Palavra para o plano mental inferior.

Nesta iniciacdo, como ja foi dito, o Hierofante é o Senhor do Mundo. N&o apenas é dada a
Palavra para o plano mental inferior, como também uma Palavra que sintetiza as trés palavras
para os trés mundos. E dada ao iniciado como tema de meditacdo, até ele tomar a quarta
iniciacdo, mas ele é proibido de usa-la até a liberacdo final, pois esta palavra proporciona total
controle sobre os trés planos inferiores.

Na quarta iniciacdo é dada a Palavra para o plano mental superior.
Na quinta iniciacdo é dada a Palavra para o plano budico.

Na sexta iniciacdo é dada a Palavra para o plano atmico.

Na sétima iniciacdo é dada a Palavra para o plano monadico.

Na sexta iniciacdo o Hierofante comunica a Palavra que sintetiza a quarta, quinta e sexta
Palavras, e assim o iniciado pode exercer completo controle, pelo poder do som, sobre a
substancia dos cinco planos da evolu¢do humana. Na sétima Iniciacdo, o triplice AUM, em sua
verdadeira natureza, é revelado ao Buda iluminado que, entdo, pode manipular energia nos seis
mundos ou planos.

Duas Iniciacbes mais podem ser tomadas, mas pouco se disse sobre elas em nosso esquema
terrestre, porgue 0 nosso esquema ndo é um esquema “sagrado”, e poucos da nossa humanidade
(se alguém) alcancam as oitava e nona iniciacdes. Para isso € preciso primeiro passar para outro
esquema durante um longo periodo de servico e instrucdo. Tudo o que se pode indicar é que a
oitava iniciagdo traz a tona a dualidade do triplice AUM, e na nona é revelado o som uno do
Absoluto e seu significado é ouvido e visto. Isto traz a consciéncia do iniciado algo da energia e
poder “d’Aquele de Quem Nada se pode Dizer”, o Logos do nosso Logos Solar. A unidade de
consciéncia é entdo perfeita como o Logos é perfeito, passando para um trabalho em paralelo com
0 do Logos Solar.

Tal é o grandioso programa diante dos filhos dos homens, tal é a oportunidade oferecida a eles,
como a cada atomo do universo.

86



CAPITULO XVI
COMUNICACAO DOS SEGREDOS

Chegamos agora a consideracdo dos segredos confiados ao iniciado na ceriménia de iniciacao.
E evidente que so é possivel apontar a existéncia do segredo e dar indicagdes sobre o tema ao
qual ele diz respeito, e mesmo isso ndo seria mencionado, ndo fosse pela possibilidade do
conhecimento das linhas gerais do tema inspirar o postulante a iniciacdo a um estudo mais
cuidadoso do tema, e a recolher informacgdes para preparar 0 seu corpo mental com mais
empenho. Assim (quando, no devido momento, se colocar diante do Iniciador) podera utilizar o
segredo adquirido sem perder tempo.

O sétuplo segredo

Depois de prestar o juramento em que o iniciado se compromete a manter sigilo inviolavel, o
novo iniciado se adianta sozinho, aproximando-se do Hierofante; coloca sua méo na extremidade
inferior do Cetro de Iniciagdo, que o Hierofante sustenta pela parte central. Os Trés que se
encontram em torno do trono do oficiante colocam Suas méaos sobre o fulgente diamante que
coroa o Cetro e, quando estas cinco personalidades estdo vinculadas pela energia circulante que
emana do Cetro, o Iniciador revela o segredo ao iniciado. A razdo é a seguinte: cada uma das
cinco iniciagdes que nos dizem respeito diretamente (pois as duas superiores, como ndo Sao
obrigatorias, estdo fora da nossa presente consideracao) afeta um dos cinco centros do homem:

1. a cabeca,

2. 0 coragéo,

3. a garganta,

4. o plexo solar,

5. a base da coluna vertebral,

e lhe revela certo conhecimento referente aos diversos tipos de forga ou energia que animam o
sistema solar e chegam ao iniciado por intermédio de determinado centro etérico. Durante a
aplicacdo do Cetro, seus centros sdo afetados de maneira especial. Na comunicacgdo do Segredo, é
também revelada a razdo do mesmo, e demonstrado que esta razdo € idéntica a que
necessariamente produz uma particular manifestacao planetaria e que causa um determinado ciclo
maior especifico.

Poderiamos dizer que:
1. Cada segredo trata de um dos sete grandes planos do sistema solar.

2. Cada segredo trata e formula uma das sete leis da natureza. Portanto, relaciona-se com
uma das evolugbes béasicas de cada esquema planetario. Cada esquema encarna uma das leis
como sua lei primaria, e todas as suas evolucdes tendem a demonstrar a perfeicdo desta lei com
suas seis mutacOes subsidiarias, as quais, em certo sentido, diferem em cada caso de acordo com
a lei priméaria manifestada.

3. Cada segredo confere uma chave referente a natureza de determinado Logos Planetéario e,
em consequéncia, também uma pista sobre as caracteristicas das Ménadas que se encontram
naquele determinado raio planetario. E evidente o quanto este conhecimento é necessario para o

87



Adepto que procura trabalhar com os filhos dos homens e manipular as correntes de forca que os
afetam e que eles emanam.

4. Todo segredo diz respeito a certo raio ou certa cor e da 0 nimero, a nota e a vibracao
correspondentes.

Estes sete segredos sdo simplesmente férmulas breves, ndo contém valor mantrico como € o
caso da Palavra Sagrada, sdo de natureza matematica, formulados com precisdo para comunicar a
exata intencdo de quem fala. Ao ndo iniciado parecerdo e soardo como férmulas algebricas, so
que cada uma é composta (vistas clarividentemente) por um ovoide de matiz especifico, de
acordo com o segredo transmitido e contém cinco hierdglifos ou simbolos peculiares. Um
simbolo contém a férmula da lei em questdo, outro d& a chave e o tom planetario, um terceiro
exprime a vibracdo, e o0 quarto revela o nimero e o departamento a que pertence o raio em
questdo. O ultimo hierdglifo dad uma das sete chaves hierarquicas por meio das quais 0s membros
de nossa Hierarquia planetaria podem fazer contato com a Hierarquia Solar. Temos aqui
informacdes evidentemente muito vagas e ambiguas, mas servirdo para mostrar que, assim como
no caso das Palavras, a apreensdo envolve necessariamente dois sentidos, do mesmo modo, na
cognicdo dos segredos, os dois sentidos também atuam e o segredo é tanto ouvido como visto
simbolicamente pelo olho interno.

Fica entdo evidente porque tanto o estudo dos simbolos é tdo enfatizado e porque os estudantes
sdo estimulados a refletir e a meditar sobre os simbolos cosmicos e do sistema. Isto 0s prepara
para compreender e reter internamente 0s simbolos e as formulas que encerram 0 conhecimento
que lhes permitira trabalhar oportunamente. As formulas se baseiam nos nove simbolos ja
reconhecidos:

1. A cruz (em suas diversas formas).
2. O Létus.

3. O triangulo.

4. O cubo.

5. Aesfera e o ponto.
6. Oito formas animais: a cabra, o touro, o elefante, o homem, o dragdo, o urso, o ledo e o cao.
7. Alinha.

8. Certos signos do Zodiaco (dai a necessidade de estudar astrologia).

9. O célice, ou 0 Santo Graal.

Todos estes simbolos afins, associados ou tomados separadamente, combinam-se para
expressar algum dos sete Segredos. O iniciado tem que reconhecé-los ao vé-los e ao ouvi-1os e,
por um esforco de vontade, fixa-los indelevelmente na memoria. Para conseguir isso, pode ser
ajudado de trés maneiras: primeiro, por um longo e prévio treinamento de observacao, que todos
0s aspirantes podem comecar aqui e agora e, a medida que aprendem a gravar com exatiddo 0s
detalhes em sua memoria, assentam os fundamentos para a arguta e instantanea captacdo daquilo
que o Hierofante lhes mostrara; segundo, cultivando em si mesmos o poder de visualizar outra
vez o que foi visto anteriormente. Ficara entdo evidente a razdo de todos os sabios instrutores de
meditacdo tanto enfatizarem a faculdade de cuidadosa construcdo de imagens mentais. A
finalidade é dupla:

a. Ensinar o estudante a visualizar com exatiddo suas formas-pensamento, para nao perder
tempo em transformacdes imprecisas quando comecar a criar conscientemente.

88



b. Capacita-lo a representar mentalmente o segredo revelado, de novo e de maneira precisa,
para gque possa utiliza-lo instantaneamente sempre que for necessario.

Terceiro e finalmente, a intensa aplicacdo da vontade das outras quatro Personalidades que
sustentam o Cetro ao mesmo tempo que o iniciado lhe sera de grande ajuda, pois Sua intensa e
treinada concentracdo mental muito ajudara na captacao.

No caso da evolugdo humana, certos tipos de forca s@o gerados, estudados, assimilados e
usados, de inicio inconscientemente e, afinal, com plena inteligéncia:

a. Na Camara da Ignoréncia trata-se principalmente da for¢ca ou energia de Brahma (a
atividade e inteligéncia da substéncia) e o homem tem que aprender o significado da atividade
baseada em:

Energia inerente.

Energia absorvida.

Energia grupal.

Energia material, ou a que est4 oculta na matéria do plano fisico.

el A\ =

b. Na Camara do Conhecimento torna-se consciente da energia do segundo aspecto e a usa
na construcéo d

c. e formas, nas relacdes sociais e nas associacdes familiares. Alcanca o reconhecimento da
sexualidade e suas relacdes, mas ainda considera esta for¢ca como algo a ser controlado, e nédo vé
que ela deve ser utilizada de maneira consciente e construtiva.

d. Na Cémara da Sabedoria comeca a conhecer o primeiro aspecto da energia, 0 uso
dindmico da vontade em sacrificio, e Ihe é entdo confiada a chave do triplice mistério da energia,
da qual tomou consciéncia em seu triplice aspecto nas outras duas Camaras. Na terceira, quarta e
quinta iniciacOes, Ihe sdo dadas as trés chaves dos trés mistérios.

A chave do mistério percebido na primeira Camara, o mistério de Brahma, lhe é entregue e ele
entdo pode desbloguear as energias ocultas da substancia atbmica. Também Ihe é estendida a
chave do mistério da sexualidade, ou dos pares de opostos, e assim é capaz de desbloquear as
forcas ocultas do aspecto vontade. O dinamo do sistema solar Ihe é mostrado — se assim podemos
expressar — e as complexidades do mecanismo séo reveladas.

Os trés mistérios solares

Os trés mistérios do sistema solar sdo:

1. O mistério da Eletricidade. O mistério de Brahma. O segredo do terceiro aspecto. Esta
latente no sol fisico.

2. O mistério da Polaridade, ou do impulso universal da sexualidade. O segredo do segundo
aspecto. Esta latente no Coracédo do Sol, ou Sol subjetivo.

3. O mistério do Fogo em si, ou da forca dindmica central do sistema. O segredo do primeiro
aspecto. Esta latente no Sol Central Espiritual.

89



A revelacdo sequencial dos mistérios

Os segredos, conforme comunicados sequencialmente ao iniciado, sdo trés em linhas gerais,
embora dentro deles possa haver mistérios menores que foram revelados antes. Na terceira
iniciacdo, o primeiro dos trés segredos fundamentais do sistema solar é revelado ao iniciado,
imediatamente depois de ter prestado juramento. Por falta de um termo melhor, poderiamos
chamar de “o segredo da eletricidade”. Diz respeito aos fendmenos da manifestacdo objetiva
densa do Logos. Seria prudente que o estudante se lembrasse de que os trés planos dos trés
mundos, fisico, astral e mental, formam o corpo fisico denso do Logos Solar, enquanto que 0s
quatro planos superiores formam Seu corpo etérico. Os estudantes tendem a se esquecer de que
nossos sete planos sdo os sete subplanos do fisico cosmico. Isto tem uma relacdo muito precisa
com o segredo da eletricidade. Por isso ndo se revela este segredo até a terceira iniciacdo, e se
prepara o iniciado para recebé-lo, comunicando-lhe dois segredos menores relativos aos planos
fisico e astral, os quais sdo comunicados pelo Bodhisattva nas duas primeiras iniciacdes.

A ciéncia reconhece que os fendmenos elétricos sdo de natureza dupla, mas a inerente
triplicidade da eletricidade ainda é tema de especulacdo. O fato de ser triplice & demonstrado ao
iniciado na primeira iniciacdo, assim como o segredo do equilibrio das forcas no plano fisico e
como alcancar este equilibrio. Este segredo também o pde em contato com determinados
Construtores do plano fisico — a saber, dos niveis etéricos — e entdo ele é capaz de produzir
fendmenos no plano fisico se achar conveniente. Raramente o faz, pois os resultados obtidos sdo
praticamente insignificantes e ele ndo desperdica energia desta maneira. Os agentes das forcas
involutivas, os irmaos da escuriddo, empregam esse método para assustar e dominar 0s incautos.
Os irmdos da humanidade ndo atuam assim.

O segredo da coesdo do atomo é revelado ao iniciado, e ele fica entdo apto a estudar o
microcosmo sob a lei da analogia de maneira nova e esclarecida. Similarmente, por meio desta
revelacdo referente a parte mais densa do corpo logoico, pode apurar muito sobre o sistema solar
anterior e os fatos referentes a primeira ronda do nosso esquema. Este segredo também é
chamado de “o mistério da matéria”.

Na segunda iniciacdo, exp0de-se ao iniciado o “segredo do mar” e, por meio desta revelagéo,
aclaram-se a sua visdo interna dois temas de profundo interesse. Sao eles:

a. O mistério da luz astral.
b. A lei do carma.

Depois disso, ele estd em situacdo de realizar duas coisas, sem as quais nao pode vencer 0s
obstaculos que o impedem de alcancar a liberacdo; podera ler os registros akashicos e certificar-
se do passado, capacitando-se assim para atuar inteligentemente no presente, pode também
comecar a equilibrar seu carma, se desembaracar de suas obrigacdes e compreender como evitar
novo carma nos trés mundos. Demonstra-se a ele a relacdo dessa Hierarquia de Seres espirituais,
conectados com a lei do carma no que afeta 0 homem, e toma conhecimento direto de que os
Senhores do Carma ndo sdo um mito nem Seres simbolicos, mas sim entidades de elevada
inteligéncia que aplicam a lei em beneficio da humanidade, desta maneira possibilitando que 0s
homens se tornem plenamente autoconscientes e autoconfiantes, no sentido oculto, e se tornem
criadores por meio do conhecimento perfeito.

Na terceira iniciacdo é revelado ao iniciado “o segredo de Fohat”, e o mistério da triplicidade

do corpo e do triplo Logos passa a ser de seu conhecimento e, ante sua maravilhada viséo,
90



mostra-se o porqué dos fendmenos dos corpos densos liquido e gasoso do Ser Supremo. Ao
utilizar os dois segredos previamente comunicados e 0 conhecimento que proporcionam, o
iniciado estad agora apto a se beneficiar com esta grande revelacdo maior e compreender
parcialmente os seguintes fatos:

1. O processo criador da construcdo de formas-pensamento.

2. A transmissdo da energia do Ego para o corpo fisico, por intermédio dos centros de forca
nos diferentes planos.

3. A ascensdo da kundalini, sua progressdo geométrica e vivificacdo de todos os centros.

Pelo conhecimento assim comunicado e pelo progresso que o iniciado alcangou no estudo da
lei de analogia, pode agora compreender que a manipulacdo das mesmas forcas é feita em escala
muito mais ampla no esquema planetario e no sistema solar. O método de desenvolvimento nas
trés primeiras rondas é revelado e ele compreende, na préatica e na teoria, 0 processo evolutivo em
suas etapas anteriores. Obtém a chave dos trés reinos inferiores da natureza e certas ideias
relativas ao tema da polaridade, da unificacdo e da unido essencial passam a estar ao alcance de
sua consciéncia, esperando apenas pela quarta iniciacdo para concluir a revelagéo.

Este segredo da eletricidade, que em sua natureza € essencialmente triplice, refere-se a
Brahma, o terceiro aspecto, e algumas vezes recebe 0s seguintes nomes:

O segredo de Brahma.

A revelacdo da Mée.

O segredo da Forca Fohatica.

O mistério do Criador.

O segredo dos Trés que emergiram do Primeiro (sistema solar).

w0 E

e também as quatro frases misticas que lancam muita luz se sdo captadas pela intuigéo:

6. A Nave do Mistério que sulca o oceano.

7. A Chave do Deposito Divino.

8. A Luz que Guia através das triplices cavernas da Escurid&o.
9. A Chave da Energia que une Fogo e Agua.

Ao ponderar detidamente sobre estes nomes, o estudante obtera muitos esclarecimentos,
lembrando que tratam do aspecto Brahma em sua manifestacdo inferior e dos trés mundos do
esforco humano; assim meditando, o estudante deve relacionar o atual sistema solar, no qual
predomina o aspecto Vishnu ou consciéncia, com o anterior, no qual predominava o aspecto
Brahma.

O iniciado, pelo conhecimento transmitido, esta agora apto a compreender sua propria natureza
triplice inferior e, portanto, a equilibré-la em relacéo a superior, a ler os arquivos e a entender seu
lugar no grupo, a manipular as forcas nos trés mundos e, com isso, produzir a sua propria
liberacdo, desta maneira ajudando os fins da evolucdo e cooperando inteligentemente com 0s
planos do Logos Planetario, na medida que lhe forem revelados, etapa por etapa. Pode agora
exercitar o poder e tornar-se um centro de energia de grau muito maior, capaz de distribuir ou
reter correntes de forca. No momento em que o homem se torna conscientemente potente no
plano mental, centuplica seu poder para o bem.

91



Na quarta Iniciacdo, outro dos grandes segredos lhe é revelado, o chamado “mistério da
polaridade”, e é dada a chave do significado da sexualidade em todo departamento da natureza,
em todos os planos. Nao é possivel dizer muito sobre isto. Tudo o que se pode fazer é enumerar
alguns dos temas sobre os quais ele da a chave, acrescentando a isso a informagéo de que, no
nosso esquema planetario, devido ao ponto de evolucdo do nosso proprio Logos Planetério, este
segredo é de vital importancia. O nosso Logos Planetario esta na etapa em que busca
conscientemente a unificacdo com o Seu oposto polar, outro Logos Planetario. Os temas que este
segredo esclarece sao 0s seguintes:

a. A sexualidade no plano fisico. Ele nos d& a chave do mistério da separacdo dos sexos nos dias
da Lemuria.

b. O equilibrio das forcas em todos os departamentos da natureza.

c. A revelacdo do esquema que forma uma dualidade com o nosso.

d. O verdadeiro nome do nosso Logos Planetario e Sua relagdo com o Logos Solar.

e. O “Matrimdnio do Cordeiro” e o problema da noiva celestial. Ha um indicio disto no sistema
solar de S.... que deve ser lido astrologicamente.

f. O mistério de Gémeos e a estreita relacdo do nosso Logos planetario com esta constelacéo.

Em menor escala e em relagdo com o microcosmo, sao esclarecidos os seguintes temas quando
o iniciado recebe o segundo grande segredo ou o quarto, que inclui os menores anteriores:

g. Os processos de unificagdo nos diferentes reinos da natureza. E mostrado a ele o encadeamento
entre os reinos e ele vé a unidade do esquema.

h. Fica claramente revelado o método de unificacdo egoica e ele vé qual é a verdadeira natureza
do antahkarana, do qual ndo precisa mais se ocupar depois desta revelacao.

i. Mostra-se a essencial unidade que ha entre o Ego e a personalidade.

j. A relacdo entre as evolugdes humana e dévica deixa de ser um mistério, pois ele vé a realidade
da posicédo que ocupam no corpo do Homem Celestial.

Poderiamos continuar destacando a multiplicidade de temas que serdo esclarecidos ao iniciado
quando lhe for revelado o mistério da polaridade, mas o que foi exposto € suficiente. Este segredo
diz respeito principalmente a Vishnu, o segundo aspecto. Resume em uma frase curta a totalidade
do conhecimento adquirido na Cémara da Sabedoria, assim como 0s segredos precedentes
sintetizaram a totalidade do que foi alcancado na Camara do Conhecimento. Refere-se a
consciéncia e ao seu desenvolvimento mediante o aspecto materia e através dele. Diz respeito,
integralmente, a unificacdo do Eu com o ndo-eu, até que sejam, em verdade, Um so.

Na quinta iniciacdo é revelado ao maravilhado Mestre, o grande segredo referente ao aspecto
fogo ou Espirito, e Ele se da conta, num sentido incompreensivel para o0 homem, do fato de que
tudo é fogo e que o fogo é tudo. Pode-se dizer que este segredo revela ao iniciado o que lhe
permite conhecer:

a. O nome secreto do Logos Planetéario, assim revelando uma silaba do nome do Logos Solar.
b. O trabalho e 0 método do aspecto destruidor da divindade.

c. Os processos pelos quais sdo induzidos o obscurecimento e o pralaya.

d. A formula matematica que resume todos os ciclos de manifestacao.

e. A triplice natureza do fogo e o efeito do fogo maior sobre o fogo menor.

92



Como o primeiro aspecto, Shiva, é o que atingird a perfeicdo ou, melhor dizendo, que se
tornard compreensivel no proximo sistema solar, é indtil seguir considerando este segredo. A
esquematizacéo a seguir poderia esclarecer o tema para a mente do estudante:

Segredo Iniciacdo  Logos Fonte de energia Planos

Fohat Terceira Brahma, o Criador Sol Fisico Sete, Seis, Cinco
Polaridade Quarta Vishnu, o Preservador Sol Subjetivo Quiatro, Trés
Fogo Quinta Shiva, o Destruidor Sol Central Espiritual  Dois

Como o estudante observara, a fonte de toda energia envolvida € sempre um aspecto do Sol.

Na sexta e sétima iniciacOes, dois segredos mais sdo revelados; um deles — um segredo menor
— prepara 0 caminho para a revelacdo do quarto. Somente quatro segredos de maior importancia
sdo revelados aos iniciados neste planeta; nisto temos um indicio da nossa posi¢do no esquema da
evolucdo solar. H& apenas cinco segredos maiores que se revelam neste sistema solar, devido ao
fato de se tratar de um sistema em que o quinto principio da mente constitui eminentemente a
base do desenvolvimento. A quinta revelacdo sé é conferida aos que passam para 0s esquemas de
sintese.

CAPITULO XVII

DIFERENTES TIPOS DE INICIACOES

Iniciacbes maiores e menores

Ao tratar das diferentes iniciag0es, seria interessante para o estudante ter em mente que o
grande momento em que o homem saiu do reino animal para entrar no reino humano, que muitos
livros didaticos de esoterismo denominam de “momento da individualizacdo”, foi, na realidade,
uma das maiores de todas as iniciagdes. A individualizagdo é a captacdo consciente pelo Eu de
sua relagdo com tudo que constitui 0 ndo-eu e, neste grande processo iniciatico, como em todos
0s posteriores, o despertar da consciéncia é precedido por um periodo de desenvolvimento
gradual; o despertar é instantdneo no momento em que se produz a autorrealizacdo pela primeira
vez e € sempre seguido de outro periodo de gradual evolugdo, periodo que, por sua vez, leva a
uma crise ulterior denominada Iniciagdo. No primeiro caso, temos a iniciacdo para a existéncia
autoconsciente, no outro, iniciagcdo para a existéncia espiritual.

Estas tomadas de consciéncia ou expansdes de consciéncia séo regidas por uma lei natural, e
toda alma, sem excecdo, as experimenta no seu devido tempo. Em menor grau, sdo
experimentadas diariamente por todo ser humano, & medida que aumenta gradualmente sua
compreensdo mental da vida e experiéncia, mas sO se tornam iniciacGes para a sabedoria
(diferentes das expansdes de conhecimento) quando o conhecimento adquirido foi:

procurado conscientemente;

aplicado a vida em espirito de sacrificio;
usado voluntariamente em servigo aos demais;
usado inteligentemente em prol da evolugéo.

oo

93



Somente as almas com certo grau de experiéncia e desenvolvimento realizam estas quatro
condigdes com perseveranca e firmeza, dessa maneira transmutando o conhecimento em
sabedoria e a experiéncia em qualidade. O homem comum transmuta a ignorancia em
conhecimento e a experiéncia em faculdade. Seria Util que todos nos refletissemos sobre a
diferenca entre qualidade inerente e faculdade inata; uma é a prépria natureza de budi ou
sabedoria e, a outra, de manas ou mente. A unido das duas, por meio do esfor¢o consciente do
homem, resulta em uma iniciacdo maior.

Estes resultados sdo promovidos de duas maneiras:

Primeiro, pelo préprio esforco do homem que o leva, em seu devido tempo, a descobrir seu
centro de consciéncia, a ser guiado e conduzido inteiramente pelo regente interno ou Ego, e a
desvendar, por meio de um intenso esfor¢o e penosas tentativas, o mistério do universo, oculto na
substancia material energizada por Fohat.

Segundo, pelo esforco do homem, sustentado pela cooperacdo amorosa e inteligente dos
Conhecedores da raca, 0os Mestres de Sabedoria. Neste caso, 0 processo é mais rapido, pois o
homem recebe instrugbes — se assim for seu desejo — e, em consequéncia, quando, por sua vez,
tiver proporcionado as condicOes corretas, 0 conhecimento e a ajuda dos que alcangaram a meta
sdo colocados a sua disposicdo. Para se beneficiar desta ajuda, 0 homem precisa trabalhar com o
material do seu proprio corpo, construindo o material certo em uma forma ordenada e, portanto,
deve aprender a discriminar ao selecionar a matéria e também a compreender as leis de vibracéo e
de construcdo. Isto implica no dominio, em certa medida, das leis que regem os aspectos Brahma
e Vishnu: significa possuir a faculdade de vibrar com precisdo atomica e desenvolver a qualidade
de atracdo, que é a base do aspecto construtivo ou Vishnu.

Além disso, tem que equipar o0 seu corpo mental de maneira que ele possa ser um intérprete e
transmissor, e ndo um fator impeditivo como é agora. Da mesma maneira, tem que desenvolver
uma atividade grupal e aprender a trabalhar coordenadamente com outros individuos. S&o essas
as principais coisas que o homem tem que cumprir no caminho da iniciagéo e, tendo trabalhado
nelas, encontrard o caminho, que ficara claro para ele e podera entdo tomar posicdo entre os Co-
nhecedores.

Outro ponto a lembrar € que o esforco para fazer as pessoas colaborarem de maneira
inteligente com a Hierarquia e instrui-las para que tomem posi¢do na Loja é, como assinalado
anteriormente, um esforgo especial da Hierarquia do planeta (iniciado nos dias atlantes e que con-
tinua até hoje) e, em grande parte, de natureza experimental. O método pelo qual um homem
assume seu lugar consciente no corpo de um Homem Celestial é diferente em cada esquema
planetario; o Homem Celestial que utiliza 0 nosso esquema planetario como Seu corpo de
manifestacdo opta por trabalhar desta maneira durante este periodo particular para alcancar Seus
propositos especificos; € parte do processo de vitalizar um dos Seus centros e vincular Seu centro
cardiaco com sua contraparte na cabeca. A medida que outros de Seus centros sio vitalizados e
entram em plena atividade, outros métodos poderdo ser empregados para estimular as células de
Seu corpo (as Mdnadas dos devas e dos homens) mas, no presente, o Cetro cosmico de Iniciacdo,
que é aplicado em um Homem Celestial de forma similar a0 modo como 0s cetros menores Sao
aplicados no homem, € utilizado de maneira a produzir o estimulo especifico demonstrado pela
atividade do homem que se encontra nos Caminhos de Provacao e de Iniciacéo.

E por isso que o homem tem que reconhecer a natureza ciclica da iniciagio e situar o processo
em tempo e espaco. Estamos atualmente em um periodo especial de atividade no ciclo de um

94



Homem Celestial, e que se cumpre em nosso planeta como um vasto periodo de provas ou testes
para a iniciacdo, mas que € também um periodo de vitalizacdo e oportunidade.

Devemos também nos esforcar para compreender que a inicia¢do pode ter lugar nos trés planos
dos trés mundos, e devemos ter sempre presente a ideia do valor e do lugar relativos que o
homem, ou célula, ocupa no corpo de um Homem Celestial. O ponto a enfatizar é que as
iniciagbes maiores, as iniciagcbes de manas, sdo tomadas no plano mental e no corpo causal.
Assinalam o ponto de evolugdo em que a unidade reconhece de fato, e ndo apenas em teoria, a
sua identidade com o divino Manasaputra, em Cujo corpo tem seu lugar. As iniciagdes podem ser
tomadas no plano fisico, no astral e no mental inferior, mas ndo sdo consideradas iniciacGes
maiores, nem sdo estimulos conscientes, coordenados e unificados que incluem o homem em sua
totalidade.

Um homem pode tomar iniciagdes em cada plano, mas apenas as iniciacdes que assinalam sua
transferéncia de um quaternario inferior para uma trindade superior sdo consideradas como tais,
no verdadeiro sentido da palavra e somente as que implicam em uma passagem da consciéncia do
quaternario inferior para a Triade sdo iniciages maiores.

Temos, pois, trés graus de iniciacoes:

Primeiro, as iniciacdes em que o homem transfere sua consciéncia dos quatro subplanos
inferiores dos planos fisico, astral e mental, respectivamente, para os trés subplanos superiores.
Quando isto acontece no plano mental, 0 homem é conhecido tecnicamente como um discipulo,
um iniciado, um Adepto. A partir de cada um dos trés subplanos superiores do plano mental ele
pode entdo passar completamente dos trés mundos da manifestacdo humana e chegar a Triade.
Portanto, é evidente que iniciacdes menores podem ter lugar nos planos fisico e astral, sob o
controle consciente de seus trés subplanos superiores. S&o verdadeiras iniciagdes, mas ndo fazem
do homem o que se chama tecnicamente de Mestre de Sabedoria. Ele é simplesmente um Adepto
de grau menor.

Segundo, as Iniciagdes em que o homem transfere sua consciéncia de um plano a outro, em vez
de um subplano para outro subplano. Aqui vem um ponto a ser cuidadosamente reconhecido: um
verdadeiro Mestre de Sabedoria ndo apenas tomou as iniciagbes menores mencionadas acima,
como também ja deu 0s cinco passos que envolvem o controle consciente dos cinco planos da
evolugdo humana. Para Ele resta tomar as duas iniciagdes finais que fardo dele um Choan de
sexto grau e um Buda, antes que esse controle se estenda aos dois planos restantes do sistema
solar. Portanto, é correto falar de sete iniciagdes, como seria igualmente correto enumerar cinco,
dez ou doze iniciagbes. O tema é complicado para os estudantes de ocultismo, devido a certos
fatores misteriosos, sobre os quais eles nada sabem, e que por ora devem permanecer totalmente
incompreensiveis. Estes elementos dizem respeito a individualidade do préprio Homem Celestial
e envolvem mistérios tais como Seu carma particular, o objetivo que Ele pode ter em vista para
um ciclo especifico e a transferéncia da atencdo do ego césmico de um Homem celestial para o
Seu reflexo, 0 Homem Celestial em evolugdo em um sistema solar.

Outro fator advém de certos periodos de estimulo e de vitalizacdo acentuada, tais como o que
produz uma iniciacdo cosmica. Estes efeitos externos tém logicamente certos resultados nas
unidades ou células do corpo do Homem Celestial e muitas vezes provocam acontecimentos
imprevistos e aparentemente inexplicaveis.

95



Terceiro, as iniciacdes nas quais um Homem Celestial pode tomar uma iniciagdo maior ou
menor e, portanto, envolvendo toda a Sua natureza. Por exemplo, a individualizagdo que ocorreu
na terceira raga-raiz durante a época lemuriana, e o nascimento, naquele ciclo, da familia humana,
constituiram uma iniciacdo maior para 0 nosso Homem Celestial. O atual estimulo do esfor¢o
hierarquico esta levando a uma iniciacdo menor. Cada grande ciclo vé uma iniciacdo maior de um
Homem Celestial ser tomada em um dos globos, o que cria novas complicagdes e a0 mesmo
tempo nos traz um amplo tema de reflexao.

A esses trés pontos acima devemos acrescentar sucintamente a entrada e a saida de um Raio
especifico. O pouco que se pode dizer sobre este tema, que é uma das maiores dificuldades,
poderia se resumir nas trés afirmagdes seguintes:

Primeiro, as iniciacfes tomadas nos quatro raios menores ndo se equivalem as iniciagdes
tomadas nos trés maiores. Isto se complica mais ainda pelo fato de que em um esquema
planetario e durante uma evolucéo ciclica, um raio menor pode ser considerado temporariamente
como Raio maior. Por exemplo, no atual momento do nosso esquema planetario, o sétimo Raio, o
da Lei ou Ordem Cerimonial, é considerado maior, por ser um Raio de sintese, no qual o
Mahachoan esta unificando o Seu trabalho.

Segundo, as trés primeiras iniciacdes sdo tomadas no Raio do Ego e vinculam o homem a
Grande Loja Branca; as duas ultimas sdo tomadas no Raio da Ménada e produzem um efeito
preciso no caminho de servico que o Adepto escolherd posteriormente. Esta afirmacdo deve se
vincular com a que foi exposta antes, segundo a qual a quinta iniciacdo converte 0 homem em
membro da Grande Loja ou Fraternidade de Sirius, sendo na realidade a primeira das iniciac6es
em Sirius. A quarta iniciacdo € a sintese das iniciacdes no Umbral da Loja de Sirius.

Finalmente, de acordo com o raio em que é tomada a iniciacdo, depende muito o caminho de
servico que sera escolhido.

O dia da oportunidade

Caberia levantar aqui a pergunta sobre o valor que estas informacdes teriam para o estudante.
Para responder a pergunta, seria sensato que os estudantes refletissem sobre o significado da
entrada do atual Raio de Lei Cerimonial ou Magia, o qual trata das forcas construtoras da
natureza e tem a ver com o uso inteligente da forma pelo aspecto vida. Em grande parte € o raio
do trabalho executivo, que tem o objetivo de construir, coordenar e produzir coesao nos quatro
reinos inferiores da natureza. Caracteriza-se, sobretudo, pela energia que se manifesta no ritual,
mas ndo devemos restringir esta palavra ritual ao uso atual em relacdo ao ritual maconico ou
religioso. Sua aplicacdo € muito mais ampla e inclui os métodos de organizacdo que estdo em
vigor em todas as comunidades civilizadas, como no mundo do comércio, das financas e das
grandes empresas que vemos em todas as partes. Acima de tudo, seu interesse para nés reside no
fato de ser o Raio que traz oportunidade as racas ocidentais e, por meio desta forca vital de
organizacao executiva, de governo pela regra e ordem, pelo ritmo e pelo ritual, tempo vird em que
as racas ocidentais (com sua mente concreta, ativa, e sua imensa capacidade empresarial) poderao
tomar a iniciacdo — uma iniciacdo, devemos lembrar, no raio que temporariamente for
reconhecido como um raio maior. Um grande numero de iniciados que alcangaram o Adeptado no
ultimo ciclo foram orientais em corpos hindus. Este ciclo foi dominado pelo sexto raio, que agora
esta saindo de manifestagdo, assim como os dois raios precedentes.

96



Para manter o equilibrio, agora chega a hora em que se observarda um periodo no qual os
ocidentais chegardo a realizagdo, e isso em um raio adequado ao seu tipo mental. E interessante
observar que o tipo oriental alcanca seu objetivo através da meditagdo, com uma pequena dose de
ritual e organizacdo executiva, e que o ocidental o alcancara, em grande medida, por meio da
organizacdo que a mente inferior produz e um tipo de meditagdo em que poderiamos considerar
como exemplo a intensa concentragdo nos negocios. A aplicacdo unidirecionada da mente de um
homem de negdcios europeu ou americano pode ser conceituada como um tipo de meditacao.
Pela purificacdo do motivo por tras desta aplicacdo da mente chegara para o ocidental o seu dia
de oportunidade.

Ao se valerem do atual dia de oportunidade, e observando as regras do Caminho, para muitos
ocidentais chegara a oportunidade de dar mais alguns passos. O homem que estiver pronto, no
lugar onde se encontra e em meio as circunstancias da vida diaria, encontrara esta oportunidade;
havera de encontra-la no cumprimento do dever, na superacdo das provas e dificuldades e na
estreita adesdo a voz do Deus interno, a marca de todo postulante a iniciagdo. A inicia¢do envolve
as préprias coisas que aqueles que se esforcam conscientemente em seu treinamento fazem no dia
a dia: o Mestre (seja 0 Deus interno ou o Mestre do homem, quando esta consciente d’Ele)
indica-lhe o proximo ponto a alcancar e o trabalho que deve realizar, explicando-lhe a devida
razdo. O Instrutor entfo se afasta e observa o desempenho do aspirante. A medida que observa,
Ele reconhece os pontos de crise, em que a aplicacdo de uma prova produzird uma de duas coisas,
concentrara e dispersara todo mal ainda remanescente e — se for possivel usar este termo neste
contexto (o mal) — demonstrard ao discipulo tanto seus pontos fracos como seus pontos fortes.
Nas grandes iniciagdes podemos ver o mesmo procedimento, e a capacidade do discipulo de
vencer estas provas e etapas maiores depende de sua capacidade de enfrentar e vencer as provas
diarias menores. “Quem € leal no pouco, também é no muito” é uma formulacéo oculta, e deveria
caracterizar toda a atividade diaria do verdadeiro aspirante; o “muito” é superado e se deixa para
tras, porque é considerado simplesmente como uma intensificagdo do normal, e nenhum iniciado
jamais passou pela grande prova da iniciagdo sem ter se exercitado primeiro em vencer as provas
menores da vida diaria. Os testes entdo passam a ser considerados normais e, estando diante
deles, sé@o vistos como parte da trama normal da vida. Conseguindo adotar e manter esta atitude
mental, ndo havera surpresas nem insucessos possiveis.

CAPITULO XVIII
OS SETE CAMINHOS

Como se poderia esperar, pouco foi publicado sobre os sete Caminhos que se estendem diante
do homem que alcancou a quinta iniciacdo. Evidentemente, € impossivel, e também des-
necessario, transmitir a nossa mente qualquer nocdo sobre a importancia destes caminhos ou
sobre os atributos necessarios para trilha-los. A medida que o tempo for passando e a raca
alcancar um ponto de desenvolvimento mais elevado, estaremos aptos a compreender mais,
porém, nos termos da lei da economia, seria um esfor¢o inGtil para os instrutores da raga informar
sobre as caracteristicas necessarias para trilhar os sete Caminhos, antes que tenhamos
compreendido e desenvolvido as que sd3o necessarias para atravessarmos o Caminho
Probacionario, sem falar do Caminho de Iniciacéo.

97



Porém, um fato geral sabemos, o de que antes de ser possivel trilhar esses Caminhos, 0 homem
deve ser um Mestre de Sabedoria, deve ser um Irm&o de Compaix&o, e deve ser capaz, por meio
da inteligéncia e do amor, de aplicar a Lei. Nosso papel nesta época € nos prepararmos para
trilhar o Caminho de Iniciacdo, mediante a disciplina do Caminho Probacionario, a cuidadosa
orientacdo da vida, a obediéncia a lei, conforme a compreendemos e 0 servi¢o a raca. Quando
alcancarmos a liberacdo, estes Caminhos se estenderdo diante de nos e ficara evidente para nos
qual deles deveremos trilhar. Tudo neste sistema atua nos termos da grande lei de atracéo e,
assim, da nossa vibracao, da nossa cor e tom dependera, com toda probabilidade, a nossa escolha.
O supremo livre-arbitrio do sistema cosmico tem também suas limitagGes, da mesma maneira
como o livre-arbitrio do sistema do qual somos partes e o livre-arbitrio do proprio homem. Da
qualidade inata dependera a direcdo do nosso futuro progresso.

Os sete Caminhos podem ser relacionados da maneira a seguir, e certas deducdes com base na
lei de analogia podem ser expostas, sempre lembrando que as palavras confundem mais do que
esclarecem e que sO € possivel expor concisas particularidades:

1. O Caminho do Servico na Terra.

Este caminho mantém vinculado com a Hierarquia 0 homem que se consagrou a servir em
nosso planeta e a ajudar em suas evolucdes. Engloba aqueles que atuam sob a direcdo do Senhor
do Mundo, nos sete grupos em que se dividem os Mestres de Sabedoria. N&o sdo tantos os
Mestres que seguem este Caminho em comparacdo aos outros, permitido apenas a um
determinado nimero para conduzir a evolucdo planetaria de maneira satisfatéria. Este Caminho é
0 mais conhecido e mais sera constatado, a medida que membros da nossa humanidade se
tornarem capazes de entrar em contato com a Fraternidade. Seu campo de acdo e seus métodos de
trabalho chegardo oportunamente ao conhecimento exotérico e, a medida que 0s sete grupos
forem reconhecidos e identificados, a sequéncia logica sera o estabelecimento de escolas de
desenvolvimento para preencher os cargos.

2. O Caminho do Trabalho Magnético.

Agueles que realizam o trabalho de operar for¢as ou magnetismo elétrico para uso dos Grandes
Seres de todos os planos passam para este Caminho. Dirigem a energia elemental formativa,
manipulando matéria de toda densidade e vibracdo. Manipulam grandes correntes de ideias,
movimentos de opinido pablica que se propagam em niveis astrais, como também nos niveis
superiores onde atuam os Grandes Seres. Um grande ndmero de individuos de quinto raio,
aqueles que tém o Raio do Conhecimento Concreto como raio monadico passam para esta linha
de trabalho. A qualidade inerente ao tipo de Mdnada é o que, em geral, determina a linha de
atividade e o carma do quinto raio é um dos fatores que produz esta escolha. Estas M6nadas
trabalhnam com Fohat e devem fazé-lo até o fim do manvantara maior. Oportunamente, tém sua
posicdo no plano cosmico mental, mas a capacidade de pensamento abstrato ainda esta tdo pouco
desenvolvida, que para nos é impossivel compreender o significado desta expressao.

3. O Caminho de Treinamento para Logos Planetario.

Trilham este caminho Aqueles que assumirdo o trabalho dos sete Logos Planetarios no
proximo sistema e o dos quarenta e nove Logos subplanetarios, Seus assistentes, e de
determinadas outras Entidades que atuam neste departamento especifico. Havera sete sistemas,
embora sé nos ocupemos dos trés maiores, dos quais 0 nosso sistema atual é o segundo maior.

Cada Chohan de Raio assume um certo numero de iniciados da sexta iniciacdo e os treina
98



especificamente para este trabalho; uma aptiddo especial para a cor e 0 som predispde essa
escolha, e a capacidade de trabalhar com a “psique”, os espiritos em evolucdo, indica 0 homem
apropriado para este alto cargo. Poderiamos dizer que os Logos Planetarios sdo os psicélogos
divinos e, portanto, no treinamento para este cargo, a psicologia é o tema basico, embora se trate
de uma psicologia ainda inconcebivel para n6s. Cada Logos Planetario tem, em Seu proprio
planeta especial, escolas para desenvolver os Logos subordinados e nelas Os instrui para este
elevado cargo, dando-lhes oportunidades para adquirir ampla experiéncia. Os préprios Logos
avancam e Seus lugares vagos devem ser preenchidos por outros.

4. O Caminho para Sirius.

Pouco se pode transmitir sobre este Caminho, além de mencionar a curiosa e estreita relacdo
entre ele e as Pléiades, sendo impossivel qualquer outra conjectura. A maior parte da humanidade
que ja se liberou segue este Caminho, que oferece gloriosas perspectivas. As sete estrelas das
Pléiades sdo a meta para os sete tipos, e ha uma alusdo sobre isso no Livro de J8, nas seguintes
palavras: “Nao podes tu submeter-te a doce influéncia das Pléiades?” No mistério desta influéncia
e no segredo do sol Sirius estdo ocultas as circunstancias da nossa evolucdo cosmica e assim,
portanto, do nosso sistema solar.

5. O Caminho de Raio

E dificil saber por qual outro nome denominar este Caminho, ja que se conhece td0 pouco
sobre ele. Ao trilha-lo, o homem permanece em seu préprio raio e dali atua nos diferentes reinos
em todos os planos, cumprindo os comandos do Senhor do Mundo e trabalhando sob Sua diregé&o.
Este Caminho leva o homem a todos os recantos do sistema solar, embora o vincule
definitivamente com o raio sintético. E um caminho muito complexo, pois requer uma capacidade
para a matematica mais intrincada e certa habilidade para geometrizar, em uma maneira
incompreensivel para 0s nossos cerebros tridimensionais. Segue este Caminho o homem para o
qual a lei de vibracdo é de profunda importancia. Primeiro atua na Camara do Conselho do
Senhor do Mundo em Shamballa, manipulando a lei de vibragdo em seu proprio raio.
Posteriormente habitara no planeta correspondente ao seu préprio raio e ndo na Terra, a menos
que esteja no Raio do Logos Planetario que a rege. Mais adiante, a medida que a sua evolucao
avancar, passard para o sol, e uma vez dominado tudo que se relacionar com a vibragdo neste
sistema, passara para o0 sistema cosmico, saindo do seu proprio raio (que é apenas um raio
subsidiario de um raio c6smico), para passar para 0 Raio cdsmico correspondente.

Como a evolucdo do homem neste sistema € quintupla, enumeramos acima os cinco Caminhos
principais que um Mestre tem & Sua escolha. Dos dois restantes ainda se pode dizer muito menos,
pois s6 sdo percorridos por um pequeno namero de filhos dos homens no curso de sua evolucao,
devido ao alto grau de realizacdo exigido para o ingresso, e porque gquem entra neles sai
totalmente do nosso sistema. Eles ndo levam a Sirius, como alguns dos outros Caminhos.
Observemos que quatro grupos permanecem no sistema e passam, oportunamente, ao fim de
imprecisos e distantes éons, para 0s planos cdsmicos. Um grupo passa diretamente para Sirius, e
os dois grupos restantes diretamente para 0s planos cdsmicos depois da iniciacdo, sem nenhum
periodo de trabalho intermediario na Terra, no sistema ou em Sirius.

Estes dois caminhos sao:

99



6. O Caminho no qual se encontra o Proprio Logos.

Ficara evidente para todos os estudantes de ocultismo que tenham estudado cuidadosamente 0s
processos do mundo a luz da Lei de analogia que o Logos nos planos cdsmicos esta
desenvolvendo a visdo cdsmica interna, do mesmo modo como o homem, guardadas as devidas
proporcdes, procura alcancar a mesma Visdo no sistema. E o que se pode denominar de
desenvolvimento do terceiro olho cosmico. Na estrutura do olho do plano fisico estd oculto o
segredo, e por seu estudo sera possivel obter alguma revelacdo do mistério.

Uma certa parte do olho é o nucleo da visdo e 0 mecanismo da propria visdo; o resto do olho
atua como envoltura de protecao, e as duas partes sdo necessarias, pois nenhuma pode existir sem
a outra. Assim é também no caso do Logos, embora a analogia exista em niveis tdo elevados, que
as palavras apenas ofuscam e turvam a verdade. Alguns filhos dos homens, um nicleo que
alcancou uma iniciagdo muito elevada no sistema solar anterior, formaram um grupo esotérico em
torno do Logos quando Ele decidiu alcancar novos progressos. Em consequéncia, Ele formou o
presente sistema, impulsionado pelo desejo cosmico de encarnar. Este grupo esotérico permanece
com o Logos no plano atdmico, o primeiro plano do sistema, no aspecto interno subjetivo, que em
sentido oculto corresponde a pupila do olho. O verdadeiro lar dessas grandes Entidades esta no
plano badico césmico.

Gradualmente, a forca de tenazes esforcos, alguns Mestres se capacitaram ou estdo se
capacitando para assumir o lugar dos membros originais do grupo, permitindo que Eles retornem
a um centro cosmico ao redor do qual giram o nosso sistema solar e o sistema maior de Sirius.
Um ou outro Adepto apenas retne as qualificacBes necessarias, pois envolve o desenvolvimento
de determinado tipo de resposta a vibracdo cosmica, o que significa uma especializacdo da visdo
interna e o desenvolvimento de certa medida de visdo cdsmica. Passam para este Caminho mais
entidades da evolucdo dévica do que da humana. Os seres humanos passam para ele via a
evolucdo dévica, na qual é possivel ingressar por transferéncia no quinto Caminho, o Caminho de
Raio. Neste Caminho, as duas evolucdes podem se fundir, e a partir do quinto Caminho é possivel
entrar no sexto.

7. O Caminho da Filiagéo Absoluta.

Esta Filiacdo é uma analogia, no plano mais elevado, com o grau do discipulado que
chamamos de “Filho do Mestre”. E a Filiacdo a um Ser mais elevado que 0 nosso Logos, do Qual
nada se pode dizer. E o grande Caminho que dirige o carma. Os Senhores Lipikas estdo neste
Caminho e todos aqueles que sdo capacitados para essa linha de trabalho e que sdo proximos ao
Logos, em sentido estreito e pessoal, passam para 0 Caminho da Filiacio Absoluta. E o Caminho
dos que sdo especialmente intimos do Logos, nas maos dos Quais Ele confia o esgotamento do
carma no sistema solar. Eles conhecem Seus desejos, Sua vontade e Seu objetivo, e a Eles o
Logos confia a execucdo de Suas ordens. Este grupo, associado ao Logos, forma um grupo
especial vinculado a um Logos ainda mais elevado.

100



CAPITULO XIX

REGRAS PARA POSTULANTES

H& certos aforismos e preceitos que o postulante a iniciagdo precisa estudar e aos quais deve
obedecer. H4 uma grande diferenca entre os termos “aspirante ao Caminho” e “postulante a
iniciacdo”. Aquele que aspira ao discipulado e se esforca para chegar ate ele ndo estid de maneira
alguma comprometido a mesma atitude nem a mesma disciplina especifica que o postulante a
iniciagdo e pode, conforme prefira, levar um tempo mais ou menos longo para percorrer o
Caminho de Provacdo. JA 0 homem que busca a iniciacdo estd em uma posicgéo diferente e, tendo
apresentado a solicitacdo, deve submeter toda a sua vida a normas definidas e adotar uma
disciplina estrita, que é apenas opcional para o discipulo.

As regras dadas a seguir sd0 em numero de quatorze e foram extraidas de uma série de
instrugbes compiladas para aqueles que procuram tomar a primeira iniciagéo.

Regra Um

Que o discipulo investigue dentro da profunda caverna do coracgdo. Se ali arde intensamente o
fogo, dando calor ao seu irméao, mas ndo a si mesmo, chegou a hora de solicitar autorizacao
para se apresentar diante do portal.

Quando o amor por todas as criaturas, quaisquer que sejam, comeca a ser uma realidade vivida
no coracdo do discipulo e o amor por si mesmo deixa de existir, temos a indicacdo de que ele esta
se aproximando do Portal da Iniciacdo e esta apto a assumir 0s compromissos preliminares
necessarios para que seu Mestre possa apresentar seu nome como postulante a iniciacdo. Se ndo
se importa com o sofrimento e a dor do eu inferior, se para ele € irrelevante que a felicidade
atravesse ou ndo o seu caminho, se o Unico propdsito da sua vida é servir e salvar o mundo, e se
as necessidades do proximo sdo para ele mais importantes do que as proprias, o fogo do amor esta
irradiando o seu ser e 0 mundo pode se reconfortar aos seus pés. Este amor tem que ser uma
manifestacdo pratica e comprovada, ndo apenas uma teoria, um simples ideal imaginoso ou um
sentimento agradavel, mas sim algo surgido das dificuldades e provas da vida, de tal modo que o
impulso vital basico seja o autossacrificio e a imolacdo da natureza inferior.

Regra Dois

Quando a solicitacao tiver sido apresentada em forma triplice, que o estudante a retire e se
esqueca de que a apresentou.

Temos nisso um dos testes iniciais. A atitude mental do discipulo deve ser de ndo se importar
se vai ou ndo tomar a iniciagdo. N&o deve entrar nenhuma motivagdo egoista. Somente as
candidaturas que chegam ao Mestre pela energia gerada por motivagdes altruistas sdo
transmitidas por Ele ao Anjo Relator da Hierarquia; somente os discipulos que aspiram pela
iniciagdo em razdo do maior poder que confere para ajudar e abencoar, obtém resposta ao seu
apelo. Quem ndo tem interesse pela iniciacdo ndo recebera o toque simbdlico oculto e os que
estdo impacientes por participar dos mistérios por puro egoismo ou curiosidade ndo atravessarao
0 portal e permanecerdo fora, batendo. Quem estiver ardentemente disposto a servir, sentindo-se
acabrunhado pelas necessidades do mundo e cujo senso de responsabilidade pessoal tenha sido

desperto, tera cumprido a lei, batera e para ele sera aberto, pedira e recebera resposta. Estara entre
101



aqueles que lancaram um apelo para obter maior poder para ajudar, o qual sera ouvido por
Agueles que silenciosamente esperam.

Regra Trés

Triplice deve ser o chamado, que deve ressoar durante muito tempo. Que o discipulo emita
este grito através do deserto, sobre os mares e atraves dos fogos que o separam do Portal oculto
e velado.

Estas expressdes simbolicas apresentam ao discipulo o preceito de fazer o deserto da vida do
plano fisico florescer como a rosa, para que do jardim da vida inferior possam se elevar sons e
perfumes, e uma vibracdo tdo intensa que cruze o espago entre o jardim e o portal; o estimulem a
aquietar as turbulentas dguas da vida emocional, para que esse portal possa se refletir em sua
limpida e tranquila superficie e a vida inferior espelhe a vida espiritual da divindade interna e o
incitam a fazer passar atraves do braseiro da purificagdo as motivacdes, as palavras e 0s
pensamentos, principais fontes da atividade e que tém origem no plano mental. Quando estes trés
aspectos do Ego em manifestagdo, o Deus interno, estiverem controlados, coordenados e
utilizados, mesmo que o discipulo ndo esteja consciente disso, a sua voz invocando a abertura do
portal serd ouvida. Quando a vida inferior do plano fisico estiver fertilizada, o emocional
estabilizado e o mental transmutado, nada podera impedir que o portal se abra para o discipulo
entrar. Somente uma vibragdo sincronizada com o que estd do outro lado do portal promove a
abertura, e quando a ténica da vida do discipulo se sintoniza com a da vida hierarquica, as portas
se abrirdo uma apo6s a outra e nada podera manté-las fechadas.

Regra Quatro

Que o discipulo cuide da evolucdo do fogo; que alimente as vidas menores e, assim, mantenha
a roda girando.

Este preceito faz lembrar ao discipulo sua responsabilidade frente as inUmeras pequenas vidas
que, em sua totalidade, comp&em seu triplice corpo de manifestacdo. E assim que a evolugéo é
possivel, e é assim que cada vida, nos diferentes reinos da natureza, cumpre, de maneira
consciente ou ndo, sua funcdo de energizar corretamente aquilo que para ela é como o planeta
para o Sol. Assim o plano logoico se desenvolverd com maior exatiddo. O reino de Deus é interno
e o dever do Regente interno e oculto € duplo; primeiro, frente a essas vidas que formam seus
corpos fisico, astral e mental e, segundo, frente ao macrocosmo, 0 mundo do qual 0 microcosmo
é somente uma parte infinitesimal.

Regra Cinco

Que o postulante cuide para que o Anjo solar ofusque a luz dos anjos lunares, permanecendo
como unico luminar no céu microcésmico.

Para cumprir este preceito, todos os postulantes devem fazer duas coisas: primeiro, estudar sua
origem, compreender sua propria e real psicologia, entendida em termos ocultistas, e se tornar
cientificamente conscientes da real natureza do Ego ou Eu Superior, atuando no corpo causal.
Depois, devem afirmar, no plano fisico, sua inata divindade por meio dos trés corpos inferiores e
demonstrar cada vez mais seu valor essencial. Segundo, devem estudar a constituicdo do homem,
compreender o método de funcionamento na natureza inferior, entender a interdependéncia e a

inter-relacdo de todas as coisas vivas e assim por sob controle as vidas inferiores que compdem
102



0s trés corpos de manifestacdo. Assim, o Senhor solar, a Realidade interna, o Filho do Pai e o
Pensador em seu proprio plano, torna-se o intermediario entre o que é da terra, terreno, € 0 que
tem seu lar no Sol. Dois versiculos da Biblia cristd contém algo desta ideia, e seria Util aos
estudantes ocidentais que meditassem sobre eles: “Os reinos deste mundo se tornaram o Reino de
Nosso Senhor e de Seu Cristo”, “O Senhor, Deus Nosso, outros senhores além de Ti tiveram
dominio sobre noés; mas s6 ao Teu nome honramos!”®. Este Ultimo versiculo é particularmente
interessante, porque indica a supressdo do som e da forca criadora inferiores pelo que é de origem
mais elevada.

Regra Seis

Os fogos purificadores ardem, baixos e fracos, quando o terceiro € sacrificado para o quarto.
Portanto, que o discipulo se abstenha de tirar vida e que nutra o que é inferior com o fruto do
segundo.

Esta regra se resume na conhecida instrucdo dada a cada discipulo de que deve ser estritamente
vegetariano. A natureza inferior se embota e se densifica, e a chama interna ndo pode brilhar
quando a dieta inclui a carne. Esta regra é rigida para os postulantes e ndo pode ser transgredida.
Os aspirantes podem ou ndo consumir carne, segundo prefiram, mas em certa etapa do caminho, é
essencial se abster de qualquer tipo de carne e monitorar a dieta com rigorosa atencdo. O
discipulo deve se limitar aos vegetais, graos, frutas e nozes, pois s6 assim sera capaz de construir
0 tipo de corpo fisico capaz de resistir & entrada do homem real que permaneceu perante o
Iniciador em seus veiculos sutis. Se ndo fizesse isto e pudesse tomar a iniciagdo sem ter se
preparado desta maneira, o corpo fisico seria destruido pela energia que flui através dos centros
recentemente estimulados e surgiriam graves perigos para o cérebro, a coluna vertebral e o
coracéo.

E preciso reconhecer que nenhuma regra rigida ou estrita pode ser dada, exceto esta regra
inicial de que carnes, peixes, bebidas alcoolicas de todos os tipos e 0 uso do tabaco sdo
absolutamente proibidos para todos os postulantes a iniciacdo. Para aqueles que podem suportar,
as vezes € melhor eliminar da dieta 0os ovos e 0 queijo, embora ndo seja de modo algum
obrigatério. Para aqueles que estdo desenvolvendo faculdades psiquicas de qualquer tipo, é
aconselhavel abster-se do consumo de ovos e moderar no queijo. O leite e a manteiga entram em
outra categoria e, para a maioria dos iniciados e postulantes, é necessario manté-los na dieta.
Poucos podem subsistir e reter todas as suas energias fisicas com a dieta mencionada acima, mas
ali esta encerrado o ideal e, como bem se sabe, este raras vezes se consegue no atual periodo de
transicao.

A este respeito convém enfatizar duas coisas: primeiro, a necessidade de bom senso para todos
0s postulantes, fator do qual se carece tantas vezes, e 0s estudantes deveriam lembrar que os fa-
naticos desequilibrados ndo sdo membros desejaveis para a Hierarquia. O equilibrio, o justo senso
das proporg0es, a devida consideragdo das condi¢Ges do ambiente e um sadio bom senso séo as
caracteristicas do verdadeiro ocultista. Agregando-se a isso o verdadeiro sentido do humor,
muitos perigos podem ser evitados.

Segundo, € preciso levar em conta o fator tempo e fazer as mudancas na dieta e nos habitos de
toda a vida de maneira gradual. Na natureza tudo avanga lentamente, e os postulantes devem
aprender a verdade oculta contida nas palavras: “Quem tem pressa vai devagar”. O processo de

5 N. do T.: A primeira citagdo é do Apocalipse, 11-15 e a segunda de Isafas, 26-13.
103



eliminacdo gradual é geralmente o caminho da sabedoria, e este periodo eliminatério — nas
condigOes ideais, que raras vezes existem — deve cobrir a etapa que chamamos de etapa do
aspirante, para que quando o homem se tornar um postulante a iniciagdo, ja tenha realizado a
purificacdo preparatoria e necessaria da dieta.

Regra Sete

Que o discipulo dirija sua atencdo a enunciacdo dos sons que ecoam nas camaras onde
caminha o Mestre. Que ndo entoe as notas menores que despertam vibragdes nas camaras de
maya.

O discipulo que procura atravessar os Portais da Iniciacdo ndo conseguira antes de aprender o
poder da palavra e o poder do siléncio. Esta afirmagdo tem um significado mais profundo e
extenso do que talvez pareca, porque, bem interpretado, detém a chave da manifestacdo, o indicio
dos grandes ciclos e a revelacdo do propésito que subjaz no pralaya. Até que o homem
compreenda a significacdo da palavra falada e utilize o siléncio dos altos lugares para produzir os
efeitos desejados em um ou outro plano, ndo podera ser admitido nos reinos onde cada som e
cada palavra pronunciada geram potentes resultados em algum tipo de matéria, sendo energizada
por dois fatores predominantes:

a) uma potente vontade, cientificamente aplicada
b) uma correta motivacao, purificada nos fogos.

O adepto cria com matéria mental, gera impulsos no plano mental, assim produzindo
resultados na manifestagdo astral ou fisica. Estes resultados sdo potentes e eficazes, dai a
necessidade para quem os produz de ser puro em pensamento, preciso nas palavras e habil na
acao. Quando o postulante compreender essas noc¢des, importantes mudancas na vida diaria serdo
a consequéncia imediata, as quais poderiam ser enumeradas de acordo com sua utilidade pratica:

a. As motivacOes serdo cuidadosamente examinadas e 0s impulsos que geram a acdo serao
estritamente controlados. Por isso, durante o primeiro ano, quando o postulante se prepara para a
iniciacdo, ele deverd anotar, trés vezes por dia, as investigacdes que realiza com relacdo as
motivacdes e as causas essenciais de suas acoes.

b. A palavra serd monitorada e havera um esforco para eliminar toda palavra desagradavel,
desnecessaria e indtil. Estudara os efeitos da palavra falada e investigara o impulso original, que
em todos 0s casos inicia a acdo no plano fisico.

c. O siléncio serad cultivado; os postulantes cuidardo de manter um siléncio rigoroso sobre
eles préprios, seu trabalho e seus conhecimentos ocultistas, sobre os assuntos dos que lhes sdo
associados e sobre o trabalho do seu grupo ocultista. Somente nos circulos dos grupos ou em
relacdo aos seus superiores se permitird mais liberdade nas palavras. H4 uma hora para falar, e
essa hora chega quando o grupo pode ser ajudado com palavras sabias, com uma cuidadosa
adverténcia sobre as condi¢cBes boas ou mas; quando é necessario dizer algo a um irmdo com
respeito a vida interna ou a um superior no caso em que um irmao por um equivoco de qualquer
natureza perturbe o grupo ou possa ajudar o grupo sendo designado para um trabalho distinto.

d. Os efeitos da palavra sagrada serdo estudados e as condicdes favoraveis para emprega-la
serdo sabiamente organizadas. A emissdo da Palavra e seus efeitos sobre um determinado centro

104



esotérico (em nenhum caso um centro fisico) serdo observados, assim influenciando e regulando
a vida do postulante.

Toda a questdo do estudo do som e das palavras, sagradas ou nédo, deve ser abordada pelos
postulantes a iniciacdo, e deve ser enfrentada ainda mais seriamente por todos 0s grupos
esotéricos.

Regra Oito

Quando o discipulo se aproxima do Portal, os sete maiores devem despertar e evocar resposta
dos sete menores sobre o duplo circulo.

Esta regra é muito dificil e contém um elemento de perigo para 0 homem que comeca muito
cedo a trilhar o caminho final. Textualmente, pode ser interpretada da seguinte maneira: o
postulante a iniciacdo deve suscitar em certa medida a vibragcdo dos sete centros da cabeca, e
assim impelir os sete centros do corpo no plano etérico a uma atividade vibratoria aumentada, o
que afetara, por vibracdo reciproca, os sete centros fisicos que, inevitavelmente, serdo
estimulados quando os centros etéricos se aproximarem da sua méaxima vibracdo. N&o é
necessario ampliar este ponto, basta assinalar que, & medida que os sete centros da cabeca se
tornam receptivos ao Ego, os sete centros seguintes:

a cabeca, considerada como unidade,
0 coragéo,

a garganta,

0 plexo solar,

a base da coluna vertebral,

0 baco,

0s Orgdos de procriacao,

NoabkowhpE

também sdo afetados, mas nas linhas de purificagdo e do controle. Isto produzird resultados
nos orgaos fisicos correspondentes, por meio dos quais 0 homem atua no plano fisico. A titulo de
ilustracdo, o homem pode transferir conscientemente o fogo criador e a energia dos 6rgaos de
procriacdo para a garganta ou, pelo controle consciente do coragdo, produzir uma parada
momentanea das fungbes vitais do corpo fisico. Isto ndo se consegue pela pratica da hatha yoga
nem pela concentracdo da atengdo nos orgdos fisicos, mas pelo desenvolvimento do controle pelo
Deus interno, que atua através do centro da cabeca, dominando todo o resto.

E por esta razdo que o postulante aplicara todas as suas energias no desenvolvimento da vida
espiritual, desenvolvimento esse que sera resultado de um pensamento correto, da meditagéo e do
servigo. Pelo estudo profundo de tudo o que se deve saber sobre a energia e seus pontos focais,
coordenara sua vida de modo que a vida do espirito possa fluir através dela. No momento
presente, este estudo s6 pode ser empreendido com seguranca sob a forma de trabalho grupal e
sob a orientacdo de um instrutor. Os estudantes devem se comprometer a se abster de expe-
riéncias em si mesmos, pois ndo se brinca imprudentemente com os fogos do corpo. Que se
apliguem apenas a uma compreensao tedrica e a uma vida de servigo.

Os centros entdo se desenvolverdo normalmente, enquanto o postulante dirige sua atencéo a
amar o irmdo em verdade e de fato, a servir de todo o coragdo, a pensar inteligentemente e a
vigiar a si mesmo. Também observara e anotara tudo o que em sua vida interna Ihe pareca se

relacionar com a evolugéo dos centros. O instrutor revisara estas notas, fard comentarios, buscara
105



deduc0es, e as informacdes assim obtidas serdo arquivadas para servir de referéncia ao grupo.
Deste modo acumulard muito conhecimento que depois podera por em prética.

O postulante que abusar do conhecimento, que se permitir praticas do tipo “respiracdo para
o0 desenvolvimento” ou que se concentrar nos centros, falhara inevitavelmente em seu empenho
de chegar ao portal, e pagard o preco com seu corpo, com perturba¢fes mentais, condi¢coes
neurasténicas e diversas doengas fisicas.

Regra Nove

Que o discipulo se fusione no circulo de seus outros eus. Que se mesclem em uma sé cor e sua
unidade apareca. Somente quando o grupo € conhecido e sentido a energia pode emanar
sabiamente.

Todos os discipulos e postulantes a iniciagdo devem encontrar esse grupo particular de
servidores ao qual pertencem no plano interno, reconhecé-los no plano fisico e se unir a eles no
servico a humanidade. Este reconhecimento baseia-se em:

a. Unidade de objetivo.

b. Unicidade de vibracéo.

c. Similaridade na afiliacédo grupal.

d. Lagos carmicos muito antigos.

e. Capacidade para trabalhar em relagdo harmoniosa.

A primeira vista, esta regra parece ser uma das mais simples, embora ndo seja na pratica. E
facil cometer erros, e 0 problema de trabalhar harmoniosamente em grupo ndo € tdo simples
como parece. Mesmo que haja vibracdo e relacdo egoicas, talvez as personalidades ndo se
harmonizem. Portanto, o trabalho do postulante é fortalecer o controle do Ego sobre a
personalidade, para possibilitar a relacdo esotérica do grupo no plano fisico. Isso conseguira
disciplinando a prépria personalidade, e ndo corrigindo seus irmaos.

Regra Dez

A Hoste da Voz, os devas, em suas massas compactas, trabalham incessantemente. Que o
discipulo se dedique a considerar seus métodos, que aprenda as regras segundo as quais a Hoste
trabalha nos véus de maya.

Esta regra se refere ao trabalho de investigacdo ocultista, o qual deve ser realizado em um
momento ou outro por aqueles que buscam a iniciacdo. Embora ndo seja sem perigo para 0s ndo
iniciados imiscuir-se na evolucdo paralela dos devas, & necessario e seguro investigar o
procedimento que os construtores empregam, os métodos que utilizam para reproduzir a partir do
arquétipo, através dos niveis etéricos, o que denominamos de manifestacdo fisica. Seus grupos
devem ser mais ou menos conhecidos teoricamente e também devem ser considerados 0s sons
que os pdem em atividade. Para os postulantes, isto implica no estudo sistematico de:

1. O propésito do som.

2. O significado esotérico das palavras, da gramatica e da sintaxe.

3. As leis da vibracdo e da eletricidade, e muitos outros estudos subsidiarios referentes a
manifestacdo da divindade e da consciéncia, por meio da substncia dévica e da atividade dos

106



devas que as dirigem. O postulante devera estudar as leis do macrocosmo, e assim reconhecer a
correspondéncia entre as atividades do microcosmo e a manifestacao ativa do macrocosmo.

Regra Onze

Que o discipulo transfira o fogo do tridngulo inferior para o superior e preserve o que foi
criado pelo fogo no ponto do meio.

Esta regra significa, textualmente, que o iniciado deve controlar o que se entende geralmente
por impulso sexual e transferir o fogo que agora vitaliza normalmente os 6rgdos de procriacdo
para o centro da garganta, assim levando a criacdo no plano mental por meio da mente. O que é
criado deve ser nutrido e sustentado pela energia do amor da natureza que emana do centro do
coracéo.

O triédngulo inferior mencionado é composto de:
1. Plexo solar.
2. Base da coluna vertebral.

3. Orgdos de procriacio.

O superior e formado por:

1. Cabeca.
2. Garganta.
3. Coracéo.

Esta regra pode ser interpretada pelo leitor superficial como a recomendacéo de ser celibatario, e
a promessa, pelo postulante, de se abster de toda manifestagéo fisica do impulso sexual. Nao é
1ss0. Muitos iniciados alcangaram o seu objetivo quando, correta e inteligentemente, participaram
da relacdo matrimonial. O iniciado cultiva uma peculiar atitude mental, reconhecendo que todas
as formas de manifestacdo sdo divinas, e que o plano fisico é uma forma de expressdo divina
como qualquer um dos planos superiores. Entende que a manifestacdo inferior da divindade deve
estar sob o controle consciente da divindade interna, e que todo ato deve ser regido pelo esforco
de cumprir todos os deveres e obrigacOes, de estar no controle de toda acdo e de toda obra e de
utilizar o veiculo fisico em beneficio do grupo, para que seja ajudado em seu progresso espiritual
e para que a lei seja perfeitamente cumprida.

N&o se pode negar que em certas etapas € aconselhavel que o homem adquira perfeito controle,
em determinado sentido, por meio de uma abstencdo temporaria, mas isto € um meio para um
fim, que sera alcancado por etapas quando, obtido o controle, 0 homem demonstrar os atributos
da divindade por meio do corpo fisico, e todo centro for usado normal e inteligentemente, desta
maneira promovendo 0s propositos da raca.

Em muitos casos os Iniciados e Mestres se casam, e cumprem normalmente seus deveres
conjugais e domésticos como esposos, esposas, mas tudo é controlado e regulado pelo propoésito e
a intencdo, nunca se deixando levar pela paixd@ nem pelo desejo. No homem perfeito no plano
fisico, todos os centros estdo completamente controlados, sendo sua energia utilizada de maneira
legitima. A vontade espiritual do divino Deus interno € o fator predominante; assim havera uma
unidade de esfor¢co manifesta em todos os planos, por meio de todos os centros, para 0 maior

beneficio de um maior nimero.
107



Este ponto foi tratado porque muitos estudantes se equivocam e adotam uma atitude mental
que atrofia completamente a natureza fisica normal, ou se entregam a libertinagem sob o pretexto
de “estimular os centros” e assim promovem o desenvolvimento astral. O verdadeiro iniciado sera
reconhecido por sua prudente e santificada normalidade, por sua firme conformidade com o que €
para 0 bem do grupo, segundo as leis do respectivo pais, pelo controle de si mesmo e abstencéo
de todo tipo de excesso, como também pelo exemplo de vida espiritual e retiddo moral que da aos
seus companheiros de jornada, juntamente com a disciplina de sua vida.

Regra Doze

Que o discipulo aprenda a usar a mao para servir; que busque em seus pés a marca do
mensageiro e que aprenda a ver com o olho que observa, situado entre os dois.

Esta regra parece facil de interpretar a simples vista, como se fosse determinado ao postulante
utilizar as maos para servir, 0s pés nas incumbéncias hierarquicas e desenvolver a clarividéncia.
Mas, o verdadeiro significado é muito mais esotérico. Compreendido ocultamente, o “uso das
médos” € a utilizacdo dos centros, ou dos centros das palmas das méaos, para:

a. Curar as doencas do corpo.

b. Abencoar, e assim curar as doengas emocionais.

c. Elevar as mdos em oracdo, ou usar oS centros das maos durante a meditacdo, na
manipulacdo de matéria e correntes mentais.

Estes trés pontos requerem uma cuidadosa consideracdo, e 0s estudantes ocidentais podem
aprender muito se estudarem a vida do Cristo e observarem como Ele empregava as Suas maos.
Nada mais se pode acrescentar, pois 0 tema é muito vasto para ser tratado neste sucinto
comentario.

A “marca do mensageiro” nos pés faz referéncia ao bem conhecido simbolo das asas nos
calcanhares de Mercurio. Muito seré revelado ao estudante sobre este tema nas escolas ocultistas,
reunindo tudo o que se pode encontrar sobre o Mensageiro dos Deuses. Também se estudara
cuidadosamente as informacBes que os estudantes de astrologia j& adquiriram sobre o planeta
Mercurio e as que os estudantes ocultistas reuniram sobre a ronda interna.

Superficialmente, a expressao “o olho que observa, situado entre os dois”, parece significar o
terceiro olho, aquele que os clarividentes usam, mas seu significado € muito mais profundo e esta
oculto nos seguintes fatos:

a. A visdo interna € o que os seres autoconscientes, do Logos a um homem, estdo em vias de
desenvolver.

b. O Ego ou Eu Superior é para a Mdnada o que o terceiro olho é para 0 homem e, por esta
razdo, € descrito como se olhasse entre a Mo6nada, o Eu espiritual de um lado, e o Eu pessoal de
outro.

Por conseguinte, em seu sentido mais amplo, esta regra incita o postulante a desenvolver a
autoconsciéncia e, desta maneira, a aprender a atuar, em corpo causal, nos niveis superiores do
plano mental, controlando dali os veiculos inferiores e vendo claramente tudo o que pode ser
visto nos trés mundos, no passado e no futuro.

108



Regra Treze

Quatro coisas o discipulo tem que aprender e compreender antes que lhe seja revelado o
mistério mais profundo: primeiro, as leis que regem o que irradia; segundo, os cinco significados
da magnetizacéo; terceiro, a transmutacéo, o segredo perdido da alquimia; finalmente, a primeira
letra da Palavra conferida, 0 nome egoico oculto.

N&o podemos nos estender sobre esta regra. Refere-se a mistérios e temas vastos demais para
tratarmos aqui. Foi mencionada para ser tema de meditacdo, estudo e debate grupal.

A regra final é muito sucinta e composta de cinco palavras.
Regra Catorze
Escute, toque, veja, aplique, saiba.
Estas palavras tém relacdo com o que o cristdo chamaria de consagracdo dos trés sentidos

principais e seu uso na evolucdo da vida espiritual interna, na aplicacdo posterior do que foi
aprendido e comprovado, seguindo-se o cumprimento do conhecimento realizado.

* * * * *

CATECISMO ESOTERICO
As palavras a seguir foram extraidas do Arquivo XIII dos Anais dos Mestres e contém uma
mensagem destinada aquele que luta no Caminho. Elas tém semelhanca com um antigo catecismo
e eram recitadas pelos participantes nos mistérios menores antes que passassem para 0S maiores.

O que vocé esta vendo, Peregrino? Eleve os olhos e diga o que esta contemplando.

Vejo uma escada que sobe para a aboboda celeste, cuja base se perde de vista nas brumas e
névoas que circundam o nosso planeta.

Onde vocé se encontra, Peregrino? Onde estdo colocados 0s seus pés?
Estou em um degrau desta escada, quase chegando na quarta divisdo; a Gltima parte se estende
diante de mim na escuriddo de uma noite de tormenta. Para além dessa esfera de total escuridao,
vejo que a escada que sobe novamente, refulgente e brilhante em sua quinta divisao.

O que distingue essas divisdes que vocé esta descrevendo como separadas umas das outras?
Elas ndo formam uma s6 escada, cujas proporcdes sao claramente marcadas?

Aparece sempre um vao diante dos olhos que, visto mais de perto, se transforma em uma Cruz,
pela qual se sobe para a divisdo seguinte.

O que a Cruz propicia entdo? Como vocé sobe com a ajuda dela?

109



A Cruz é formada por aspiragdes, incutidas pelo impulso divino, que cortam de um lado a outro
os desejos do mundo inferior, implantados pela vida desenvolvida a partir de 1a de baixo.

Explique com mais clareza o que vocé quer dizer e como esta Cruz se torna o Caminho.

Os bracos que formam a Cruz se tornam a grande linha de demarcacdo entre o inferior e 0
superior. Sobre esses bracos, as maos estdo pregadas, as maos gque agarram e seguram, que
atendem as necessidades inferiores, habituadas a isso ha inimeras eras. Mas veja, quando as maos
ficam incapacitadas, e ndo podem mais agarrar e segurar, a vida interna escapa de sua envoltura e
sobe pela margem vertical. Sai do quarto inferior, e a Cruz langa uma ponte sobre aquele vao.

E com facilidade que avancam aqueles que sobem por esse braco vertical, deixando para
tras a quarta divisdo?

Eles passam através de vales de lagrimas, de nuvens e brumas; eles sofrem e morrem. Dizem
adeus a todos os amigos da Terra, sobem sozinhos pelo caminho; preenchem aquele vdo com
acOes amorosas, praticadas na dor do viver; estendem uma das maos para o alto, para Aquele que
estd logo acima deles; a outra mao, eles a estiram para 0 homem que esta logo abaixo deles. As
méos liberadas dos bracos transversais da Cruz estdo livres apenas para esse propdsito. Somente
as maos vazias, com as marcas dos pregos, podem manter a cadeia intacta.

Onde termina a escada? Que ponto da escuriddo atravessa e onde se projeta sua
extremidade?

Ela corta a esfera cristalizadora, com as suas miriades de formas, atravessa o plano das aguas,
lavado por marés turbilhonantes, passa pelo pior inferno, afunda-se no maya mais denso e chega
no fogo latente, o lago em fuséo na combustdo mais feroz, alcangando os habitantes do fogo, os
Agnichaitas do calor escarlate.

Até onde sobe a escada? Onde se encontra o seu fim?

Ela sobe através das esferas radiantes, elevando-se através de suas seis divisoes. Sobe até o Trono
poderoso da quinta parte e desse Trono poderoso passa para outro ainda maior.

Quem esta sentado neste Trono poderoso, na quinta parte final?
Aquele cujo Nome néo se pode falar, a ndo ser em absoluta adoragdo; o Jovem dos Eternos
Verdes, a Luz da prépria Vida, o Maravilhoso, o Ancido, o Senhor do Amor Venusiano, o
Grande Kumara da Espada Flamigera, a Paz da Terra inteira.

Este Ser Maravilhoso estéa sozinho em Seu trono de safira?
Esta sentado sozinho, mas perto dos degraus com as cores do arco-iris encontram-se trés outros
Senhores, colhendo o fruto do Seu trabalho e sacrificando tudo que ganharam para ajudar o
Senhor de Amor.

Séo ajudados em Seu trabalho? Outros Seres dotados de poderes maiores que 0S N0OSS0S
também estdo na escada?

110



Estes poderosos Quatro, a Acdo e o Amor, trabalham em colaboracdo inteligente com Seus
irmaos de grau inferior, os trés Grandes Senhores que conhecemos.

Quem ajuda esses poderosos Senhores? Quem empreende o Seu trabalho, vinculando o
inferior com o superior?

Os Irmdos do Amor Logoico de todos os graus. Eles permanecem na quinta divisdo final, até que
esta divisdo absorva totalmente a quarta.

Entéo, para onde sobe a escada?

Até o maior Senhor de todos, diante do Qual o préprio Ancido se inclina em profunda reveréncia;
diante do Seu trono de luz resplandecente, Anjos do grau mais elevado, Mestres e Senhores da
compaixdo absoluta se prostram e se inclinam humildemente, esperando pela Palavra para se
levantar.

Quando é emitida esta Palavra e o que acontece quando ela ecoa pelas esferas?

Esta Palavra ndo é emitida até que tudo esteja cumprido, até que o Senhor de Amor infinito
considere que o trabalho estd bom. Ele pronuncia entdo uma Palavra secundaria, que vibra através
do esquema. O grande Senhor do Amor Cdsmico, ao ouvir o som que faz eco por toda parte,
completa o acorde, e emite a Palavra inteira.

O que sera visto, Peregrino no Caminho, quando este acorde final soar?

A musica das esferas infinitas; a fusdo dos sete; o fim das lagrimas, do pecado, da luta e a
desintegracdo das formas; o fim da escada, a fusdo no Todo, o fim da ronda das esferas e sua
entrada na paz.

Que papel, Peregrino no Caminho, vocé desempenha neste esquema? Como vocé entrard na
paz? Como se colocara diante do seu Senhor?

Desempenho a minha parte com firme decisdo e decidida aspiracdo; olho para cima, ajudo
embaixo; ndo sonho nem descanso; trabalho; sirvo; colho; oro; eu sou a Cruz; eu sou 0 Caminho;
esqueco-me do trabalho que realizei; elevo-me sobre o meu eu vencido; mato o desejo; esforgo-
me, esquecendo-me de toda recompensa. Renuncio a paz; abro mdo do descanso e, na tensao da
dor, perco a mim mesmo, para encontrar a Mim mesmo e, assim, penetrar na paz.

* * * * *

111



A GRANDE INVOCACAO

Desde o ponto de luz na mente de Deus,
Que aflua Luz as mentes dos homens;
Que a Luz desca a Terra.

Desde o ponto de Amor no coragéo de Deus,
Que aflua Amor aos coragdes dos homens;
Que o Cristo retorne a Terra.

Desde o Centro onde a VVontade de Deus é conhecida,
Que o0 Proposito guie as pequenas vontades dos homens,
O Proposito que os Mestres conhecem e servem.

Desde o centro a que chamamos racga dos homens,
Que se cumpra o Pano de Amor e Luz
E que se sele a porta onde mora o mal.

Que a Luz, o Amor e o Poder restabelecam o Plano na Terra.

Esta invocagdo ndo é propriedade de nenhum individuo ou grupo em especial. Ela pertence a toda a humanidade. Emprega-la ou incentivar

outras pessoas a entoa-la ndo favorece nenhum grupo ou organizagao especifica.

A beleza e a forca dessa invocagéo residem em sua simplicidade e na expressdo de certas verdades essenciais que todos os homens aceitam
inata e normalmente: a verdade da existéncia de uma Inteligéncia béasica, a qual damos o nome de Deus; a verdade de que, por tras das
aparéncias externas, 0 Amor é o poder motivador do Universo; a verdade de que veio a Terra uma grande Individualidade, chamada Cristo
pelos cristdos, que encarnou esse Amor para que pudéssemos compreendé-lo; a verdade de que o Amor e a Inteligéncia sdo consequéncias da

Vontade de Deus e, por fim, a verdade inconteste de que o Plano Divino sé pode se desenvolver através da propria humanidade.
Alice A. Bailey

GLOSSARIO

Adepto. Um Mestre ou um ser humano que, tendo percorrido o caminho de evolugéo e entrado na
etapa final, o Caminho de Iniciacdo, tomou cinco Iniciagbes e, portanto, penetrou no Quinto
Reino ou Reino Espiritual, restando apenas mais duas iniciacdes a tomar.

Adi. O Primeiro, o primevo; o plano atdmico do sistema solar, o mais elevado dos sete planos.
Agni. O Senhor do Fogo, nos Vedas. Na india ¢ o mais antigo e reverenciado dos Deuses. Uma
das trés grandes deidades, Agni, Vayu e Surya e também as trés, porque Ele € o triplice aspecto
do fogo. Fogo € a esséncia do sistema solar. Diz a Biblia: “Nosso Deus é um fogo consumidor”. E
também o simbolo do plano mental, do qual Agni é o Senhor supremo.

Agnichaitas. Um grupo de devas do fogo.

112



Atlantida. O continente que ficou submerso no oceano Atlantico, segundo 0s ensinamentos
ocultistas e Platdo. A Atlantida foi o lar da Quarta Raga-Raiz, que agora chamamos de atlante.

Antahkarana. O caminho ou ponte entre a mente superior e a mente inferior, que serve de meio
de comunicacdo entre ambas. E construido pelo proprio aspirante em materia mental.

Ashram. Centro onde os Mestres relinem os discipulos e aspirantes para instrucdo pessoal.

Atma. O Espirito Universal, a Moénada divina; o sétimo Principio, assim denominado na
constituicdo setenaria do homem. (Consulte o diagrama contido na Introducao)

Atomo Permanente. Os cinco atomos, com a unidade mental, um 4tomo em cada um dos cinco
planos da evolugdo humana (a unidade mental também se encontra no plano mental), dos quais a
Moénada se apropria para propoésitos de manifestacdo. Formam um centro estavel e sdo
relativamente permanentes. Em torno deles sdo construidas as diversas envolturas ou corpos. S&o,
literalmente, pequenos centros de forga.

Aura. Fluido ou esséncia sutil invisivel que emana dos corpos humanos e animais e até das
coisas. E um eflavio psiquico, que partilha mente e corpo. E eletrovital e também eletromental.

Bodhisatva. Literalmente, Aquele cuja consciéncia se tornou inteligéncia ou budi. Aqueles que s6
necessitam de mais uma encarnacdo para se tornar Budas perfeitos. Como empregado nestas
cartas, Bodhisatva € o titulo do cargo que atualmente é ocupado pelo Senhor Maitreya, o qual é
conhecido no Ocidente como o Cristo. Este cargo equivale ao de Instrutor do Mundo. O
Bodhisatva é o Guia de todas as religides do mundo, o Mestre dos Mestres e o Instrutor de Anjos
e Mestres.

Buda. (O). Nome dado a Gautama. Nascido na india por volta do ano 621 a.C., alcangou o
estado de Buda no ano 592 a.C. O Buda é aquele que é “lluminado” e alcangou o grau de
conhecimento mais elevado possivel para 0 homem neste sistema solar.

Budi. Alma ou Mente universal. E a alma espiritual no homem (o Sexto Principio) e, portanto, o
veiculo de Atma, o Espirito, que é o Sétimo Principio.

Carma. Acdo fisica. Metafisicamente, a lei de retribuicdo, a lei de causa e efeito ou de causacdo
ética. Ha carma de mérito e carma de demérito. E o poder que controla todas as coisas, a
resultante da acdo moral ou o efeito moral de um ato cometido para alcancar algo que gratifica
um desejo pessoal.

Chohan. Senhor, Mestre ou Chefe. Neste livro se aplica aos Adeptos que avangaram e tomaram a
sexta iniciagao.

“Circulo-nado-se-passa’®. Situa-se na circunferéncia do sistema solar manifestado, e ¢ a periferia
da influéncia do sol, compreendido esotérica e exotericamente. O limite do campo de atividade da
forca de vida central.

6 N. do T. Também chamado de circulo intransponivel.

113



Corpo causal. Do ponto de vista do plano fisico, ndo € um corpo subjetivo nem objetivo. No
entanto, é o centro da consciéncia egoica, e é formado pela conjuncdo de budi e manas. E
relativamente permanente e subsiste durante o longo ciclo de encarnaces, dissipando-se somente
depois da quarta iniciacdo, quando ndo ha mais necessidade de renascimento para o ser humano.

Corpo etérico (duplo etérico). O corpo fisico de um ser humano, segundo 0s ensinamentos
ocultos, composto de duas partes, o corpo fisico denso e o corpo etérico. O corpo fisico denso
compde-se de matéria dos trés subplanos inferiores do plano fisico e o corpo etérico de matéria
dos quatro subplanos superiores ou etéricos do plano fisico.

Deva (ou Anjo). Um deus. Em sanscrito, uma deidade resplandecente. Um deva é um ser
celestial, seja bom, mau ou indiferente. Os devas se dividem em muitos grupos e sdo chamados
ndo apenas de anjos e arcanjos, como também de construtores menores e maiores.

Elementais. Os Espiritos dos Elementos, as criaturas que formam os quatro reinos ou elementos:
Terra, Ar, Agua e Fogo. Excetuando alguns de tipo superior e seus regentes, séo forcas da
natureza, mais do que homens e mulheres etéreos.

Fohat. Eletricidade cosmica, luz primordial, a energia elétrica sempre presente, a forca universal
vital e propulsora, 0 incessante poder formativo e destrutivo e a sintese das muitas formas de
fendmenos elétricos.

Grupos Egoicos. No terceiro subplano do quinto plano, o mental, encontram-se 0s corpos causais
dos homens e mulheres individuais. Esses corpos, que sdo a expressao do Ego, da
autoconsciéncia individualizada, reinem-se em grupos, de acordo com o raio ou a qualidade do
Ego particular implicado.

Guru. Instrutor espiritual, um Mestre em doutrinas metafisicas e éticas.

Hierarquia. O grupo de seres espirituais, nos planos internos do sistema solar, que séo as forgas
inteligentes da natureza e controlam os processos evolutivos. Eles préprios se dividem em doze
Hierarquias. No nosso esquema planetario, o esquema da Terra, ha um reflexo desta Hierarquia,
que o ocultista denomina de Hierarquia Oculta. Esta Hierarquia é composta de Chohans, Adeptos
e Iniciados que atuam através de seus discipulos e, por meio deles, no mundo. (Consulte o
diagrama)

Iniciagdes. Da raiz latina que significa os principios essenciais de qualquer ciéncia. Processo de
penetrar nos mistérios da ciéncia do Eu e do eu uno em todos os eus. O Caminho de Iniciagdo é a
etapa final da senda de evolugéo trilhada pelo homem e se divide em cinco etapas, denominadas
as Cinco Iniciag0es.

Jiva. Unidade de consciéncia separada.

Kali Yuga. “Yuga” é uma era ou ciclo. Segundo a filosofia hindu, a nossa evolucédo se divide em
quatro yugas ou ciclos. Kali-yuga é o ciclo atual. Significa a “Era das Trevas”, um periodo de
432.000 anos.

Kumaras. Os sete seres autoconscientes mais elevados do sistema solar. Os sete kumaras se
manifestam por meio de um esquema planetario, assim como um ser humano se manifesta por
meio de um corpo fisico. Os hindus os chamam de “os filhos de Brahma nascidos da mente”,

114



entre outros nomes. Sdo o somatorio da inteligéncia e da sabedoria. No esquema planetario
também se vé o reflexo da ordem do sistema. Na regéncia da evolugdo de nosso mundo encontra-
se 0 primeiro Kumara, assistido por outros seis Kumaras, trés exotéricos e trés esotéricos, pontos
focais para a distribuicdo da for¢a dos Kumaras do sistema.

Kundalini. O poder da vida: uma das forcas da natureza. E um poder conhecido apenas por
aqueles que praticam a concentracdo na Yoga; esta centrado na coluna vertebral.

Lemuria. Termo moderno, usado pela primeira vez por alguns naturalistas e agora adotado pelos
te6sofos para indicar um continente que, segundo a Doutrina Secreta do Oriente, precedeu a
Atléantida. Foi o lar da terceira raga-raiz.

Logos. A deidade manifestada em cada nacdo e em cada povo. A expressdo externa ou o efeito da
causa que esta sempre oculta. Assim, o poder da palavra é o Logos do pensamento, por isso se
traduz adequadamente por “Verbo” e “Palavra” em seu sentido metafisico (Consulte Sdo Jodo
1:1-3).

Logos Planetario. Este termo se aplica geralmente aos sete espiritos mais elevados, que
correspondem aos sete arcanjos dos cristdos. Todos passaram pela etapa humana e agora estdo se
manifestando por meio de um planeta e suas evolugdes, da mesma maneira como o0 homem se
manifesta por meio do seu corpo fisico. O espirito planetario mais elevado, que atua através de
qualquer globo especifico é, na realidade, o Deus pessoal do planeta.

Macrocosmo. Literalmente, o grande universo, ou Deus se manifestando por meio de Seu corpo,
0 sistema solar.

Mahachohan. O Regente do terceiro grande departamento da Hierarquia. Este grande Ser é o
Senhor da Civilizacdo e a eflorescéncia do principio inteligéncia. Trata-se da personificacdo no
planeta do terceiro aspecto ou inteligéncia da deidade em suas cinco atividades.

Mahamanvantara. O grande periodo de tempo de todo um sistema solar. Este termo se aplica aos
ciclos solares maiores. Implica em um periodo de atividade universal.

Manas ou Principio Manasico. A mente, a faculdade mental, aquilo que distingue o homem do
simples animal. E o principio individualizador, o que permite ao homem saber que ele existe,
sente e sabe. Algumas escolas o dividem em duas partes: mente superior ou abstrata e mente
inferior ou concreta.

Mantras. Versiculos dos Vedas. No sentido exotérico, um mantra (ou a faculdade ou poder
psiquico que transmite percepcdo ou pensamento) € a parte mais antiga dos Vedas, cuja segunda
parte é composta pelos Brahmanas. Na fraseologia esotérica, mantra é o verbo feito carne, ou
objetivado pela magia divina. Uma forma de palavras ou silabas, dispostas ritmicamente, de
maneira a gerar determinadas vibra¢6es quando entoada.

Manu. Nome representativo do grande Ser que é o Regente, o Progenitor primordial e Guia da
raca humana. Deriva da raiz sanscrita “man” que significa pensar.

Maya. Em sénscrito, “ilusdo”. Referéncia ao aspecto forma ou limitacdo. Resultado da
manifestacdo. Geralmente usado em sentido relativo para as aparéncias fenoménicas ou objetivas
que séo criadas pela mente.

115



Mayavi Rupa. Em sanscrito, “forma iluséria”. E o corpo de manifestacdo criado pelo Adepto, por
um ato de vontade, para ser utilizado nos trés mundos. Ndo tem conexdo material com o corpo
fisico. E espiritual e etéreo e passa por todo lugar sem obstru¢do ou impedimento. E construido
pelo poder da mente inferior, com o tipo mais elevado de matéria astral.

Microcosmo. O pequeno universo, ou 0 homem se manifestando por meio de seu corpo, 0 corpo
fisico.

Monada. O Uno. O triplice Espirito em seu préprio plano. No ocultismo com frequéncia significa
a triade unificada — Atma, Budi, Manas; Vontade Espiritual, Intuicdo e Mente Superior — ou a
parte imortal do homem que reencarna nos reinos inferiores e gradualmente progride através
deles até chegar ao homem e dai a meta final.

Nirmanakayas. Os seres perfeitos que renunciam ao Nirvana (o estado mais elevado de beatitude
espiritual) e optam por uma vida de autossacrificio, tornando-se membros da invisivel hoste que
sempre protege a humanidade dentro dos limites carmicos.

Ovo aurico. Denominacao atribuida ao corpo causal, devido a sua forma.

Prakriti. Seu nome deriva de sua fungcdo como a causa material da primeira evolugédo do
Universo. E possivel dizer que se compde de duas raizes “pra”, manifestar-se, e “krita”, fazer,
significando aquilo que fez o universo se manifestar.

Prana. O Principio Vida, o alento de Vida. O ocultista admite a seguinte afirmagé&o:
“Consideramos a vida como a Unica forma de existéncia, manifestando-se no que chamamos de
matéria ou que, separando incorretamente, denominamos: Espirito, Alma e Matéria no homem. A
materia € o veiculo para a manifestacdo da alma neste plano de existéncia; a alma é o veiculo para
a manifestacdo do espirito, e os trés, como trindade, sdo sintetizados pela Vida que compenetra a
todos.”

Purusha. O eu espiritual. O eu encarnado. A palavra significa literalmente “morador na cidade”,
isto &, no corpo. Deriva do sanscrito “pura”, que significa cidade ou corpo, e “usha”, um derivado
do verbo *“vas”, morar.

Quaternario. O quadruplo eu inferior ou 0 homem nos trés mundos. Consta de varias partes, mas
talvez para 0 nosso proposito o melhor seria enumera-las da maneira seguinte:

1. Mente inferior.

2. Corpo emocional ou kdmico.

3. Prana ou Principio de Vida.

4. O corpo etérico ou divisdo superior do duplo corpo fisico.

Quinto Principio. O principio da mente; a faculdade no homem que é o principio pensante
inteligente e que o diferencia dos animais.

Raca-Raiz. Uma das sete ragas humanas que evoluem em um planeta durante o grande ciclo de
existéncia planetaria, que é chamado de periodo mundial. A raca-raiz ariana, a qual pertencem os
indianos, europeus e americanos modernos € a quinta; os chineses e japoneses pertencem a quarta
raca.

116



Raja Yoga. O verdadeiro sistema para desenvolver poderes psiquicos e espirituais e alcancar a
unido com o Eu Superior ou Ego. Implica em exercicio, controle e concentracdo do pensamento.

Raio. Uma das sete correntes de for¢a do Logos; as sete grandes luzes. Cada uma delas ¢é a
personificacdo de uma grande Entidade cdsmica. Os sete raios se dividem em trés Raios de
Aspecto e quatro Raios de Atributo, como segue:

Raios de Aspecto

1. Raio de Vontade ou Poder.
2. Raio de Amor-Sabedoria.
3. Raio de Atividade ou Adaptabilidade.

Raios de Atributo

4. Raio de Harmonia, Beleza, Arte ou Unidade.
5. Raio de Conhecimento Concreto ou Ciéncia.
6. Raio de ldealismo Abstrato ou Devocao.

7. Raio de Magia Cerimonial ou Lei.

Os nomes acima sdo simplesmente alguns entre muitos, e representam diferentes aspectos da
forca por meio da qual o Logos se manifesta.

Senhor da Civilizac&o. (Consulte Mahachohan).

Senhor Raja. A palavra “Raja” significa simplesmente Rei ou Principe e tem sido aplicada aos
grandes anjos ou entidades que animam os sete planos. Sdo os grandes devas que constituem o
somatdrio e a inteligéncia controladora de um plano.

Senhores da Chama. Uma das grandes Hierarquias de seres espirituais que guiam o sistema
solar. Assumiram o controle da evolugdo da humanidade neste planeta hd cerca de dezoito
milhdes de anos, na metade da época lemuriana ou terceira raca-raiz.

Sensa ou Senzar. Nome dado a linguagem sacerdotal secreta ou “idioma do mistério” dos
Adeptos Iniciados de todo o mundo. E uma linguagem universal e, em grande parte, cifrada em
hierdglifos.

Shamballa. A Cidade dos Deuses, que para algumas nacdes se encontra no Ocidente e, para
outras, no Oriente e, para outras ainda, no Norte ou no Sul. E a ilha sagrada no Deserto de Gobi, o
lar do misticismo e da Doutrina Secreta.

Subplano Atémico. Os ocultistas dividem a matéria do sistema solar em sete planos ou estados,
dos quais o plano atbmico é o mais elevado. Similarmente, cada um dos sete planos divide-se em
sete subplanos, dos quais 0 mais elevado é denominado subplano atémico. Portanto, ha quarenta e
nove subplanos e sete deles sdo atbmicos.

117



Viveka. Em sanscrito significa “discriminacdo”. O primeiro passo no caminho do ocultismo... € a
discriminagéo entre o real e o irreal, entre a substancia e o fenGmeno, entre o Eu e 0 ndo-eu, entre
espirito e matéria.

Wesak. Um festival que se celebra no Himalaia no momento da Lua Cheia de maio (Touro). E
dito que neste festival, no qual estdo presentes os membros da Hierarquia, 0 Buda, durante um
breve periodo, renova seu contato e associacdo com o trabalho em nosso planeta.

Yoga. 1. Uma das seis escolas da india que, segundo se diz, foi fundada por Patanjali, mas cuja
origem é realmente muito anterior. 2. A pratica da meditacdo, como meio conducente a liberacéo
espiritual.

NOTA: Este glossario ndo explica plenamente os termos acima. E simplesmente um esforco de
por em linguagem corrente algumas palavras usadas neste livro, de maneira que o leitor possa
compreender sua conotacdo. A maioria das definicdes foi extraida dos livros: Glossario
Teosofico, A Doutrina Secreta e A Voz do Siléncio.

118



	CAPÍTULO VIII
	OS PARTICIPANTES NOS MISTÉRIOS

	A Consciência
	O Manu              O Bodhisattva            O Mahachohan
	DIFERENTES TIPOS DE INICIAÇÕES

	CATECISMO ESOTÉRICO
	Raios de Aspecto
	Raios de Atributo


