
ALICE A. BAILEY 

 

 

 

 

 

 

 

 

ASTROLOGIA ESOTÉRICA  
VOLUME III 

TRATADO SOBRE OS SETE RAIOS 
 



2 

 

 
Título do original em inglês: 

A Treatise on the Seven Rays: Esoteric Astrology 
 

Tradução: Núcleo Aquariano Brasil 
Revisão: Arminda L. Azevedo 

 
1ª edição digital em português, julho de 2023 

 

 

 

 

 

 

ÍNDICE 
 

Capítulo I 
 

   

                Página 
O ZODÍACO E OS RAIOS .............................................................      3 
 
   1.   Três Afirmações Básicas ..........................................................      3 
   2.   As Hierarquias Criadoras ......................................................     17 
   3.   A Grande Roda e o Desenvolvimento Espiritual .........................     32 

    
  
 

O que tenho a dizer primeiro sobre este tema é de natureza inteiramente preliminar. 
Procuro assentar as bases para uma abordagem um tanto nova – uma abordagem muito 
mais esotérica – à ciência da astrologia. As minhas declarações provavelmente serão 
consideradas pelo astrólogo de formação acadêmica, mas não dotado de inspiração, 
como revolucionárias, ou como falsas, implausíveis ou improváveis. Até agora, porém, a 
astrologia realmente não se submeteu à prova para o mundo do pensamento e da ciência, 
apesar dos muitos êxitos demonstrados de maneira irrefutável. Por isso gostaria de pedir 
aos que leem e estudam esta seção do Tratado sobre os Sete Raios que mantenham em 
mente os comentários acima, que estejam prontos para examinar as hipóteses 
apresentadas e a fazer um esforço para ponderar sobre uma teoria ou sugestão e para 
apurar as conclusões após o espaço de alguns anos. Se o leitor for capaz de fazer isto, 
oportunamente sobrevirá um despertar da intuição que converterá a astrologia moderna 
em algo de muita importância e significado para o mundo. É a astrologia intuicional que a 
certa altura substituirá o que chamamos hoje de astrologia, dessa maneira ocasionando 
um retorno ao conhecimento daquela antiga ciência que relacionava as constelações com 
o nosso sistema solar, que atraiu a atenção sobre a natureza do zodíaco e que ensinou à 
humanidade as inter-relações básicas que regem e controlam os mundos fenomênico e 
subjetivo. 
 



3 

 

1. Três Afirmações Básicas. 
 
Afirma-se com frequência que a astrologia é uma ciência exata, o que está longe de ser 
correto, apesar dos muitos cálculos matemáticos. Curiosamente, baseia-se na ilusão, 
pois, como bem se sabe, o zodíaco nada mais é do que o percurso imaginário do sol 
através dos céus, e isso do ponto de vista do nosso insignificante planeta. O sol não está, 
como se alega, em nenhum signo do zodíaco. Simplesmente parece estar, ao passar 
entre a nossa pequena esfera, a Terra, e as constelações, em um momento dado ou 
estação específica. 
 
Antigamente se acreditava que a Terra era o centro do sistema solar, e que em torno dela 
giravam o sol e todos os outros planetas. Tais eram o conhecimento e a posição 
exotérica, embora o entendimento esotérico fosse outro. Posteriormente, quando novas 
descobertas trouxeram maior luz à mente humana, nosso planeta deixou de ser o centro, 
e a verdade apareceu com maior clareza, embora ainda haja muito por descobrir, que 
pode até ser de natureza revolucionária. De certos ângulos astrológicos, um processo 
semelhante de descentralização deve ocorrer e o sistema solar não deve mais ser 
considerado um ponto em torno do qual o zodíaco gira ou pelo qual o sol passa em seu 
grande ciclo de aproximadamente 25.000 anos.  
 
Astrólogos com discernimento podem negar que seja esta a atitude comumente aceita. 
No entanto, para fins de clareza e em conexão com o público em geral –  a inferência é 
permitida e aceita pelos ignorantes. Sobre esta declaração referente ao zodíaco repousa, 
muito em grande parte, o que chamamos de A Grande Ilusão, e eu gostaria que tivessem 
isso em mente ao estudar comigo as novas abordagens desta maior e mais antiga de 
todas as ciências. A astrologia é uma ciência que deve ser restaurada à sua beleza e 
verdade originais, para que o mundo possa ter uma perspectiva mais verdadeira e uma 
apreciação mais justa e precisa do Plano Divino, como se expressa neste momento por 
meio da Sabedoria das Eras.  
 
A segunda afirmação que eu faria é que a astrologia é essencialmente a apresentação 
mais pura da verdade oculta no mundo neste momento, porque é a ciência que trata das 
energias e forças que condicionam e governam o mundo e que atuam sobre tudo que se 
encontra nesse campo. Quando esse fato for captado e as fontes dessas energias e a 
natureza do campo do espaço forem corretamente compreendidas, veremos então um 
horizonte muito mais amplo e ao mesmo tempo mais estreitamente relacionado; as 
relações entre as entidades individuais, planetárias, do sistema e cósmicas serão 
percebidas, e então começaremos a viver cientificamente. É esse modo de vida científica 
que é o objetivo imediato que a astrologia possibilita alcançar. 
 
Atualmente, a posição do estudante comum que crê na astrologia é a de que ele é um 
indivíduo importante (pelo menos para si mesmo), que ele está vivendo naquele 
importante planeta, a Terra (importante para a humanidade), e que, através da astrologia, 
ele pode descobrir seu destino e saber o que deve fazer. Ao tecer este comentário, não 
me refiro àqueles raros astrólogos que possuem um conhecimento esotérico real. São em 
pequeno número, na verdade, e apenas uns poucos estão praticando esta arte neste 
momento. O investigador moderno gosta de crer que, sobre ele e por ele, fluem as 
energias que provêm do signo no qual o sol “se encontra” no momento de seu 
nascimento. Ele se considera também apto a responder às forças dos diversos  planetas 
que regem as casas do seu horóscopo e acredita que as tendências e circunstâncias de 
sua vida são assim determinadas. Isso o leva a se sentir um fator de importância isolada. 
As interpretações modernas não destacam a importância do signo ascendente, o que se 



4 

 

deve ao fato de que poucos seres humanos estão prontos para atuar como almas; pouco 
crédito foi concedido às energias que estão constantemente atuando sobre o nosso 
planeta, oriundas de outras constelações ou dos inúmeros planetas “ocultos”. No que se 
refere a eles, a Sabedoria Atemporal afirma que há cerca de setenta em nosso sistema 
solar. 
 
Desejo lhes dar uma imagem mais verdadeira e precisa. Isso agora é possível devido ao 
despertar da consciência de grupo, das relações de grupo e da integridade de grupo que 
estão emergindo na consciência humana. À medida que isso ocorre, a personalidade que 
é individual, separatista e autocentrada recuará cada vez mais para o segundo plano, e a 
alma, não separatista, consciente de grupo e inclusiva, aparecerá cada vez mais no 
primeiro plano. Portanto, o interesse acordado ao horóscopo individual desaparecerá 
gradualmente, e cada vez mais o quadro da vida planetária, da vida do sistema e da vida 
universal se destacarão na consciência individual; o homem então vai se considerar como 
parte integrante de um todo muito mais importante e seu grupo mundial o interessará 
muito mais do que ele próprio como indivíduo. 
 
Não tratarei, portanto, do tema da astrologia esotérica do ponto de vista do horóscopo. As 
relações universais, a interação das energias, a natureza do que está por trás da Grande 
Ilusão, a natureza enganosa  das “aparências das coisas tais como são”, e o destino do 
nosso planeta, dos reinos na natureza e da humanidade como um todo conformarão a 
maior parte do nosso tema. 
 
É irrelevante para mim se os astrólogos modernos aceitam ou rejeitam as ideias 
apresentadas aqui. Vou procurar apresentar ao leitor certos fatos como a Hierarquia os 
reconhece; vou indicar, se puder, as realidades subjetivas das quais a ilusão externa é 
apenas a aparência fenomênica, condicionada pelos pensamentos dos homens ao longo 
das eras. Enfatizarei o fato da vividade das Fontes das quais todas as energias e forças 
que atuam sobre nosso planeta fluem e emanam; procurarei, acima de tudo, demonstrar 
ao leitor a unidade que permeia tudo e a síntese subjacente que está na base de todas as 
religiões e das inúmeras forças transmitidas. Procurarei removê-lo, como indivíduo, do 
centro de seu próprio cenário e consciência e, sem privá-lo da sua individualidade e 
identidade própria – mostrar como é parte de um todo maior do qual pode se tornar 
consciente quando puder atuar como alma, mas do qual é hoje inconsciente, ou pelo 
menos só registra e sente a realidade interna na qual vive, se move e tem seu ser. 
 
Isso me leva a formular o terceiro princípio, que é tão básico e fundamental que eu pediria 
que fizessem uma pausa e procurassem contemplá-lo, mesmo não podendo captar desde 
já todas as implicações. A Sabedoria Atemporal ensina que “o espaço é uma entidade”. É 
da vida desta entidade e das forças e energias, impulsos e ritmos, ciclos e tempos 
propícios de que trata a astrologia esotérica. H.P.B. assim afirma em A Doutrina Secreta. 
Gostaria de lembrar que há uma chave astrológica para a Doutrina Secreta que ainda não 
pode ser dada em sua totalidade. No entanto, posso dar algumas indicações e sugerir 
algumas linhas de abordagem, e estas, se penetrarem na consciência dos astrólogos 
esclarecidos, poderiam, em uma data posterior, possibilitar que um deles descubra essa 
chave e então – girando-a em nome da humanidade – revelar o quarto grande princípio 
de base da Sabedoria Atemporal, três deles já dados no prefácio da Doutrina Secreta. 
 
O espaço é uma entidade e a “abóboda celeste” (como denominada poeticamente) é a 
aparência fenomênica dessa entidade. Peço que observem que eu não disse “aparência 
material”, mas aparência fenomênica. Especulações sobre a natureza, a história e a 
identidade dessa entidade são inúteis e sem valor. Porém, uma ligeira ideia que nos traz 



5 

 

certa analogia fora de toda especulação enganosa pode ser adquirida se procuramos 
conceber a família humana, o quarto reino na natureza, como uma entidade, como 
constituindo uma única unidade que se expressa sob inúmeras formas diversificadas do 
homem. Cada um de vocês, como indivíduo, é parte integrante da humanidade, porém 
vive a sua própria vida, reage às próprias impressões, responde às influências e impactos 
externos e, por sua vez, emana influências, envia certas formas de radiação e exprime 
uma certa qualidade ou qualidades. Cada um de vocês exerce efeito sobre seu ambiente 
e o daqueles com quem entra em contato. No entanto, o tempo todo permanece parte de 
uma entidade fenomênica à qual damos o nome de humanidade. Agora vamos estender 
essa ideia para uma entidade de ordem fenomênica maior, o sistema solar. Essa entidade 
é, em si, parte integrante de uma vida ainda maior que está se expressando através de 
sete sistemas solares, o nosso sendo um deles. Se pudermos captar essa ideia, uma 
vaga imagem de uma grande verdade esotérica subjacente emergirá na consciência. É a 
vida e sua influência, as radiações e emanações desta entidade, e seu efeito coadunado 
em nossa vida planetária, nos reinos da natureza e nas civilizações humanas em 
evolução, que deveremos considerar brevemente. 
 
O tema é tão vasto, que me deparei com o problema do melhor método para tratá-lo. 
Optei pela brevidade, pela exposição concisa dos fatos (fatos para aqueles de nós que 
estão trabalhando do lado interno da vida, mas que para vocês devem ser apenas 
hipóteses), evitando os detalhes e toda discussão sobre esses detalhes. Nós nos 
esforçaremos por trabalhar partindo do universal para chegar ao particular e do geral para 
o específico. Caberá àqueles de vocês que são estudantes de astrologia aplicar a 
verdade ao específico. E foi precisamente sobre esta relação que a astrologia moderna se 
desviou. Ela inverteu o procedimento verdadeiro e correto, enfatizando o específico e 
particular, o horóscopo pessoal e o destino individual, deixando de destacar as grandes 
energias e suas Fontes. Essas fontes são, em última análise, responsáveis pela 
manifestação do específico. Esta posição e apresentação da verdade devem ser 
alteradas.  
 
Portanto, a astrologia esotérica trata da Vida e das Vidas que animam os “pontos de luz” 
dentro da Vida universal. Constelações, sistemas solares, planetas, reinos da natureza e 
o homem microscópico, todos são resultados da atividade e da manifestação da energia 
de certas Vidas, cujo ciclo de expressão e cujos objetivos infinitos ultrapassam a 
compreensão das mentes mais avançadas e mais esclarecidas do nosso planeta. 
 
O ponto seguinte que cada um de vocês deve entender é o fato de que o éter do espaço é 
o campo no qual e através do qual atuam as energias das inúmeras Fontes de origem. 
Portanto, temos de nos ocupar do corpo etérico do planeta, do sistema solar e dos sete 
sistemas solares, o nosso sistema sendo um deles, e do vasto e geral corpo etérico do 
universo no qual estamos situados. Emprego aqui a palavra “situado” com deliberação e 
em razão das inferências a que leva. Este vasto campo, tal como os campos menores e 
mais localizados, fornece o meio de transmissão para todas as energias que atuam sobre 
e através do nosso sistema solar, nossas esferas planetárias e todas as formas de vida 
sobre essas esferas. Trata-se de um campo de atividade ininterrupto, ele próprio em 
constante movimento – um meio eterno de troca e transmissão de energias. 
 
Em relação a isso, e para compreender mais corretamente, será útil estudar o homem 
individual; desta forma poderemos chegar a uma certa compreensão da verdade 
fundamental subjacente. Os estudantes não devem se esquecer nunca da Lei da Analogia 
como um instrumento de interpretação. O esoterismo ensina (e a ciência moderna está 
chegando rapidamente à mesma conclusão) que por trás do corpo físico e de seu 



6 

 

abrangente e intrincado sistema de nervos há um corpo vital ou corpo etérico que é a 
contrapartida e a verdadeira forma do aspecto fenomênico externo e tangível. Ele é 
também o meio de transmissão de força para todas as partes da estrutura humana e o 
agente da consciência e da vida que habita internamente. Ele determina e condiciona o 
corpo físico, pois é em si o repositório e o transmissor de energia dos vários aspectos 
subjetivos do homem, como também do ambiente no qual o homem se encontra (tanto o 
homem interno como o homem externo). 
 
É preciso agregar dois outros pontos. Primeiro: o corpo etérico individual não é um veículo 
humano isolado e separado, mas é, em um sentido peculiar, parte integrante do corpo 
etérico daquela entidade que chamamos de família humana; este reino da natureza, 
através de seu corpo etérico, é parte integrante do corpo etérico planetário; o corpo 
etérico planetário não é separado dos corpos etéricos de outros planetas, mas todos eles 
na totalidade, inclusive o corpo etérico do sol, constituem o corpo etérico do sistema solar. 
E esse último está relacionado com os corpos etéricos dos seis sistemas solares que, 
com o nosso, formam uma unidade cósmica e neles são vertidas energias e forças 
oriundas de certas grandes constelações. O campo do espaço é etérico por natureza e 
seu corpo vital é composto pela totalidade dos corpos etéricos de todas as constelações, 
sistemas solares e planetas que ali se encontram. Ao longo desta teia cósmica dourada, 
há uma circulação constante de energias e forças e é o que constitui a base científica das 
teorias astrológicas. Assim como as forças do planeta e do homem espiritual interno (para 
mencionar apenas um fator entre muitos) são vertidas através do corpo etérico do homem 
individual no plano físico, e condicionam sua expressão externa, atividades e qualidades, 
as diversas forças do universo são vertidas através de cada parte do corpo etérico dessa 
entidade que chamamos de espaço e condicionam e determinam a expressão externa,  
as atividades e qualidades de cada forma que se encontra no interior da periferia cósmica. 
 
O segundo ponto que gostaria de destacar é que dentro do corpo etérico humano há sete 
grandes centros de força que são algo como centrais distribuidoras e baterias elétricas, 
fornecendo força dinâmica e energia qualitativa ao homem. Esses centros produzem 
efeitos precisos na manifestação física externa. Por meio de sua constante atividade, a 
qualidade do homem se afirma, as tendências características do seu raio começam a 
emergir e seu ponto de evolução é claramente indicado. 
 
Este “controle da forma por um setenário de energias” (como define o Antigo Comentário) 
é uma regra inalterável do governo interno do nosso universo e do nosso sistema solar 
particular, e assim também é no indivíduo. Há, por exemplo, em nosso sistema solar, sete 
planetas sagrados que correspondem aos sete centros de força no homem, são os sete 
sistemas solares, dos quais o nosso sistema solar é parte e, por sua vez, os sete centros 
de energia D’Aquele a Quem me referi em meus outros livros como Aquele de Quem 
Nada se Pode Dizer. 
 
O astrólogo comum permanece profundamente ignorante do muito que foi ensinado nos 
livros ocultistas. É essencial que ele aprenda a pensar em termos de Todos mais vastos e 
que se interesse mais pelas fontes de emanação e pelas causas eternas do que pelos 
efeitos dessas fontes sobre esta criação efêmera, um ser humano e sua existência 
temporária em um planeta de menor importância. Procurando fazer isso, ele descobrirá 
por si mesmo os sinais da divindade essencial do homem – uma divindade que deve ser 
encontrada na capacidade infinita de compreensão da consciência do homem quando 
iluminada pela luz da alma e que ele possui o poder de projetar seu pensamento na 
consciência dessas múltiplas Vidas, de cujos “movimentos energéticos” deve 



7 

 

forçosamente compartilhar, devido a que sua pequena porção de energia é parte 
integrante da d’Elas.  
 
Há um aspecto da energia que o astrólogo moderno pouco reconhece e que, no entanto, 
é de suma importância. Trata-se da energia que emana ou se irradia da própria Terra. 
Vivendo como todos os seres humanos na superfície da Terra e sendo, portanto, 
projetado no corpo etérico do planeta (razão pela qual o “homem está ereto”) o corpo do 
homem é sempre banhado nas emanações e nas irradiações da nossa Terra e na 
qualidade integral do nossos Logos planetário, que envia e transmite energia no interior 
do Seu ambiente planetário. Os astrólogos sempre enfatizaram as influências e energias 
entrantes à medida que atingem e atuam sobre nosso pequeno planeta, mas deixaram de 
levar em consideração adequadamente as qualidades e forças emanantes que são a 
contribuição do corpo etérico da nossa Terra para o todo maior. Vamos considerar este 
ponto posteriormente, mas senti necessidade de chamar sua atenção para ele desde já. 
 
Outro ponto que devem observar é que a influência da Lua é de natureza e efeito 
puramente simbólicos, sendo simplesmente o resultado de antigas ideias e ensinamentos 
(herdados da época lemuriana), e não se baseia em nenhuma verdadeira radiação ou 
influência. Naquelas épocas remotas, e até muito antes da época lemuriana, e já em 
tempos lemurianos constituindo simplesmente uma tradição antiga, a Lua era considerada 
como uma entidade viva. Mas eu gostaria que vocês considerassem de maneira definitiva 
que hoje a lua não é nada mais do que uma forma morta. Não exerce nenhuma 
emanação nem radiação de qualquer tipo e, portanto, não produz nenhum tipo de efeito. 
A lua, do ângulo do conhecedor esotérico, é simplesmente uma obstrução no espaço –
uma forma indesejável que algum dia deve desaparecer. Na astrologia esotérica, o efeito 
da lua é notado como um efeito de um pensamento e como resultado de uma forma-
pensamento poderosa e bastante antiga; no entanto, a lua não tem nenhuma qualidade 
intrínseca e não transmite nada para a Terra. Permitam-me reiterar: a lua é uma forma 
morta; não exerce nenhuma emanação. Por isso se diz na Antiga Doutrina que a Lua 
“vela Vulcano ou Urano”. Esta indicação ou dedução sempre existiu e os astrólogos bem 
fariam em experimentar a sugestão dada sobre a lua: em vez de trabalhar com ela, que 
trabalhem com Vulcano quando se trata do homem comum e não evoluído, e com Urano 
quando considerarem o homem muito evoluído. Encontrariam resultados interessantes e 
convincentes.  
 
Os estudantes também deveriam lembrar que as doze constelações que constituem o 
nosso zodíaco particular são receptoras de inúmeras correntes de energia, provenientes 
de muitas fontes. Estas energias se mesclam e fusionam com a energia própria de cada 
constelação e – transmutadas e “ocultamente refinadas” – oportunamente tomam seu 
caminho para o nosso sistema solar. 
 
Gostaria de chamar a atenção para alguns comentários que fiz no Tratado sobre o Fogo 
Cósmico, pois são pertinentes e úteis. Elucidando: 
 

“A astrologia se ocupa do efeito que as influências, vibrações etc. dos diversos 
planetas produzem na substância das envolturas. Constituem esotericamente as 
influências dos centros solares. As forças que emanam dos centros solares atuam sobre 
os centros planetários [...] Isto está oculto no carma do Homem Celestial. Mais poderá ser 
dito sobre isso quando a verdadeira astrologia esotérica vier à luz. Os estudantes de 
astrologia estão aprendendo hoje o bê-a-bá deste estupendo tema e apenas tocam as 
bordas exotéricas desse grande véu que foi sabiamente estendido sobre o saber 
planetário”.1 

 
1 Tratado sobre Fogo Cósmico, pág. 1051 da edição em inglês. 



8 

 

 
A seguir apresentamos uma lista, incompleta, mas adequada para o nosso propósito, das 
principais influências que, vindas de Fontes muito distantes, penetram em nossa vida 
planetária e produzem efeitos precisos sobre os indivíduos e a humanidade como um 
todo: 
 
  1. A constelação da Ursa Maior 
I  2. As Sete Irmãs das Plêiades 
  3. Sirius, a Estrela do Cão2 
    
  1. Os sete sistemas solares, o nosso sendo um deles 
II  2. Os sete planetas sagrados, dos quais o nosso não é parte 
  3. Os cinco planetas não-sagrados, ou planetas “ocultos” 
    
III  1. Os sete centros planetários 
  2. Os sete centros de força no corpo etérico humano 
    
IV  1.  As doze constelações zodiacais 
 
 
Temos assim um nônuplo impacto de energia. Este gráfico é o mais importante, mas 
devemos lembrar que há outros impactos, relativamente insignificantes. 
 
A estas energias deveríamos agregar outras correntes que atuam e exercem efeito sobre 
a nossa vida planetária, como as que provêm da grande estrela Betelgeuse ou de Antares 
e de outros grandiosos sóis e sistemas solares relacionados com as constelações do 
zodíaco, cujas forças nos chegam através dessas constelações, mas não diretamente. 
 
Além dessas, lembremos que tecnicamente deveríamos agregar a irradiante influência 
que provém diretamente do planeta Terra, no qual vivemos. Então e somente então 
poderão ter uma análise e um quadro razoavelmente completos das energias às quais o 
corpo etérico do homem (que condiciona o corpo físico, principalmente automático e 
negativo em suas reações) deve responder e sempre responde. Entender esta resposta e 
o controle consciente e inteligente das reações individuais é sumamente necessário para 
o homem, mas só se torna possível em uma etapa avançada de sua evolução, e quando 
ele está se aproximando do Caminho (no sentido técnico do termo). O homem aprende 
primeiramente a controlar suas reações aos planetas, à medida que regem e dirigem os 
assuntos de sua personalidade, a partir das diferentes “estações” nas doze casas do seu 
horóscopo. Há duas maneiras para isso:  

 
Primeiro, dispondo de um horóscopo devidamente calculado e, em seguida, tomando as 
medidas necessárias para determinar o que deve fazer para suprimir as influências 
planetárias onde se considerar desejável para controlar as reações da personalidade. Isto 
deve ser feito pela aplicação do poder do pensamento. Requer plena confiança no 
entendimento e na interpretação do astrólogo e o conhecimento do momento exato do 
nascimento. Pode-se perguntar se estas condições do momento exato do nascimento e 
da presença de um astrólogo dotado de toda a sabedoria necessária já podem estar 
disponíveis para nós na hora atual. 
 
Segundo, assumindo conscientemente a atitude do Observador espiritual e cultivando o 
poder de responder aos impactos da Alma. Então, do ponto de vista da Alma, o homem 

 
2 Sirius é a estrela Alfa da constelação de Cão Maior. 



9 

 

deve aprender a controlar as circunstâncias e as concomitantes reações da 
personalidade. 
 
Devem ser consideradas também as seguintes atitudes e posições adotadas pelo 
astrólogo esotérico: 
 
1. As influências planetárias indicam a tendência das circunstâncias próprias da vida 
externa. Quando corretamente interpretadas, tanto para o homem comum como para o 
não evoluído, podem indicar, e indicam, o destino e a sina da personalidade; elas 
condicionam e controlam totalmente o homem que não tem nenhuma experiência 
consciente da alma. No  momento em que o homem toma consciência da sua própria 
alma e se esforça para controlar seu “caminho na vida”, as influências dos planetas vão 
claramente diminuindo e se reduzindo cada vez mais. A carta da personalidade é 
inconclusiva e muitas vezes bastante imprecisa. É a força que flui através dos planetas e 
não a força dos planetas em si que regem e controlam. Então, o homem se torna 
receptivo às energias mais sutis e mais elevadas do sistema solar e das doze conste-
lações regentes. 
 
2. O signo solar, como é chamado, indica a natureza do homem, físico, mental e 
espiritual. Detém o segredo do raio da personalidade e da resposta ou ausência de 
resposta do homem à Alma, o homem real. Indica também a obra de integração já 
alcançada e a etapa atual de desenvolvimento das qualidades da alma, do instrumental 
disponível, da qualidade da vida presente e as possibilidades imediatas de relações 
grupais. Do ângulo da Sabedoria Atemporal, não indica nada além disso. É o inverso da 
posição astrológica comum. A razão desta exposição é que a humanidade já está 
evoluída o bastante para que a astrologia da alma se torne possível em pouco tempo; e a 
astrologia da alma constitui – de muitos pontos de vista – o oposto do procedimento 
normal. Isto é tanto sábio como necessário, como também inevitável. Os astrólogos, em 
certo momento, se dividirão em dois tipos: os astrólogos exotéricos, que se ocuparão dos 
horóscopos da personalidade, e os esotéricos, que se ocuparão dos propósitos da alma. 
 
3. O signo ascendente indica as possibilidades mais remotas, a meta espiritual e o 
propósito da encarnação presente e das encarnações que se seguirão imediatamente. 
Este signo diz respeito à luta que o homem espiritual trava para “ultrapassar” o ponto 
alcançado, de maneira que, quando a energia vital se esgotar temporariamente e ocorrer 
“a morte da personalidade”, ele se encontre “mais perto do centro de sua vida, mais perto 
do centro de seu grupo e se aproximando do centro da Vida divina”, como expressa a 
Sabedoria Atemporal. Esta frase específica “morte da personalidade” tem duas 
conotações precisas: 
 
a. Pode significar a morte do corpo físico, à qual se segue inevitavelmente as duas 
etapas, a da morte do veículo emocional e a subsequente desintegração da forma 
temporária e em constante mudança, que esta cota-parte de energia mental assumiu 
durante a encarnação. 
 
b. A subjetiva e mística “morte da personalidade”. Esta frase indica a transferência do foco 
de distribuição de energia, da personalidade (um centro definido de força) para a alma 
(outro centro definido de força). 
 
Compreendo que estes conceitos não estão em linha com os postulados correntes da 
astrologia. No entanto, a astrologia não estaria perdendo tempo se experimentasse estas 
ideias durante um período. Os astrólogos poderiam descobrir alguns problemas bem 



10 

 

interessantes e talvez chegassem a uma exatidão até hoje desconhecida. Poderia ser útil 
estender este ponto específico. 
 
Com relação ao signo solar, o signo ascendente e o efeito da forma-pensamento 
relacionada à lua, a posição da astrologia esotérica é a seguinte: 
 
1. O signo solar. Indica o problema atual do homem; determina o ritmo ou o andamento 
da vida da sua personalidade; diz respeito à qualidade, ao temperamento e às tendências 
da vida que estão procurando se expressar durante aquela encarnação específica e 
evidencia o aspecto de atividade ou rajásico inato do homem. Fundamentalmente, as 
forças que aqui se encontram são indicativas da linha de menor resistência. 
 
2. O ascendente ou signo do ascendente indica a vida concebida pela alma ou o objetivo 
imediato da alma para aquela encarnação. Detém o segredo do futuro e oferece a força 
que, usada corretamente, conduzirá o homem ao êxito. Representa o aspecto sáttvico ou 
harmônico da vida e pode produzir corretas relações entre a alma e a personalidade em 
uma dada encarnação. Este signo indica o caminho para o reconhecimento da força da 
alma. 
 
3. A Lua. Este tipo de força (procedente de certos planetas e não da lua) indica o 
passado. Em consequência, resume as limitações e os obstáculos presentes. Rege o 
corpo físico e mostra onde se encontra a prisão da alma.  
 
A afirmação seguinte que gostaria de apontar, e que deriva do exposto acima, é que as 
energias zodiacais, as sistêmicas e planetárias atuam ou como forças de oposição ou 
como forças estimulantes, segundo o tipo de veículo ou corpo sobre o qual atuam. A 
natureza destes veículos e sua capacidade de atrair, responder, rejeitar, absorver e 
transmutar dependem totalmente do estágio de evolução alcançado, e também da 
condição geral do planeta, além da psicologia prevalecente na família humana em 
determinada época. Um exemplo deste último ponto pode ser visto hoje no mundo em 
que as forças, incidindo em uma medida e ritmo quase violentos e um tanto novos em 
nossa vida planetária, estão evocando uma resposta muito mais intensa dos pensadores 
do mundo, estimulando-os assim a um esforço sério ao longo de linhas ideológicas e, ao 
mesmo tempo, nas massas e nas pessoas pouco evoluídas, estão produzindo um 
sentimento de terror, um fatalismo miserável, uma depressão física generalizada e muitas 
outras reações indesejáveis do lado da natureza-forma. O entendimento destes efeitos 
limitantes ou estimulantes pode ser facilmente captado por aqueles aptos a compreender 
a natureza das atividades do planeta Saturno, planeta que condiciona maiormente o ponto 
de evolução em que é possível fazer uma escolha definida e aceitar ou rejeitar 
conscientemente a oportunidade, e em que a responsabilidade pessoal se torna um fato 
reconhecido na vida, a partir de então planejada e ordenada. Este ponto do processo da 
evolução humana é descrito pelo Antigo Comentário com as seguintes frases simbólicas:  
 

“Em meio às forças turbilhonantes, permaneço confuso. Não as conheço, pois, 
durante todo o meu passado, me arrastaram daqui para lá, no lugar onde andava, cego e 
inconsciente. De um lugar para outro, de um ponto para outro, elas me empurravam para 
todo lado, e em nenhum lugar havia repouso. 

Eu agora as conheço, e aqui estou. Não me moverei até conhecer a Lei que rege 
todo este movimento generalizado. Posso girar e virar meu rosto para as diversas 
direções; contemplo largos horizontes e, no entanto, me mantenho firme ali onde estou. 

Determinarei eu mesmo o caminho a seguir. Então, avançarei. Não viajarei para 
todo lado nem girarei no espaço. Porém, avançarei”. 

 



11 

 

Há outra ideia revolucionária que a ciência esotérica da astrologia incorpora em seu 
aspecto moderno e exotérico: no ciclo maior das muitas encarnações do homem, ele – 
como bem se sabe – percorre o círculo zodiacal de Peixes para Áries, fazendo assim uma 
marcha retrógrada através dos signos, ao seguir o movimento do caminho de 
retrogradação do Sol. Esta frase sempre me desconcertou, mas a retrogressão aparente, 
baseada na precessão dos equinócios, é parte integrante da Grande Ilusão. No momento 
em que o homem começar a sair dessa ilusão e não estiver mais sujeito ao espelhismo e 
ao efeito do maya do mundo, o movimento da grande Roda da Vida se reverte e ele 
começa (lenta e laboriosamente) a andar na direção oposta. Ele então passa através dos 
signos de Áries para Peixes, começando paciente e conscientemente a atuar como alma 
que luta para alcançar a luz, até que, enfim, ele emerge no final do Caminho em Peixes 
como um Vencedor do mundo e um Salvador do mundo. Conhece então o significado do 
triunfo sobre a morte, porque superou e venceu o desejo. 
 
Esta reversão do caminho que o homem faz através dos signos zodiacais demandará um 
reajuste do método que os astrólogos empregam para calcular o horóscopo dos 
aspirantes avançados, discípulos e iniciados. 
 
Portanto, o astrólogo deverá interpretar o horóscopo de acordo com o grau de evolução 
do indivíduo no Caminho, ou (em outras palavras) o lugar que o indivíduo ocupa na roda 
da vida. Isso exigirá trabalho e reflexão do astrólogo intuitivo, o que dependerá do contato 
com a alma e de muita meditação para determinar os processos de interpretação 
astrológica dos que já são almas vivas e ativas em uma ou outra das etapas finais do 
Caminho. O cálculo do horóscopo do homem comum e do homem não evoluído não 
apresenta as mesmas dificuldades. 
 
Podemos acrescentar que os signos do zodíaco têm a ver principalmente com a 
expressão da vida do Homem Celestial – no que diz respeito ao nosso planeta – e, 
portanto, com o destino e a vida do Logos planetário. Também têm a ver com o grande 
homem dos céus, o Logos solar. Refiro-me, neste último caso, ao seu efeito tal como se 
faz sentir no sistema solar como um todo e atualmente poucos astrólogos estão 
capacitados para se ocupar deste efeito. Lembraria que para as vidas que animam essas 
grandes constelações, e cuja radiação – dinâmica e magnética –  chega até à nossa 
Terra, referido efeito é incidental e passa inadvertido. O principal efeito que eles exercem 
se dá sobre o nosso Logos planetário e esse efeito chega até nós por Seu intermédio, 
sendo vertido por meio do grande centro planetário que denominamos Shamballa. 
Portanto, é capaz de evocar maior resposta das mônadas, as quais se expressam por 
meio do reino das almas e por meio do reino humano, manifestando-se, portanto, por 
meio da Hierarquia e por meio da humanidade como um todo. Este ponto é de real 
importância, e deve ser observado e vinculado a todo o ensinamento que possuem sobre 
o interessante tema dos três centros planetários maiores. O trabalho das influências 
zodiacais é evocar o surgimento do aspecto vontade do Homem Celestial e de todas as 
mônadas, almas e personalidades que constituem o corpo planetário de expressão. Esta 
afirmação significa pouco para vocês em nossos dias, mas muito para os estudantes que, 
em algumas décadas, estudarem o que exponho aqui. Bem entendida, explica muito do 
que está acontecendo no mundo neste momento. 
 
À medida que estas influências são vertidas em nosso planeta e, portanto, sobre os 
centros de força do planeta, elas produzem um duplo efeito: 
 



12 

 

1. Produzem um efeito sobre o homem avançado, galvanizando os centros que se 
encontram acima do diafragma, colocando-os em atividade e habilitando o indivíduo a 
responder à radiação e à atividade da Hierarquia. 
 
2. Produzem um efeito sobre o homem não evoluído, habilitando-o a atuar como um ser 
humano comum, não iluminado.  
 
Aqui devemos observar que todas as energias – zodiacais, sistêmicas e planetárias – 
exercem um efeito definido sobre todas as vidas de todas as formas, de todos os reinos 
da natureza. Nada pode escapar a estas influências irradiantes e magnéticas. A meta da 
evolução da humanidade é tornar-se conscientemente sabedora, de maneira viva, da 
natureza dessas energias e começar a conhecê-las e a utilizá-las. Trata-se do campo do 
ocultismo tal como a Hierarquia sempre o descreveu para os homens. Seria possível dizer 
que o discípulo deve se tornar consciente das influências planetárias e começar a utilizá-
las no cumprimento dos propósitos da alma. O iniciado deve se tornar consciente das 
influências zodiacais que emanam inteiramente de fora do sistema solar, e que podem ser 
identificadas como: 
 
a. Uma vibração, registrada em um ou outro dos sete centros. 
b. Uma revelação de um tipo particular de luz, mostrando uma cor específica ao iniciado. 
c. Uma nota específica. 
d. Um som direcional. 
 
Toda a história do zodíaco pode ser resumida de maneira gráfica, embora exata, com a 
seguinte afirmação: Há três livros que os três tipos de seres humanos estudam e dos 
quais aprendem: 
 
1. O Livro da Vida – Iniciados – as doze constelações. 
2. O Livro da Sabedoria – Discípulos – os doze planetas. 
3. O Livro da Forma ou da Manifestação – Humanidade – as 12 Hierarquias Criadoras. 
 
Em resumo, podemos dizer que: 
 
1. Os signos do zodíaco afetam principalmente o homem que vive centrado abaixo do 
diafragma. Trata-se do homem comum. Estes signos condicionam quatro centros: 
 
a. A base da coluna vertebral. 
b. O centro sacro. 
c. O centro plexo solar. 
d. O baço. 
 
2. O grupo interno dos sistemas solares, atuando em conjunto com os signos zodiacais, 
afetam principalmente os que vivem acima do diafragma. Portanto, condicionam: 
 
a. O centro do coração. 
b. O centro da garganta. 
c. O centro ajna. 
d. O centro da cabeça. 
 
3. Três energias atuam por meio do centro da cabeça, mas apenas depois da terceira 
iniciação. 
 



13 

 

Há um ou dois outros pontos a mencionar também. Anoto-os para o esclarecimento de 
vocês. Entre as inúmeras energias que fazem impacto sobre o nosso planeta, passam por 
ele e produzem efeitos sobre ele, a astrologia esotérica destaca os quatro tipos de força a 
seguir, porque elas afetam o que poderíamos chamar de personalidade da nossa Terra:  
 
1. A qualidade do nosso sistema solar. Deus é um fogo consumidor, mas também é amor. 
É este o ensinamento da verdade esotérica e exotérica. 
 
2. A qualidade do Logos do nosso planeta, à medida que é vertida através das cadeias, 
rondas, raças e reinos da natureza. 
 
3. A qualidade do planeta complementar da Terra, seu oposto polar, considerado 
esotericamente. Trata-se do planeta Vênus. 
 
4. A qualidade de atração dos três planetas que formam um triângulo esotérico de forças. 
 
Em várias ocasiões empreguei a frase “passar através de” centros e formas. Este 
conceito implica na ideia de centros de distribuição, para os quais as energias entrantes 
possam ir e dos quais sair novamente como irradiações. Poderiam fazer alguma ideia se 
Eu lhes desse a nova proposição (nova para vocês, embora antiga para os esoteristas) 
sobre os centros no corpo etérico humano. Os quatro centros que se encontram acima do 
diafragma – coração, garganta, ajna e centros da cabeça – são fundamental e 
principalmente centros receptores. Os centros que se encontram abaixo do diafragma –
base da coluna vertebral, centro sacro, plexo solar e baço – são galvanizados e postos 
em atividade pelos quatro centros receptores superiores. Isso, quando realizado, 
demonstra-se como personalidade, magnetismo físico e influência até o momento em que 
há uma reversão no caminho de passagem – como alma – em torno do zodíaco. Isso é 
simbolizado pela revolução do sol em torno do zodíaco, de Áries a Peixes, em vez do 
movimento contrário de Áries a Touro. Isto se repete na estrutura humana e, 
oportunamente, os quatro centros inferiores devolvem o que lhes foi dado. Revertem 
assim o processo seguido normalmente, e os centros que se encontram acima do 
diafragma se tornam radioativos, dinâmicos e magnéticos. Temos aqui um estudo 
ocultista complexo e tem a ver com a resposta do corpo etérico às energias entrantes. 
Finalmente, relaciona o centro mais baixo, na base da coluna vertebral, com o centro mais 
elevado, o centro da cabeça. Trata-se de uma correspondência da relação da Terra com o 
Sol. Pensem nisso.  
 
À medida que trabalhamos e estudamos estes tópicos, tenhamos sempre presente o fato 
de que estamos considerando os sete raios e suas inter-relações no processo cósmico. 
Estamos tratando esotericamente de: 
 
1. Os sete raios e os doze signos do zodíaco. 
2. Os sete raios e as doze Hierarquias Criadoras. 
3. Os sete raios e os planetas, conforme vão regendo as doze casas de expressão. 
 
Ao ponderar, refletir e correlacionar os diversos aspectos do ensinamento, descobriremos 
que surgem três proposições que regem a afluência de vida para o planeta e para o 
homem individual. Elas foram formuladas anteriormente no Tratado sobre os Sete Raios e 
seria útil relembrá-las. 
 
Primeira Proposição:  
Cada vida de raio é uma expressão de uma vida solar; portanto, cada planeta está: 



14 

 

1. Vinculado com todas as demais vidas planetárias. 
2. Animado pela energia que é vertida sobre ele proveniente dos sete sistemas solares,  
dos quais o nosso é um. 
3. Animado por três correntes de força: 
 
a. provenientes de outros sistemas solares que não o nosso. 
b. do nosso próprio sistema solar. 
c. da nossa própria vida planetária. 
 
Segunda Proposição: 
Cada vida de raio é receptora e guardiã de energias provenientes de: 
1. Os sete sistemas solares. 
2. As doze constelações. 
 
Terceira Proposição: 
É a qualidade da vida de um raio – manifestando-se em tempo e espaço – que determina 
a aparência fenomênica. 
 
Antes de levar adiante o estudo do nosso tema, gostaria de enfatizar dois pontos: 
 
Primeiro, que estamos considerando as influências esotéricas e não a astrologia em si. 
Nosso tema são os sete raios e sua relação com as constelações zodiacais ou – em 
outras palavras – a interação das sete grandes Vidas que animam o nosso sistema solar 
com as doze constelações que compõem o nosso zodíaco. 
 
Segundo, que devemos necessariamente estudar estas energias e sua interação do 
ângulo do efeito que exercem sobre o planeta e, incidentalmente, sobre as formas dos 
diversos reinos da natureza e, em especial, em conexão com o quarto reino, o humano, e 
com o homem individual: o homem comum, o discípulo e o iniciado. 
 
Não vamos inserir definições relacionadas à astrologia técnica nem empregaremos os 
muitos termos técnicos. Se, na apresentação deste vasto tema e no processo de indicar a 
posição da Sabedoria Atemporal sobre essa nova e vindoura (embora muito antiga) 
“ciência de energias efetivas”, como foi denominada, Eu puder apresentar uma nova 
abordagem ou indicar alguma relação não imaginada e, do ponto de vista da Sabedoria 
Atemporal, corrigir o que os Instrutores do lado interno da vida consideram erros, espero 
encontrar alguns astrólogos que sejam sensíveis ao novo. Penso que há investigadores 
nas linhas astrológicas que terão uma mente bastante aberta para admitir as possíveis 
hipóteses e em seguida experimentá-las. Repito: Não estou escrevendo um tratado sobre 
astrologia, mas sobre os sete raios, suas energias equivalentes e correspondentes, os 
efeitos que a energia de raio produz e a interação destas energias com as diversas forças 
planetárias e seus efeitos sobre elas, em especial as da Terra. Estou em busca dos 
astrólogos imparciais que experimentem com os fatores e sugestões que Eu possa 
indicar. Com isso em mente, sigamos. 
 
Indiquei que estas energias se dividem em três grupos: 
 
1. As que provêm de certas grandes constelações que são ativas em relação ao nosso 
próprio sistema solar e que, desde as épocas mais remotas, sempre estiveram 
associadas aos mitos e lendas do nosso sistema. A nossa constelação está estreitamente 
relacionada com essas constelações. 
 



15 

 

2. As que provêm das doze constelações zodiacais. Sabe-se que elas exercem um efeito 
definido sobre o nosso sistema e a nossa vida planetária. 
 
3. As que provêm dos planetas que se encontram na periferia da esfera de influência do 
Sol. 
 
De certo ponto de vista, podemos generalizar amplamente e dizer que essas energias 
constituem as correspondências no sistema solar dos três grandes centros de força que 
produzem e controlam a manifestação e o progresso evolutivo no ser humano: 
 
1. As grandes constelações externas, que embora controlem, são análogas ao centro de 
força que chamamos de Mônada e à sua universal vontade-de-poder, característica do 
primeiro aspecto divino. 
 
2. As doze constelações poderiam ser consideradas como a corporificação do aspecto 
alma, cujo efeito sobre o indivíduo deve ser observado e estudado atualmente em termos 
de consciência e de desenvolvimento da vida da alma. Em essência, trata-se da vontade-
de-amar. 
 
3. Os planetas, em número de doze (sete planetas sagrados e cinco não-sagrados) são 
efetivos (no sentido técnico do termo) em relação à vida externa, ao ambiente e às 
circunstâncias da vida individual. Os impactos que exercem deveriam ser interpretados 
como referentes à personalidade humana, o terceiro aspecto divino. Exprimem, assim, a 
vontade-de-saber.  
 
Gostaria que lembrassem que estou falando totalmente em termos de consciência e de 
respostas e reações do indivíduo às forças que exercem impacto sobre ele. O efeito 
produzido pela emanação do nosso planeta, a Terra, é a correspondência do efeito do 
conglomerado de átomos e moléculas que denominamos corpo físico denso e sua 
resposta à força de tração e à atração de qualquer um ou de todos os corpos mais sutis. 
 
No que diz respeito à influência dos sete sistemas solares, devo indicar (mais do que isso 
não posso fazer) que eles estão ligados astrologicamente às constelações da Ursa Maior, 
das Plêiades e de Sirius. Eles são estreitamente ligados a essas constelações, mas seu 
efeito exato só é transmitido e não pode ser observado, pois, até o momento presente, 
não produziu resultados perceptíveis na humanidade e nos outros reinos da natureza. O 
efeito das três grandes constelações também não pode ser percebido pelo indivíduo até 
que ele se torne consciente da vibração monádica, após a terceira iniciação. Há muitas 
influências potentes atuando sobre o nosso sistema solar e o planeta continuamente, mas 
– no que diz respeito ao homem – seus mecanismos de resposta e de reação a estas 
influências permanecem “ocultamente não respondendo”, como se diz, pois no momento 
ainda não são de qualidade que lhes permita algum reconhecimento digno de nota, seja 
no veículo denso, no veículo sutil ou mesmo pela alma. Mais adiante, ao longo do 
processo evolutivo, o reconhecimento e a resposta virão, mas para o propósito da 
astrologia e de efeitos produzidos passíveis de reconhecimento, essas influências podem 
ser consideradas hoje como inexistentes, salvo em suas reações sobre o quarto reino da 
natureza, que é uma unidade viva no corpo do Logos planetário. Estas forças produzem 
um efeito consciente tão ínfimo como o que se produz nos átomos e nas células do dedo 
mínimo no momento de elevado contato na meditação matutina. Pode haver uma 
resposta geral e um estímulo através de todo o corpo, mas o átomo inteligente não dá 
resposta consciente. A vibração é de natureza extremamente elevada.  
 



16 

 

Especular ao longo dessas linhas é inútil. Um vasto sistema de energias entrelaçadas 
está em ativa e rápida circulação por todo o corpo etérico cósmico – do qual o corpo 
etérico do nosso sistema é parte integrante – mas toda pesquisa especulativa nas 
direções indicadas, ou para seguir os rastos obscuros é totalmente inútil até o momento 
em que a via superior de abordagem tenha sido construída e seguida. O esquema geral 
do método astrológico é tudo que é possível em nossos dias, até que o homem possa 
pensar em Todos mais amplos e tenha mais capacidade de síntese. Nós nos limitaremos 
ao vasto campo de energias que já delineei para a consideração de vocês e trataremos 
apenas das forças principais que estão em circulação, o que bastará para nossa época e 
nossa geração. Nós nos ocupamos de energias que podem evocar e evocam resposta, 
das quais o homem pode ser consciente e, em muitos casos, já é. 
 
Poderia ser útil comentar aqui, de forma ampla e geral, e com muitas e necessárias 
reservas, o amplo alcance de algumas destas respostas:   
 
1. A humanidade não desenvolvida é condicionada em sua vida e circunstâncias 
sobretudo pela influência do zodíaco menor e, em consequência, pela posição dos pla-
netas nas doze casas. 
 
2. A humanidade inteligente comum e os que estão no Caminho Probacionário e se 
aproximando do Caminho do Discipulado respondem conscientemente a: 
 
a. Os planetas que exercem efeito sobre suas personalidades. 
b. O signo solar, que indica as tendências da vida já estabelecidas e constitui a linha de 
menor resistência. 
c. O signo ascendente em pequena medida. Indica a meta da vida para aquele ciclo de 
vida específico ou para um período de sete vidas. As duas últimas constituem o Zodíaco 
Maior. 
 
3. Os discípulos e iniciados podem começar a responder conscientemente a todas as 
influências mencionadas acima, manejando-as construtivamente, e também a essas 
forças potentes e infinitamente sutis que são vertidas em nosso sistema solar pelas três 
constelações maiores mencionadas acima. Nas primeiras etapas, a resposta se dá nos 
corpos mais sutis e o cérebro não as registra, mas, depois da terceira iniciação, elas são 
reconhecidas no plano físico. 
 
Voltando ao tema deste Tratado, que são os sete raios, gostaria de assinalar que estes 
raios têm uma estreita relação com as sete estrelas da Ursa Maior (sempre os quatro e os 
três como diferenciação secundária) e com as Sete Irmãs, as Plêiades. A primeira 
constelação é o agente de força positiva para o Logos planetário, e a outra o 
retransmissor do aspecto negativo. Em consequência, há um intercâmbio direto de 
energias entre as vidas dos sete Logos planetários e as estupendas e insondáveis Vidas 
que animam estas grandes constelações. Há grandes triângulos de força entrelaçados 
entre os sete planetas e esses dois grupos, cada um compreendendo sete estrelas. 
Oportunamente, isso permitirá descobrir que o segredo mais recôndito de dedução astro-
lógica no sentido planetário está vinculado com estes “triângulos sagrados” e que eles, 
por sua vez, estão representados pelos triângulos (que se deslocam e se transformam) 
que podem ser construídos em conexão com os sete centros. 
 
Ao calcular o horóscopo do planeta (o que algum dia será possível) será descoberto que a 
linha destas forças e da nossa resposta planetária a elas exerce um efeito muito mais 
potente do que a influência das constelações zodiacais no ser humano. Isto se deve ao 



17 

 

ponto de evolução incomensuravelmente avançado dos Espíritos planetários que (em 
Suas vidas individuais) transcenderam em grande parte a influência das doze 
constelações e estão se tornando rapidamente responsivos às vibrações mais elevadas 
dos Seus grandes Protótipos, as “três constelações íntimas”, como são denominadas 
esotericamente. Isso corresponde, na vida dessas grandes Entidades à maneira como um 
indivíduo avançado pode eliminar a influência dos planetas e assim dominar a vida de sua 
personalidade, de tal maneira que toda previsão e exatidão quanto ao futuro de sua 
atividade e circunstâncias deixam de ser possíveis. A alma domina, e os planetas deixam 
de condicionar a vida. O mesmo acontece com as constelações e os Logos planetários, 
que podem anular as influências inferiores à medida que despertam e respondem às 
vibrações infinitamente superiores das três constelações maiores. 
 
2. As Hierarquias Criadoras. 
 
Talvez fosse oportuno intercalar uma carta ou uma tabulação sugestiva de algumas 
dessas energias que se entrelaçam, e que que atuam, atravessam, retornam, estimulam e 
energizam todas as partes do nosso sistema solar. Elas só evocam resposta consciente 
onde o veículo de expressão e de resposta é adequado ao impacto, afirmação que se 
aplica igualmente ao Logos solar, aos Logos planetários e a todas as formas em todos os 
reinos do nosso planeta. Naturalmente, existirá uma reação inconsciente, mas ocorrerá 
em uma escala geral ou de massa, e grande parte dela é vertida sobre nós vindas destas 
distantes constelações, por intermédio da quinta Hierarquia Criadora. Esta Hierarquia, que 
está à beira da liberação, encontra-se no nível intelectual de consciência e pode, portanto, 
ser usada como ponto focal e transmissor das energias superiores para o nosso sistema 
solar e para o planeta. Se estudarem cuidadosamente o gráfico das doze Hierarquias 
criadoras exposto mais à frente, observarão que esta Hierarquia exerce influência e é 
influenciada pelo sétimo Raio de Magia e de Organização Cerimonial. A função básica 
deste raio é relacionar espírito e matéria e produzir a forma manifestada. O signo do 
zodíaco com o qual está mais estreitamente vinculado é o de Câncer, o Caranguejo, que 
é o signo das massas e um dos “portais” que conduzem à vida manifestada. 
 
As informações a seguir referentes às Hierarquias podem ser úteis. Foram extraídas de 
várias fontes.  
 
Gostaria de lhes lembrar que os sete planos do nosso sistema solar são os sete 
subplanos do plano físico cósmico. As quatro Hierarquias Criadoras que alcançaram a 
liberação estão agora concentradas no plano astral cósmico, daí sua potência, mesmo 
estando fora de manifestação. A quinta Hierarquia Criadora existe no nível etérico mais 
elevado e se unirá às outras quatro Hierarquias quando a sexta Hierarquia Criadora 
estiver à altura da oportunidade cósmica e ela própria estiver próxima da liberação. Os 
quadros a seguir mostram algumas das relações astrológicas em conexão com:  
 
1. A constelação da Ursa Maior. 
2. As Plêiades ou as Sete Irmãs. 
3. Sirius. 
4. Os sete sistemas solares.  
 
 



18 

 

TABULAÇÕES I e II 
 

 

 

 

AS DOZE HIERARQUIAS CRIADORAS 
 

 Nº de 

cima 

para 

baixo 

Nome Raio Signo Energia Comentários Nº de 

baixo 

para 

cima 

 

 

1 Desconhecido III Peixes Substância 

inteligente 

 

Nenhum 12 

2 Desconhecido IV Áries Unidade pelo 

esforço 

 

Nenhum 11 

3 Desconhecido V Touro Luz pelo 

conhecimento 

 

Nenhum 10 

4 Desconhecido VI Gêmeos Desejo de 

dualidade 

 

Nenhum 9 

 

As hierarquias 1 a 4 inclusive (12 a 9 inclusive) alcançaram a liberação. São consideradas abstrações. 

(Tratado sobre o Fogo Cósmico, pág. 361 da edição em inglês) 

 

5 Desconhecido VII Câncer  Vida de massa 

 

Velando o 

Cristo 

8 

  

A quinta hierarquia criadora está a ponto de alcançar a liberação. Está ativa no plano intelectual. 

 

 

O
S

 C
IN

C
O

 K
U

M
A

R
A

S
 



19 

 

 

 

 

AS SETE HIERARQUIAS CRIADORAS ATIVAS NO PLANO DA EXPRESSÃO 

PLANETÁRIA 
 

 Nº de 

cima 

para 

baixo 

Nome Raio Signo Energia Comentários Nº de 

baixo 

para 

cima 

 

 

6 Chamas Divinas 

Vidas Divinas 

I 1. Leão 

Planeta – Sol 

Cor – Laranja  

 

Parashakti 

Energia suprema 

Fogo – Ar 

Plano logoico 

 

7 

7 Construtores Divinos, 

conferem a alma(TFC 

pág. 493*)  

Filhos ardentes do 

desejo 

II 2. Virgem 

Planeta – 

Júpiter 

Cor – Azul 

Kriyashakti  

Poder de 

materialização do 

ideal 

Éter 

Plano monádico 

6 

8 Construtores Menores, 

conferem a forma(TFC 

pág. 493*)  

As Flores Tríplices 

III 3. Libra 

Planeta – 

Saturno 

Cor – Verde 

Jnanashakti 

Força do mental 

Água 

Plano átmico 

5 

9 Hierarquia Humana 

Os Iniciados 

Senhores do Sacrifício 

IV 4. Escorpião 

Planeta – 

Mercúrio 

Cor – Amarelo 

Mantrikashakti 

O VERBO feito 

carne 

Linguagem 

Anjos Solares 

Agnishvattvas 

Búdico 

4 

10 Personalidade humana 

Os Crocodilos 

Makara, o mistério 

V 5. Capricórnio 

Planeta – 

Vênus 

Cor – Índigo 

Ichchhashakti 

Vontade de se 

manifestar 

Fogo 

Plano mental 

3 

11 

 

Senhores lunares 

Fogos sacrificiais 

(TFC pág. 378*)  

VI 6. Sagitário 

Planeta – 

Marte 

Cor – 

Vermelho 

Kundalinishakti 

Energia da matéria 

Forma 

Água 

Plano astral 

2 

12 

 

Vidas elementais 

Os cestos de nutrição 

As vidas cegas 

VII 7. Aquário 

Planeta – Lua 

Cor – Violeta 

Nenhuma Terra 1 

 

NOTA: Muitas coisas parecerão obscuras e mesmo erradas nesta tabulação. Por exemplo: 

a) Sagitário colocado entre Capricórnio e Aquário. Trata-se de uma ênfase temporária e vai mudar 

em outro ciclo mundial. É um dos mistérios revelados na Iniciação. 

b) A inatividade das cinco hierarquias não encarnadas porque atingiram a liberação só acontece nos 

planos inferiores. 
 

* número da página na edição em inglês. 

 

O
S

 S
E

T
E

 E
S

T
A

D
O

S
 D

E
 S

E
R

 S
O

B
 A

 L
E

I 
C

Á
R

M
IC

A
 

 



20 

 

1. A Hierarquia de Poderes Criadores se divide esotericamente em sete (4 e 3), dentro 
das doze Grandes Ordens. 
 
2. Três Hierarquias são – neste ciclo maior – de profundo significado: a quarta, isto é, a 
Hierarquia Criadora humana, e as duas Hierarquias Dévicas, a quinta e a sexta. 
 
3. A quarta Hierarquia criadora é, na realidade, a nona e é por isso que é denominada de 
Hierarquia dos Iniciados. Consulte o gráfico. 
 
4. O Tratado sobre o Fogo Cósmico informa que na nona, décima e décima-primeira 
Hierarquias (contando de baixo para cima) reside a chave da natureza de Agni, o Senhor 
do Fogo, o somatório da vitalidade do sistema. 
 
5. O estudo dos números vinculados a estas Hierarquias trará muita luz ao estudante 
sério: 
 
a. As primeiras cinco são consideradas como puras abstrações. 
 
b. A Hierarquia I tem os números 6.1.7. 
    A Hierarquia II tem os números 7.2.6. 
    A Hierarquia III tem os números 8.3.5. 
    A Hierarquia IV tem os números 9.4.4. 
    A Hierarquia V tem os números 10.5.3. 
    A Hierarquia VI tem os números 11.6.2. 
    A Hierarquia VII tem os números 12.7.1.    
 
É necessário anotar isto, porque na Doutrina Secreta as referências às Hierarquias têm 
outros números, o que é útil para velar, mas também confunde o estudante. 
 
6. As primeiras quatro Hierarquias alcançaram a liberação no primeiro sistema solar. Sua 
influência alcançou a nossa Terra por meio da Quinta Hierarquia Criadora.  
 
7. Portanto, elas estão relacionadas aos quatro raios que atuam como raios menores de 
Atributo, regidos pelo terceiro grande Raio da Inteligência Ativa.  
 
8. Peixes encabeça a lista dos signos zodiacais porque rege o atual ciclo mundial 
astrológico de 25.000 anos. Foi também um dos signos dominantes que influenciou o 
nosso planeta no momento da individualização, quando o reino humano veio à existência. 
Está basicamente relacionado com a primeira ou mais elevada Hierarquia Criadora que, 
por sua vez, está relacionada com o terceiro Raio de Inteligência Ativa, produto do 
primeiro sistema solar. O desenvolvimento da iluminação através de uma inteligência 
desperta é a primeira meta da humanidade. 
 
9. A quinta Hierarquia Criadora (à qual também corresponde o número 8) se encontra no 
limiar da liberação. Está especialmente conectada com a décima Hierarquia Criadora, 
com a constelação de Capricórnio e com a personalidade humana, que vela e 
temporariamente oculta o princípio crístico por trás da forma e da mente. O número oito, 
em certos sistemas numéricos, é considerado como o número do Cristo. 
 
10. Os Grandes Construtores e os Construtores Menores que atuam no segundo e no 
terceiro planos do nosso sistema solar têm suas atividades refletidas no trabalho dos 
Senhores lunares e nas vidas elementais. 



21 

 

11. Observarão que não é designado nenhum elemento particular à Hierarquia humana 
(na tabulação 9.4.4.), porque ela tem que fusionar e sintetizar todos eles. É parte das 
grandes provas de iniciação sob Escorpião.  
 
12. Esta classificação foi feita unicamente em relação à quarta Hierarquia Criadora, a 
humana. Não foi estabelecida em relação às outras manifestações planetárias. 
 
(Esta tabulação foi compilada do conhecimento muito limitado revelado até agora sobre o 
tema, que está tão correto quanto possível segundo as circunstâncias atuais). 
 
Cada uma destas sete Hierarquias de Seres, contidas dentro das Doze e que são as 
Construtoras ou Agentes de Atração, são intermediárias (em seu grau); todas encarnam 
um dos tipos de força que emanam das sete constelações. Portanto, o trabalho como 
intermediária é duplo: 
1. São mediadoras entre Espírito e matéria; 
2. São transmissoras de força provenientes de fontes de fora do sistema solar para 
formas dentro do sistema solar. 
 
Cada um destes grupos de Seres é igualmente de natureza setenária, e os quarenta e 
nove fogos de Brahma são a manifestação mais baixa de sua natureza ígnea. Cada grupo 
também pode ser considerado como “caído” em sentido cósmico, porque estão implicados 
no processo de construção, ou porque ocupam formas de um ou outro grau de densidade. 
 
 
Hierarquia I. 
 
A primeira grande Hierarquia emana do Coração do Sol Central Espiritual. É o próprio 
Filho de Deus, o Primogênito em sentido cósmico, assim como o Cristo foi o “Irmão mais 
velho de uma grande família de irmãos” e a “primeira flor da planta humana”. O símbolo 
desta Hierarquia é o Loto dourado com suas doze pétalas dobradas. A Doutrina Secreta I, 
págs. 233-250; III, pág. 565. 
 
Devemos lembrar que esta Hierarquia é literalmente a sexta, pois cinco hierarquias já 
passaram, sendo produto do sistema anterior, no qual o objetivo era Inteligência ou 
Manas. As cinco Hierarquias liberadas são o somatório  de manas. Na ordem, é a quinta 
Hierarquia, e nos é dito que está em processo de alcançar a liberação final ou tomar a 
quarta iniciação, e que é a causa de certos fenômenos em nosso planeta, que por isso 
mereceu ser chamado de “A Estrela do Sofrimento”. Há um vínculo cármico entre o reino 
animal e a quinta Hierarquia Criadora do sistema anterior, que se faz sentir no homem na 
necessária crucificação da sua natureza física animal, especialmente na linha sexual. 
Devemos lembrar que as Hierarquias atuam sob a Lei de Atração; é a lei dos 
Construtores.  
 
A primeira (sexta) Hierarquia tem como tipo de energia o primeiro aspecto do sexto tipo 
de eletricidade cósmica, como tipo de energia e, portanto, maneja um poder especial, em 
conjunto com o fogo mais baixo, o “fogo por fricção”, à medida que se faz sentir no sexto 
plano. Referidas vidas são chamadas de “Filhos Ardentes do Desejo” e foram os “Filhos 
da Necessidade”. Diz o Antigo Comentário: “Ardiam por saber. Lançaram-se nas esferas. 
São o desejo do Pai pela Mãe. Por isso sofrem, ardem e anseiam por meio da sexta 
esfera de sensação”. 
 
 



22 

 

Hierarquia II. 
 

A segunda Hierarquia é estreitamente vinculada à Ursa Maior. É dito que entrou pelo 
segundo ventrículo dentro do Coração Sagrado, e seus Membros (segundo nos diz A 
Doutrina Secreta) são os protótipos das Mônadas. São a fonte da vida monádica, mas 
não são as Mônadas, são muito mais elevadas. 
 
Esta Hierarquia, literalmente a sétima, é o influxo, para o nosso sistema, de Vidas que, no 
primeiro sistema solar, permaneceram em seu próprio plano, porque eram muito puras e 
santas para encontrar uma oportunidade nessa evolução tão material e intelectual. 
Mesmo neste sistema solar, consideram que lhes é impossível fazer mais do que influir 
sobre os Jivas encarnantes, transmitindo-lhes a capacidade de compreender a natureza 
da consciência grupal, a qualidade dos sete Homens Celestiais, mas não sendo capazes 
de se expressar plenamente. Algumas pistas deste mistério virão, se o estudante guardar 
cuidadosamente em mente que em nosso sistema solar e em nossos sete planos temos 
unicamente o corpo físico do Logos, e que esse corpo físico é uma limitação da 
expressão de Sua tríplice natureza. Pode-se ver a primeira (sexta) Hierarquia como se 
esforçando para expressar a vibração mental do Logos solar e a segunda, sua natureza 
emocional ou astral cósmica. 
 
A segunda (sétima) Hierarquia tem como tipo de força o segundo aspecto do sétimo tipo 
de força entre os muitos. É possível obter uma ideia do grau de evolução relativo do 
Logos solar pelo estudo dos diversos aspectos de força que Ele está expressando nesta 
encarnação específica. É esta energia que impulsiona as Mônadas à encarnação física, 
pois se faz sentir no sétimo plano. As energias que estão atuando hoje são as que o 
Logos desenvolveu, são o ganho das encarnações anteriores. Ocorrem lacunas, 
necessariamente, e faltam certos tipos de força porque, cosmicamente, Ele ainda tem 
muito a adquirir. 
 
É a energia desta Hierarquia que resulta na manifestação do Andrógino Divino e nos sete 
centros de força que são as sete Energias Espirituais. 
 
Hierarquia III. 

 

A terceira Hierarquia Criadora é especialmente interessante. É chamada de “as Tríades”, 
porque contêm em si as potências da tríplice evolução mental, psíquica e espiritual. Estas 
Tríades de Vida são inerentemente as três Pessoas da Trindade e, de certo ponto de 
vista, a flor do sistema anterior. De outro ângulo, quando estudada como a “flor das oito 
anteriores”, são os pontos óctuplos à espera da oportunidade de flamejar. São os devas já 
prontos para o serviço, que consiste em dar para outra Hierarquia certas qualidades que 
lhe falta. Esta Hierarquia é considerada como a grande doadora da imortalidade, 
enquanto seus Membros “se abstêm de encarnar”. São Eles os Senhores do Sacrifício e 
do Amor, mas não podem sair do corpo etérico logoico e penetrar no veículo físico denso. 
 
Esta terceira Hierarquia maneja o terceiro aspecto da força elétrica do primeiro tipo de 
energia cósmica. É responsável por um ciclo recorrente daquele primeiro tipo simbolizado 
pelo número 8. As fórmulas para estas energias elétricas são muito complicadas para dar 
aqui, mas o estudante deve ter em mente que essas Hierarquias expressam: 
 
1. Energia cósmica setenária. 
2. Prana cósmico. 
3. Energia solar ou fogo elétrico, fogo solar e fogo por fricção. 
 



23 

 

Cada Hierarquia manifesta uma tríplice energia ou um aspecto de cada uma das forças 
mencionadas acima e necessita de nove diferenciações, porque as duas primeiras são 
triplas, como também a terceira. É a rejeição das vidas triádicas pelas unidades da quarta 
Hierarquia, que são as Mônadas humanas, que a certa altura precipita o homem na oitava 
esfera. Ele se recusa a se tornar um Cristo, um Salvador, e permanece autocentrado. 
 
Já tratamos das primeiras três Hierarquias, consideradas como sempre “contemplando a 
Face do Regente das Profundezas”, ou como tão puras e santas que Suas forças estão 
em contato consciente com sua fonte de emanação. 
 
Vamos agora examinar brevemente duas Hierarquias que nos concernem muito de perto, 
nós, as entidades humanas autoconscientes. Estes dois grupos são literalmente três, já 
que a quinta Hierarquia é dual, e foi isso que levou a certa confusão e é o significado 
oculto por trás do malfadado número treze. São os “Buscadores da satisfação” e a causa 
da segunda queda na geração; fato que está por trás da tomada de uma natureza inferior 
pelo Ego. A quarta e quinta Hierarquias são a nona e a décima, ou os “Iniciados” e os 
“Seres Perfeitos”. Todos os seres humanos, os “Jivas Imperecíveis” são aqueles que 
evoluem por meio de graduadas séries de iniciações, ou autoinduzidas ou viabilizadas em 
nosso planeta com ajuda externa, o que conseguem por meio de um “matrimônio” com a 
ordem seguinte, a quinta. Eles se complementam e se aperfeiçoam e é devido a este fato 
oculto que a quarta Hierarquia é considerada masculina e a quinta feminina. 
 
Hierarquia IV. 
 
A quarta Hierarquia criadora é o grupo em que tem lugar o aspecto mais elevado do 
homem, seu “Pai no Céu”. Estas vidas são os pontos de fogo que devem se converter em 
chama, o que fazem por intermédio da quinta Hierarquia e dos quatro pavios, as duas 
Hierarquias duais inferiores. Desta maneira é possível observar que, no que diz respeito 
ao homem, a quarta, a quinta, a sexta e a sétima Hierarquias são, durante o ciclo de 
encarnação, seu próprio ser. São elas os “Senhores de Sacrifício” e os “Senhores de 
Amor”, a flor de Atma-Budi. 
 
Ao estudar estas Hierarquias, uma das lições mais valiosas a aprender é o lugar e a 
importância do homem no esquema. A Hierarquia, por exemplo, que é a essência da 
intangível Vida do Espírito e do princípio Budi, é a causa esotérica do matrimônio cósmico 
entre espírito e matéria, com base no amor e no desejo do Logos, mas cada Hierarquia 
também se expressa por meio dessa manifestação específica que a mente limitada do 
homem considera como a própria Hierarquia. Mas não é o caso e é preciso cuidado para 
distinguir entre as Hierarquias. 
 
Elas são germes latentes de centros de força e se manifestam subjetivamente: dão calor 
e vitalizam grupos de formas; florescem e se expressam por meio de uma forma ou de 
outra Hierarquia. Estas Hierarquias são todas inter-relacionadas e são negativas ou 
positivas, umas em relação às outras, segundo o caso. 
 
Segundo afirma A Doutrina Secreta (Volume I., pág. 238, edição em inglês), esta 
Hierarquia é o berçário para os Jivas encarnantes, e trouxe com ela os germes das Vidas 
que alcançaram a etapa humana em outro sistema solar, mas não conseguiram 
prosseguir além disso, devido à chegada do pralaya que os impulsionou para um estado 
de latência. A condição da Hierarquia é similar, mas somente em escala cósmica, à 
condição das sementes da vida humana mantidas em estado de obscurecimento durante 
um período entre cadeias. As outras três Hierarquias de que tratamos (primeira, segunda 



24 

 

e terceira) foram as que (em kalpas anteriores de manifestação logoica) passaram além 
da etapa humana. Portanto, são grupos arupa, sem forma, assim como os restantes são 
grupos rupa, aqueles com forma.  
 
A quarta Hierarquia Criadora, a nona, deve ser sempre considerada neste sistema solar 
como aquela que ocupa o que poderia ser considerado como o terceiro lugar: 
 

Primeiro, as Vidas ou as três Pessoas da Trindade. 
Segundo, os Protótipos do homem, os sete Espíritos. 
Terceiro, o homem ou manifestação inferior do aspecto Espírito autoconsciente. 

 
É necessário considerar cuidadosamente isto, pois não tem relação com o aspecto forma, 
mas apenas com a natureza das Vidas que se expressam através de outras vidas, que 
também são autoconscientes ou plenamente inteligentes, o que não é o caso para certas 
Hierarquias. 
 
As quatro Hierarquias inferiores estão todas relacionadas com manifestação nos três 
mundos, o do corpo físico denso do Logos solar. São Aquelas que podem passar pelo 
corpo etérico do Logos solar ou descartá-lo e tomar formas compostas de substância 
gasosa, líquida ou densa. As outras não podem. Elas não podem cair na geração física. 
 
Os estudantes devem ter em mente que, do ponto de vista do Logos, os Anjos solares no 
plano mental (o quinto subplano do plano físico cósmico), estão em encarnação física, e o 
que se chama de “segunda queda” se aplica a isso. A primeira queda diz respeito à 
tomada de uma forma de matéria etérica cósmica, como é o caso dos Homens Celestiais, 
os protótipos dos jivas humanos. Neste último caso, os corpos usados são chamados de 
“amorfos”, do nosso ponto de vista, e são “corpos vitais” animados por prana cósmico. No 
nosso caso, como também nos grupos restantes, as formas são compostas de substância 
dos três planos inferiores (aquilo que o Logos não considera um princípio) e, portanto, é 
matéria que ainda responde à vibração do sistema anterior. Isto significa que as quatro 
Hierarquias inferiores são degraus entre a vida passada e a futura. São o presente. Como 
não haviam finalizado os contatos com o princípio de inteligência ativa no kalpa anterior, 
devem continuar com esses contatos neste kalpa. Vão se liberar neste sistema, as quatro 
se tornarão as três e estas então serão as três Hierarquias arupas superiores do próximo 
sistema.  
 
Antes de darmos continuidade às nossas considerações sobre Hierarquias específicas, é 
necessário assinalar que, entre essas Hierarquias, algumas são denominadas de 
“hierarquias dominantes”, e outras de “hierarquias subsidiárias”. Entende-se com isso que 
algumas delas estão se expressando neste sistema solar de maneira mais plena do que 
outras, o que necessariamente tem como consequência que a vibração delas seja mais 
percebida do que a dos grupos subsidiários. Os grupos dominantes são o segundo, o 
quarto e o quinto, pela seguinte razão: 
 
a. O segundo é a grande expressão da dualidade, do Filho, à medida que Ele vitaliza o 
Sol. 
b. O quarto é a Hierarquia de Mônadas humanas, que são as mediadoras ou 
sintetizadoras; expressam o fruto do 1º Sistema e a meta do 2º Sistema. 
c. O quinto ou décimo é estreitamente vinculado com as cinco hierarquias liberadas, 
sendo uma expressão de sua vida sintetizada. Seria possível dizer, então, que a quinta 
Hierarquia atua como representante dos cinco grupos liberados e a quarta é o grupo 



25 

 

representativo deste sistema, enquanto a segunda representa (para o homem, ou esses 
dois grupos unidos) o que é o aspecto Espírito, o Pai, o Desconhecido. 
 

 
Hierarquia V. 

 

Como sabemos pelo estudo de A Doutrina Secreta, a quinta Hierarquia Criadora é uma 
das mais misteriosas. O mistério diz respeito à relação da quinta Hierarquia com os cinco 
grupos liberados. Esta relação, no que diz respeito ao nosso planeta, que não é sagrado, 
pode ser compreendida em parte se for observada a história do Buda e Sua obra. A 
Doutrina Secreta faz alusão a isso no terceiro volume. 
 
A relação da quinta Hierarquia com certa constelação também tem a ver com este 
mistério; está oculto no carma do Logos solar e diz respeito ao seu relacionamento com 
outro Logos solar e à interação de forças entre Eles em um mahakalpa maior. Encerra o 
verdadeiro “segredo do Dragão”, e foi a influência do dragão ou “energia serpentina” que 
causou o influxo de energia manásica (mental) no sistema solar. Mesclado estreitamente 
com o carma destas duas Entidades cósmicas, estava o de uma Entidade cósmica menor, 
que é a Vida do nosso planeta, o Logos planetário. Este tríplice carma introduziu a 
“religião da serpente” e as “Serpentes ou Dragões da Sabedoria” nos dias lemurianos. 
Tinha a ver com o kundalini solar e planetário, ou fogo serpentino. Há um indício no fato 
de que a constelação do Dragão tem a mesma relação com o UNO maior que o nosso 
Logos, como o centro na base da coluna vertebral tem com o ser humano. Concerne ao 
estímulo e à vitalização e à consequente coordenação dos fogos em manifestação. 
 
Um indício deste mistério temos na relação deste quinto grupo com os dois polos em 
contração. São os quíntuplos Vínculos, “os Unificadores Benignos” e “os Produtores da 
Unificação”. Esotericamente, são “os Salvadores da Raça” e d’Eles emana aquele 
princípio que – em conjunto com o aspecto mais elevado – alça o aspecto inferior até o 
Céu. 
 
Quando estes mistérios forem cuidadosamente estudados, e for feita uma correta 
aplicação à vida dos maiores expoentes do princípio de unificação, ficará evidente o 
quanto é grande e importante o lugar que ocupam no esquema. 
 
Por esta razão, as unidades da quinta Hierarquia são chamadas de “Os Corações do 
Amor Ardente”; Elas salvam por meio do amor e, por sua vez, estas vidas são 
particularmente próximas ao grande Coração de Amor do Logos solar. Estes grandes 
Anjos redentores, que são os Filhos dos Homens em seu próprio e verdadeiro plano, o 
mental, são sempre  descritos, portanto, como adotando a forma do loto de doze pétalas – 
esta simbologia os vincula ao “Filho do Amor Divino”, o sistema solar manifestado, que é 
descrito como um loto cósmico de doze pétalas e, como o loto causal logoico, é 
igualmente de natureza de um loto de doze pétalas. 
 
Temos então uma corrente direta de energia, que flui através de: 
 
a. O loto egoico logoico de doze pétalas, plano mental cósmico. 
b. O loto solar de doze pétalas. 
c. O coração logoico planetário, também um loto de doze pétalas. 
d. O loto egoico humano de doze pétalas no plano mental. 
e. O centro do coração de doze pétalas no ser humano. 
 



26 

 

Ou, para dizer de outra maneira, a energia flui diretamente de: 
 
a. O Logos solar, via os três grandes centros cósmicos: 
1. O Sol central espiritual. 
2. O coração do Sol. 
3. O Sol físico. 
 
b. O centro do coração do Logos planetário, situado no quarto plano etérico cósmico 
(nosso plano búdico). 
 
c. O loto egoico do ser humano no plano mental, que é literalmente uma correspondência 
com o “coração do Sol”. O ponto monádico é um reflexo no sistema humano do “Sol 
central espiritual”. 
 
d. O centro do homem no plano etérico do plano físico que, por sua vez, é uma 
correspondência do Sol físico. 
 
É assim que o minúsculo átomo está conectado com a grande Vida central do sistema 
solar. 
 
Esta quinta Hierarquia, nos termos da lei, é também um distribuidor de energia para o 
quinto subplano de cada plano do sistema, mas é preciso ter em mente que, nos três 
mundos, é o quinto subplano, contando-se de cima para baixo, enquanto que nos mundos 
da evolução super-humana é o quinto contando-se de baixo para cima. Como sabemos, 
esta Hierarquia maneja os aspectos duais de manas, um nos três mundos e outro 
perceptível em esferas superiores. 
 
É preciso ter em mente que todos estes grupos (mesmo quando ditos “sem forma” são as 
verdadeiras formas de tudo que persiste, pois estão todos no corpo etérico do Logos solar 
ou do Logos planetário. Este ponto deve ser cuidadosamente enfatizado. Durante muito 
tempo os estudantes consideraram a forma como o corpo físico denso, mas para o 
ocultista, o corpo físico não é a forma, mas uma tosca ilusão ou maya, e a verdadeira 
forma é o corpo de vitalidade. Portanto, estas Hierarquias são o somatório das vidas vitais 
e o substrato ou a substância de tudo que é. Podemos considerar este tema da seguinte 
maneira: 
 
a. Os quatro grupos superiores são as Hierarquias que se expressam por meio dos três 
éteres cósmicos, o segundo, o terceiro e o quarto. 
 
b. Os dois grupos inferiores são as vidas que atuam como matéria involutiva (organizada 
e desorganizada) do corpo físico denso logoico, o líquido e o gasoso, com a substância 
viva dos quatro subplanos superiores do corpo físico denso do sistema. 
 
c. A quinta Hierarquia ocupa uma posição interessante como corpo “mediador” entre os 
quatro grupos superiores e os que se encontram nos três subplanos inferiores. Há uma 
correspondência vital e significativa entre os sete centros da cabeça e os sete grupos de 
egos no plano mental, e uma correspondência oculta entre os três centros da cabeça 
(glândula pineal, corpo pituitário e o centro alta maior) e a expressão destes sete grupos 
de egos nos três mundos. Trata-se de um fato muito esotérico, e todos os estudantes que 
meditam sobre as leis da unificação devem levar esta analogia em consideração. 
 



27 

 

Seria útil lembrar o lugar que estas Hierarquias ocupam no esquema e compreender que, 
no somatório desses corpos vitais, a manifestação densa se reúne gradualmente, a qual 
consideramos como matéria evolutiva. As formas (desde a forma de todos os átomos até 
o corpo do ego, desde a forma de uma flor até o imenso loto planetário ou solar) são 
construídas porque as Hierarquias existem como um agregado de vidas germinativas que 
dão impulso, fornecem o modelo e proporcionam, por sua própria existência, toda a razão 
de ser (raison d’être) de tudo que é visto em todos os planos. 
 
Hierarquias VI e VII.   
 
A sexta e a sétima Hierarquia fornecem as formas substanciais dos três mundos, têm uma 
utilidade vital e ocupam um lugar muito interessante. Do ponto de vista logoico não são 
consideradas como provedoras de princípios, mas do ponto de vista do homem fornecem 
a ele seus princípios mais baixos. Elas desempenham em relação ao Logos a mesma 
função que o corpo físico denso desempenha para o homem, e tudo que diz respeito à 
evolução do homem deve ser estudado (neste contexto) como ocorrendo no interior do 
veículo físico logoico. Estas Hierarquias se ocupam da exibição da energia física, da 
realização no veículo físico dos propósitos divinos e da organização física de determinada 
grande Vida cósmica. 
 
Assim é, particularmente quando analisamos as duas Hierarquias em questão. Elas são o 
resíduo mais inferior do sistema anterior, e a energia daquela matéria (líquida, gasosa e 
densa) que a vibração do átomo permanente logoico (no plano Adi) atrai para si ao 
construir a forma divina. Para fins de esclarecimento e de generalização, observemos que 
a sétima Hierarquia é a vida ou energia que se encontra no coração de todo átomo, seu 
aspecto positivo, e a sexta Hierarquia é a vida das formas de todos os corpos etéricos de 
todo objeto tangível. A função desta Hierarquia está bem descrita nas palavras do Antigo 
Comentário: 
 

“Os devas ouvem a palavra emitida. Sacrificam-se e, com sua própria substância, 
constroem a forma desejada. Extraem a vida e o material de si mesmos, submetendo-se 
eles mesmos ao impulso divino”.  

Tratado sobre o Fogo Cósmico, págs. 1196-1207 da edição em inglês. 



28 

 

TABULAÇÃO III 

A Energia e as Hierarquias Criadoras 
 

I. ENERGIA DINÂMICA                              Fogo Elétrico 
 

   Câncer 
   
1. Sirius   .........Saturno   Quinta Hierarquia Criadora 
 
   Capricórnio    (a 8ª) Desconhecida 
 
    

A Cruz Cardeal 
 
 
   Áries 
 
2. Ursa Maior  .........Sol velando Vulcano Segunda Hierarquia Criadora  
 
   Libra    (a 11ª) Desconhecida 
  
    

A Cruz Cardeal 
 

 

   Gêmeos 
 
3. Plêiades  .........Mercúrio   Quarta Hierarquia Criadora  
 
   Sagitário    (a 9ª) Desconhecida 
  
    

A Cruz Mutável 

 
Todas as energias acima entram em atividade, no que diz respeito ao homem, nas 
principais iniciações e no Caminho de Iniciação. 
 
II. ENERGIA MAGNÉTICA  Fogo Solar 
 

   Touro 
 
3. Os Sete  .........Marte   Terceira Hierarquia Criadora  
Sistemas Solares 
   Escorpião    (a 10ª) Desconhecida 
  
 
   A Cruz Fixa 
 

Todas as energias citadas acima entram em atividade, no que diz respeito ao homem, 
quando ele está em treinamento como discípulo e no Caminho do Discipulado. 
 
OBSERVAÇÃO: Não é revelado através de que signos do zodíaco a primeira e a décima-
segunda Hierarquia Criadora vertem sua energia. 



29 

 

Antes de dar continuidade à análise dos quadros e mostrar as inter-relações que existem 
neste ciclo zodiacal específico entre os doze signos do zodíaco e os doze planetas, há 
certas coisas que gostaria de pontualizar aqui com referência a estas constelações 
zodiacais. São de caráter geral, e delas será possível deduzir o específico e o particular. 
 
Primeiramente gostaria de assinalar que os doze planetas que regem as doze casas 
concernem primordialmente à expressão do homem no plano físico; afetam 
poderosamente o aspecto personalidade; suas influências, ao lado das condições 
cármicas herdadas, produzem as características do ambiente e as circunstâncias que 
oferecem as oportunidades de desenvolvimento e, oportunamente, o controle do lado 
forma da vida. 
 
Em segundo lugar, as doze constelações têm a ver principalmente com o estímulo da 
alma dentro da forma, produzindo atividade subjetiva que, por sua vez, produz mudanças 
na expressão externa por meio da fusão da energia da constelação com a energia dos 
planetas. O efeito produzido se exerce em duas etapas: 
 
1. A primeira etapa em que o signo solar domina o homem, que é preparado 
gradualmente para responder à alma, desenvolvendo suas possibilidades latentes para 
aquela vida. O efeito do signo solar às vezes é denominado de “a potência do Sol da 
Probabilidade”. 
 
2. A segunda etapa em que há uma resposta crescente às energias veladas pelo signo 
ascendente. Evocam o inesperado e produzem o aceleramento do progresso evolutivo e o 
desenvolvimento da vida interna. O signo ascendente se denomina, na linguagem do 
esoterismo, de “o Sol da Possibilidade”. 
 
Pelo efeito da energia que flui dos signos zodiacais, o homem se prepara para a “crise de 
orientação”, na qual, lenta e gradualmente, inverte seu modo de progredir na roda da vida 
e, de maneira consciente, começa a viagem de retorno à sua fonte. Vai então de Áries a 
Peixes via Touro, Escorpião e Capricórnio, em vez de passar de Áries a Touro via 
Sagitário, Leão e Câncer. A triplicidade das constelações mencionadas nestas duas 
grandes rotas em torno do zodíaco exerce um efeito definido e muito importante, e elas 
são chamadas de “signos de primordial influência”. Durante este processo, desenvolve-se 
o princípio mental, a mente discriminadora, e nesta específica conexão (não em uma 
conexão geral), a ênfase reside na influência que exercem Áries, Gêmeos e Libra. Sob 
esta influência, o homem aprende a vencer o desejo, pela experimentação e experiência 
de todo tipo de desejo e impulso egoísta. Assim, gradualmente e com dor infinita, a alma 
humana aprende a atuar primeiro como membro da família humana e, depois, como 
entidade espiritual, a alma divina. 
 
Constataremos pelo exposto acima que certas posições adotadas pelos astrólogos 
esoteristas são o oposto da posição do astrólogo ortodoxo de hoje. A razão disso é que 
na descida das ideias do plano das ideias elas “se invertem” no plano astral, ficando 
assim sujeitas à grande ilusão. A astrologia oportunamente deve se liberar desta inversão. 
 
Uma correta compreensão do efeito que produzem as diversas energias e forças 
colocaria em evidência que, quando as forças planetárias condicionantes, as energias em 
expansão do signo do Sol e a energia propulsora do signo ascendente são controladas e 
dirigidas pelo homem espiritual iluminado, temos uma alma no limiar da liberação. 
 



30 

 

Oportunamente, as energias das doze constelações – em uma etapa final de experiência 
e desenvolvimento – e das três grandes constelações que condicionam o Logos solar se 
mesclam com as energias inatas dos sete raios, ou dos sete Logos planetários. Isto 
marca um ponto de perfeição. Estas energias forâneas (refiro-me às das constelações 
maiores) são transmitidas à Terra por intermédio dos sete planetas sagrados e dos cinco 
não-sagrados e, quando há uma fusão total das energias relacionadas e, portanto, uma 
plena expressão, um grande período mundial chega ao fim. Por longo tempo durante este 
ciclo de reencarnações e períodos de manifestação, o ser humano é condicionado quase 
que totalmente pela atividade dos planetas não-sagrados que, como bem sabem, são 
cinco: 
 

O Sol (velando um planeta) 
A Lua (velando um planeta) 
A própria Terra 
Marte 
Plutão 

 
O homem – em termos simbólicos – é “a estrela de cinco pontas; das pontas ígneas fluem 
externamente as forças do homem, e em cada ponta ígnea aparece um centro de 
recepção”. Naturalmente, trata-se de uma expressão pictórica, mas o significado está 
claro. No entanto, quando o homem se aproxima do Caminho do Discipulado, a influência 
dos planetas sagrados se faz sentir de maneira crescente, até que, depois da quinta e 
final iniciação, os planetas não-sagrados não exercem mais efeito, embora o iniciado 
maneje potentemente as energias deles, à medida que fluem em seus veículos de 
recepção, de resposta e de expressão – e através deles – pois as três atividades e 
propósitos devem ser registrados.  
 
As energias das doze constelações se mesclam com as dos doze planetas, mas seu 
poder de evocar uma resposta e de ser conscientemente recebidas, reconhecidas e 
empregadas depende inteiramente do tipo de mecanismo de resposta da Vida planetária 
e do homem individual. Foi dito, acertadamente, que a consciência depende dos veículos 
de consciência, do grau de desenvolvimento e da capacidade do indivíduo de se 
identificar com as energias e impulsos que chegam até ele, não dependendo unicamente 
do que ele já reconheceu como parte ou aspecto de si mesmo. Seria possível dizer que a 
resposta mais elevada às realidades e qualidades reveladas e viabilizadas pelo impacto 
das energias oriundas dos signos zodiacais depende parcialmente da influência 
decrescente dos planetas de manter controle sobre o aspecto consciência do homem. 
Reflitam sobre isto, pois encerra uma verdade profundamente esotérica. 
 
Assim, duas potentes correntes de energia – uma cósmica e a outra proveniente do 
sistema – chegam ao homem por intermédio dos centros de força planetários 
condicionantes (os sete esquemas planetários do sistema solar e seus sete centros 
correspondentes no planeta no qual vivemos) e são vertidas através deles nas simbólicas 
“doze casas”. Por esta razão se diz que o nosso sistema solar tem uma “dualidade 
intrínseca” (amor-sabedoria), e que a principal tarefa do homem é “regular os pares de 
opostos”. Portanto, o tema da dualidade se insere em toda a história do desenvolvimento 
do homem. Nos três planos do desenvolvimento humano, a reconciliação avança: 
 
1. No plano físico temos a fusão das forças densas e etéricas, que é consumada no 
Caminho de Purificação. 
 



31 

 

2. No plano astral deve ocorrer a resolução dos pares de opostos, e que é consumada no 
Caminho do Discipulado. 
 
3. No plano mental, o Anjo da Presença e o Morador no Umbral ficam frente a frente. A 
síntese dos dois é produzida no Caminho da Iniciação. 
 
A este respeito, o que é válido no homem é também para a humanidade como um todo, 
para o Logos planetário da Terra e para todos os Logos planetários e para o Logos solar. 
A analogia entre a fusão dos pares de opostos no plano físico, por exemplo, pode ser 
vista na fusão consciente e dirigida das forças planetárias com a energia de qualquer 
planeta específico ou grupo de planetas. A analogia que implica na discriminação para 
regular e anular as forças dos pares de opostos no plano astral pode ser observada 
quando as energias do signo solar e dos planetas estão perfeitamente dirigidas e 
ajustadas. Também é possível estender a analogia ao plano mental e, quando as 
energias dos signos solar e do ascendente estão fusionadas e expressas de maneira 
coerente (tanto no caso do indivíduo como da Vida planetária) sobrevém um ponto de 
crise, no qual alma e personalidade se enfrentam. O Anjo da Presença, distribuindo fogo 
solar e mantendo o fogo elétrico concentrado, e o Morador no Umbral, expressando e 
utilizando o fogo por fricção, passam a se conhecer “com estreito conhecimento oculto”. 
Abre-se então amplamente a porta através da qual a vida e a luz das três constelações 
maiores podem ficar ocultamente disponíveis para o iniciado – depois da terceira iniciação 
– seja ele um ser humano liberado ou um Logos planetário. 
 
Quando os astrólogos compreenderem a verdadeira significação da constelação de 
Gêmeos, e as forças duais que são vertidas através deste signo (as “forças em conflito”, 
como são chamadas às vezes, ou “os irmãos briguentos”) e incidem sobre a vida 
planetária, o verdadeiro método de resolução das dualidades será então conhecido. 
 
É interessante observar que sete dos símbolos expressos nos doze signos do zodíaco 
são de natureza dual, e deles podemos inferir a dualidade: 
 
1. Os dois chifres do carneiro em Áries. 
2. Os dois chifres do touro em Touro. 
3. As imagens dos gêmeos em Gêmeos (duas linhas).  
4. As duas garras do caranguejo em Câncer. 
5. Os dois pratos da balança em Libra. 
6. As duas linhas paralelas de força em Aquário. 
7. Os dois peixes em Peixes. 
 
Estas sete constelações são, portanto, estreitamente relacionadas com seis dos sete 
planetas sagrados e com um dos não-sagrados. Dois signos são simples imagens e não 
têm nenhum senso de dualidade. São eles: 
 
8. O símbolo do Leão, que é simplesmente a cauda do leão.  
9. A flecha, no símbolo que representa Sagitário. 
 
Eles incorporam a ideia de separação e isolamento e de desejo unidirecionado. Dois 
signos são de construção definidamente tríplice, e isto tem um significado claro para o 
esoterista. 

 
10. Virgem é um signo tríplice. 
11. Escorpião é também um signo tríplice, muito parecido com o símbolo de Virgem.  



32 

 

Estes dois signos são cruciais na experiência do ser humano, pois indicam a função da 
forma tríplice e a liberação do homem aprisionado na forma, por meio das provas que há 
de passar em Escorpião, quando comprova para si mesmo e para o mundo a realidade 
que Virgem velou ou ocultou. 
 
12. O símbolo do signo de Capricórnio é dos mais misteriosos. Oculta o mistério dos 
Crocodilos, ou Makara. É traçado de maneira inexata e claramente para induzir em erro, e 
deveria ser considerado como um mistério e, portanto, não definido. 

 
Estes signos e suas relações com os planetas sagrados e não-sagrados serão 
considerados mais adiante. 
 
Em resumo: O homem deverá ser estudado como uma entidade ternária, um indivíduo 
composto que expressa (nos três mundos): 
 

a. A alma espiritual, refletindo a Mônada. 
b. A alma humana, refletindo a Alma divina. 
c. A natureza forma, que deveria ser a reveladora das duas superiores. 

 
Três Hierarquias criadoras condicionam o homem em encarnação, a 4ª (ou 9ª), a 5ª (ou 
10ª) e a 6ª. Estas, em colaboração, criam o homem e, ao mesmo tempo, constituem seu 
campo de expressão. Portanto, o homem é uma mescla de fogo elétrico, porque é uma 
Chama divina e, oportunamente, ficará apto a responder às três principais influências 
controladoras. É também fogo solar, pois é um Anjo solar em manifestação. Torna-se 
então capaz de responder de maneira crescente às influências das doze constelações. É 
também fogo por fricção, submetido à influência dos planetas. O quadro abaixo ilustra 
este ponto com mais clareza: 
 
I. Fogo Elétrico – Caminho da Iniciação – 4ª Hierarquia; plena expressão da alma; vida 
monádica. 
META: Identificação com a Mônada. Produz resposta às três constelações. 
 
II. Fogo Solar – Caminho do Discipulado – 5ª Hierarquia; plena experiência da vida; vida 
da alma. 
META: Identificação com a Alma. Produz resposta às doze constelações zodiacais. 
 
III. Fogo por Fricção – Caminho da Evolução – 6ª Hierarquia; experimentação da vida; 
vida humana. 
META: Identificação com a Personalidade. Produz resposta às influências 
planetárias. 
 
3. A Grande Roda e o Desenvolvimento Espiritual. 
 
Antes de lhes dar a outra parte do gráfico que trata das constelações como condutoras 
das energias cósmicas ou como transmissoras de suas próprias energias, gostaria de 
observar que muito do que explicarei terá como fundamento:   
 
1. A roda da vida e o caminho do homem, o ser humano, à medida que transita pelos 
signos de acordo com o modo admitido pela astrologia ortodoxa. Ele, como também os 
planetas, aparentemente retrograda através dos signos e parece passar através das 
constelações de Áries a Touro. Tudo isso, porém, é parte da Grande Ilusão. 
 



33 

 

2. A roda da vida e o caminho do homem, a alma divina ou espiritual, à medida que 
transita pelos signos do zodíaco de acordo com o modo estudado pelo astrólogo 
esoterista. Trata-se do Caminho da Realidade, assim como o outro é o Caminho da 
Ilusão. Leva o discípulo a percorrer o caminho do começo em Áries até a consumação em 
Peixes. 
 
O método presente baseia-se na verdade transitória de que o homem comum está sujeito 
à natureza ilusória da manifestação e, “assim como ele pensa, assim ele é”. Porém, 
quando se converte em Hércules, o Deus Sol (ou Anjo solar), começa a reverter o 
processo (mais uma vez, apenas aparentemente) e acontece uma reorientação 
determinante. Por esta razão, os Instrutores do lado interno estudam os horóscopos 
unicamente em relação com as três entidades seguintes:  
 
1. O horóscopo do planeta em si, como expressão da vida do Logos planetário, que 
implica no estudo do horóscopo do espírito do planeta, como também da Vida que o 
anima e sua relação e interação recíproca. O Espírito da Terra é para o Logos planetário 
da Terra, por exemplo, o que a personalidade (ou a natureza-forma) é para a alma do 
homem. Os dois horóscopos são superpostos, surgindo então “o modelo planetário”: 
  
2. O horóscopo da família humana, do quarto reino da natureza, considerando-o como 
uma entidade, o que essencialmente é. Trata-se, na realidade, do estudo de dois 
horóscopos como no caso anterior: o horóscopo do reino das almas, dos divinos filhos de 
Deus no plano mental, e o estudo da entidade que é a vida coerente do lado forma do 
quarto reino da natureza. Também aqui isto se faz pela superposição das duas cartas, 
calculadas em grande escala e em um material transparente, totalmente desconhecido 
pela humanidade. Nessas cartas observa-se o modelo que emerge quando “alma e 
personalidade se congregam” e aparecem com toda clareza as condições presentes, os 
possíveis desenvolvimentos e relações, e o futuro objetivo imediato. 
 
3. Os horóscopos dos discípulos. Os Mestres não estudam as cartas do homem comum, 
não desenvolvido, pois não traz nenhum benefício. Envolve também o estudo dos dois 
horóscopos do discípulo em observação – um, o da alma, o outro, o da personalidade, 
aplicando-se também o processo de superposição. Em um dos horóscopos se estudará e 
se observará a nova orientação e a vida interna embrionária reorganizada; no outro, o 
alvo da atenção será a vida externa e sua conformidade ou não conformidade com as 
condições internas. Assim emergirá o modelo da vida, serão indicadas as possibilidades, 
desaparecerão os problemas e a próxima etapa imediata ficará claramente exposta. 

 
Torna-se então evidente, mais uma vez, até que ponto o “princípio de dualidade” entra em 
tudo. É um dualismo mutável, dependendo de onde se põe a ênfase, mas este dualismo 
está presente até a última e final iniciação – presente nas etapas posteriores do processo 
evolutivo, no ajuste das relações da forma, mas não está presente na consciência do 
discípulo de grau avançado. É este o ponto principal a ser captado.  
 
Um terceiro ponto deve ser observado, após os dois anteriores que enfatizamos. Grande 
parte do nosso estudo tratará da relação das seis constelações que se encontram na 
metade superior da roda zodiacal com as seis que estão na metade inferior. 
Consideraremos a energia que é um ser humano (observem esta terminologia) à medida 
que percorre o caminho no sentido horário, de Áries a Touro, em seguida, invertendo o 
processo, à medida que percorre o caminho de Áries a Peixes. Consideraremos as 
dualidades oferecidas por uma destas constelações e seu oposto. Portanto, estudaremos 



34 

 

as grandes qualidades fornecidas por uma constelação e seu signo oposto. Abordaremos 
esses pontos da seguinte maneira: 
 
1. Do ponto de vista do início em Áries, até que o homem – depois de muitas rotações da 
roda da vida – alcança o ponto de reversão e reorientação. O homem progride do ponto 
em que, em Câncer, é parte integrante da massa, com uma consciência de massa, 
incipiente e não focada, sem reconhecer nenhum objetivo (exceto a satisfação do desejo 
instintivo), até que, em Escorpião, torna-se o discípulo triunfante, que encontrou a si 
mesmo em Leão. É então que acontece a Crise de Reorientação, a qual pode se estender 
por longo tempo e consumir um intervalo de inúmeras vidas de luta. 
 
2. Do ponto de vista do homem que se encontra no caminho de provação, buscando a luz 
e lutando através dos signos (segundo expressa o Antigo Comentário ao considerar este 
ponto): 
 

“Ele gira da direita para a esquerda, e novamente da esquerda para a direita. 
Gira, desnorteado, sobre um eixo de desejo. Não sabe para onde ir, nem o que 
fazer. O céu escurece.” 

 
Neste ponto, o signo de Gêmeos começa a exercer um papel potente na vida dos 
discípulos, com Sagitário gradualmente “perfura o coração com suas flechas e, então, 
tomando voo com a flecha, o homem chega a Capricórnio”. Sobrevém em seguida a Crise 
da Renúncia. 
 
3. Do ponto de vista do discípulo consagrado e do iniciado que percorre novamente o 
Caminho do Sol e se dá conta de que aquilo que descobriu ser em Leão, tem sua 
culminação em Aquário. A consciência separatista individual se torna a consciência grupal 
em Aquário, e ele começa a compreender o significado desta combinação fundamental 
dos signos, a do “triângulo na consciência” da humanidade: 
 

 
 Câncer  Leão  Aquário 
 Consciência de massa  Consciência individual  Consciência de grupo 

 Consciência instintiva  Consciência inteligente  Consciência intuitiva 

 
Então, do ponto de vista da realização em Capricórnio, o homem atua durante várias 
vidas em torno do caminho zodiacal, descendo ao mar da consciência de massa para se 
tornar o que os livros antigos chamam de “o Caranguejo, que limpa o oceano de matéria 
que circula em torno da alma do homem”, para oportunamente se tornar um salvador 
mundial em atuação, em Peixes. Ele desce ao mundo dos homens para salvar a 
humanidade e desenvolver o plano. É então “o peixe que nada livre no oceano da 
matéria”. 
 
O iniciado tem sempre que expressar, em cada signo do zodíaco, a consumação e o fruto 
espiritual da experiência obtida em vidas anteriores, do experimento mundial e do 
aperfeiçoamento da alma. O egoísmo tem sempre que se converter em um vivo serviço 
ativo e o desejo tem que demonstrar sua transmutação na pureza da aspiração espiritual 
para uma identificação com a vontade de Deus.  
 
Há um ou dois pontos mais a tratar para que possam se dedicar ao estudo, dotados de 
certas ideias definidas e claramente formuladas em suas mentes. Mencionei-as em outros 



35 

 

livros, mas será útil voltar a abordá-las e expandir as ideias sobre o tema. Gostaria que as 
tivessem presentes enquanto leem e estudam. 
 
Muitas vezes me referi ao fato de que toda a ciência da astrologia se baseia em uma 
condição inexistente. Não se baseia em fato material, no entanto, é eternamente baseada 
na verdade. O zodíaco, como bem sabem, é o caminho imaginário do Sol nos céus. É 
portanto, em grande parte uma ilusão, do ponto de vista exotérico. Mas, ao mesmo 
tempo, as constelações existem e as correntes de energia que passam e repassam, se 
entremesclam e se entrelaçam por todo o corpo do espaço, não são ilusões de maneira 
alguma, elas expressam nitidamente relações eternas. Foi o uso indevido das diversas 
energias que criou a ilusão. Em consequência, este caminho ilusório é uma realidade para 
a humanidade hoje, tanto quanto são as ilusões de personalidade de qualquer indivíduo. 
Estas ilusões se devem à polarização do indivíduo no plano astral. 
 
Também é interessante observar a este respeito que – devido à precessão dos 
equinócios – um quarto tipo de força exerce pressão sobre o planeta e o homem, mas 
esta força é raramente reconhecida e colocada no lugar que lhe corresponde no 
horóscopo. O mês e o signo, ou o lugar do Sol nos céus não coincidem realmente. 
Quando dizemos, por exemplo, que o Sol está “em Áries” isto exprime uma verdade 
esotérica, mas não um fato exotérico. O Sol estava em Áries no início deste grande ciclo, 
mas hoje não ocupa exatamente a mesma posição quando “se encontra” nesse signo. 
 
Também é preciso lembrar que tal como é necessário conhecer a hora e o lugar do 
nascimento para calcular o horóscopo de um indivíduo, da mesma maneira, a fim de obter 
uma compreensão correta e fazer deduções exatas com relação à constelação, aos 
planetas e à Terra, deve haver para eles uma hora fixa sobre a qual basear os cálculos. 
Esta hora fixa ainda é desconhecida pela astrologia exotérica, embora a Hierarquia 
possua a necessária informação e a divulgará no momento oportuno. O conhecimento 
desta informação interna constitui a base das declarações que fiz ou que farei e que 
parecerão revolucionárias para o investigador ortodoxo. Deve haver uma constante 
retificação das conclusões anteriores da humanidade, e há um exemplo marcante na 
afirmação da Bíblia de que a data original da criação foi o ano de 4.004 a.C. A ciência 
moderna considera isto um erro, mas muitos ainda acreditam nisso. 
 
Já dei antes uma indicação sobre o cálculo astrológico definido que serviria de base 
partindo-se da época da “Grande Aproximação” da Hierarquia à nossa manifestação 
planetária, quando ocorreu a individualização e apareceu o quarto reino da natureza. 
Declarei que esse acontecimento extraordinário ocorreu há 21.688.345 anos. Naquele 
momento, o Sol estava em Leão. O processo que então se iniciou no plano físico e 
produziu acontecimentos físicos externos levou aproximadamente 5.000 anos para 
amadurecer; o Sol estava em Gêmeos quando ocorreu a crise final da individualização e 
se fechou então a porta para o reino animal. 
 
Afirma-se que Sagitário rege a evolução humana, pois o Sol estava nesse signo quando a 
Hierarquia iniciou sua Aproximação visando estimular as formas de vida do nosso planeta. 
Sagitário, porém, regeu o período de aproximação subjetiva. 
 
O Sol estava em Leão quando ocorreu a individualização no plano físico, como resultado 
do estímulo aplicado. 
 
O Sol estava em Gêmeos quando esta Aproximação foi consumada pela fundação da 
Hierarquia na Terra. Temos aqui um dos grandes segredos que os Rituais Maçônicos 



36 

 

tipificam, pois o símbolo do signo de Gêmeos é a origem do conceito dos dois pilares, tão 
familiares aos maçons. Pode-se afirmar, pois, em termos simbólicos, que: 
 

1. Leão rege o grau de E  A  
 

2. Gêmeos rege o grau de F  C 
 

3. Sagitário rege o grau de M  M  até o episódio da ressurreição do Mestre, e 
Capricórnio rege a parte final da cerimônia e o H  R  A 3 

 
Para o neófito que ainda não tem uma intuição desenvolvida e treinada é sempre confuso 
conciliar as discrepâncias e contradições aparentes que se apresentam nos ensinamentos 
da Sabedoria Atemporal. Esta mesma dificuldade surgirá na ciência da astrologia, por isso 
caberia aqui dar algumas referências sobre o tema. Lembraria a vocês a conhecida 
verdade ocultista segundo a qual a interpretação e o correto entendimento se baseiam no 
grau de desenvolvimento do indivíduo. H.P.B. observa em A Doutrina Secreta que para 
algumas pessoas o princípio mais elevado do qual possam ser conscientes pode ser 
muito inferior para outra pessoa. As constelações e os planetas que regem o homem 
podem exercer e exercem um efeito sobre a massa e outro sobre o homem individual 
comum, e um terceiro efeito sobre o discípulo ou o iniciado. Como as diversas energias e 
forças circulam por todo o corpo etérico do nosso sistema solar, o recebimento delas e o 
efeito dependerão do estado dos centros planetários e do ponto de desenvolvimento dos 
centros do indivíduo. É por esta razão que as diversas cartas e tabulações podem diferir 
tanto e diferentes planetas podem ser indicados como “regentes” das constelações. 
Parece não haver uma regra fixa e o estudante fica confuso. A astrologia ortodoxa propõe 
um conjunto de regentes planetários, os quais estão corretos no que diz respeito à massa 
da humanidade. Mas o discípulo que vive acima do diafragma responde a outra 
combinação, e é do que tratarei especialmente. Por isso as três cartas dadas aqui 
parecem não coincidir. Foram elaborados para expor a situação em relação aos três 
grupos: 
 
1. A massa das pessoas compatíveis com as conclusões da astrologia ortodoxa 
reconhecida. 
 
2. Os discípulos e indivíduos avançados, compatíveis com as conclusões da astrologia 
esotérica. 
 
3. As Hierarquias Criadoras que constituem a posição intermediária neste ciclo mundial. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
3 N. do T.: mantivemos as mesmas letras maiúsculas e símbolos que constam no original. 



37 

 

TABULAÇÃO IV. AS RELAÇÕES NA ASTROLOGIA ORTODOXA 
 

CONSTELAÇÕES E REGENTES PLANETÁRIOS EM RELAÇÃO COM O HOMEM COMUM 

 
Constelação Regente Raio  Relacionado com: 
 
1. Áries  Marte  6º Raio  Escorpião  Mesmo regente 
2. Touro Vênus  5º Raio  Libra   Mesmo regente 
3. Gêmeos Mercúrio 4º Raio  Virgem   Mesmo regente 
4. Câncer A Lua  4º Raio  Nenhum 
5. Leão  O Sol  2º Raio  Nenhum 
6. Virgem Mercúrio 4º Raio  Gêmeos   Mesmo regente 
7. Libra  Vênus  5º Raio  Touro   Mesmo regente 
8. Escorpião Marte  6º Raio  Áries   Mesmo regente 
9. Sagitário Júpiter  2º Raio  Peixes   Mesmo regente 
10. Capricórnio Saturno  3º Raio  Nenhum 
11. Aquário Urano  7º Raio  Nenhum 
12. Peixes Júpiter  2º Raio  Sagitário  Mesmo regente 

 
a. Os planetas não-sagrados estão em itálico. 
b. Todos os raios estão representados, exceto o primeiro. Isto é interessante, pois a grande massa 

evolui no âmbito do seu horóscopo e o aspecto vontade está latente, mas não expresso. 

 
TABULAÇÃO V. AS RELAÇÕES NA ASTROLOGIA NÃO ORTODOXA 

 
CONSTELAÇÕES E REGENTES PLANETÁRIOS EM RELAÇÃO COM DISCÍPULOS E INICIADOS 

 
OBSERVAÇÃO: nas cartas vinculadas ao CAMINHO, a progressão vai de Áries a Peixes via Touro, etc. 

 
Constelação  Regente  Raio  Relacionado com: 
 
1. Áries   Mercúrio  4º Raio  Virgem  Mesmo raio 
2. Touro  Vulcano  1º Raio  Peixes  Mesmo raio 
3. Gêmeos  Vênus   5º Raio  Nenhum 
4. Câncer  Netuno   6º Raio  Escorpião Mesmo raio 
5. Leão   O Sol   2º Raio  Aquário  Mesmo raio 
6. Virgem  A Lua   4º Raio  Áries  Mesmo raio 
7. Libra   Urano   7º Raio  Nenhum 
8. Escorpião  Marte   6º Raio  Câncer  Mesmo raio 
9. Sagitário  A Terra   3º Raio  Capricórnio Mesmo raio 
10. Capricórnio  Saturno   3º Raio  Sagitário Mesmo raio 
11. Aquário  Júpiter   2º Raio  Leão  Mesmo raio 
12. Peixes  Plutão   1º Raio  Touro  Mesmo raio 
 
OBSERVAÇÃO: Em relação aos discípulos e aos signos zodiacais, Gêmeos e Libra são duas constelações 
que – por meio de seus regentes – expressam a energia do 5º e 7º raios. Por determinada razão oculta, não 
estão relacionadas com nenhum outro signo. 

 
A relação entre as outras constelações por meio dos planetas, à medida que expressam 
os raios, é a seguinte:  
 
1. Touro e Peixes, por meio de Vulcano e Plutão, se relacionam com o 1º Raio. 
Transmutação do desejo em sacrifício e da vontade individual em vontade divina. 

O Salvador Mundial 
 

2. Leão e Aquário, por meio do Sol e Júpiter, se relacionam com o 2º Raio. 
Desenvolvimento da consciência individual em consciência mundial. Assim o homem se 
torna um servidor mundial. 

O Servidor Mundial 



38 

 

3. Sagitário e Capricórnio, por meio da Terra e Saturno, se relacionam com o 3º Raio. O 
discípulo unidirecionado se torna o iniciado. 

O Iniciado 
 
4. Áries e Virgem, por meio de Mercúrio e da Lua, se relacionam com o 4º Raio. 
Harmonizando o cosmos e o indivíduo através do conflito, produz unidade e beleza. As 
dores do parto do segundo nascimento. 

O Cristo Cósmico e Individual 
 
5. Câncer e Escorpião, por meio de Netuno e Marte, se relacionam com o 6º Raio. 
Transformação da consciência de massa na consciência inclusiva do discípulo. 
 O Discípulo Triunfante 
 
Chamo a atenção para o fato de que na Tabulação IV a relação se dá entre os planetas 
que regem e a Tabulação V enfatiza o raio condicionante.  
 

TABULAÇÃO VI. REGENTES PLANETÁRIOS EM TRÊS TABULAÇÕES 

 
Constelação  Ortodoxo  Discípulo  Hierarquias 
 
1. Áries   Marte   Mercúrio  Urano 
2. Touro  Vênus   Vulcano  Vulcano 
3. Gêmeos  Mercúrio  Vênus   A Terra 
4. Câncer  A Lua   Netuno   Netuno 
5. Leão   O Sol   O Sol    O Sol  
6. Virgem  Mercúrio  A Lua   Júpiter 
7. Libra   Vênus   Urano   Saturno 
8. Escorpião  Marte   Marte   Mercúrio 
9. Sagitário  Júpiter   A Terra   Marte 
10. Capricórnio  Saturno   Saturno   Vênus 
11. Aquário  Urano   Júpiter   A Lua 
12. Peixes  Júpiter   Plutão   Plutão 

 
 

 
                                               TABULAÇÃO VII. NÃO ORTODOXA 

  
                                            CONSTELAÇÕES, REGENTES E RAIOS 
                                              EM RELAÇÃO COM AS HIERARQUIAS 

 
Constelação  Regente  Raio  Relacionado com: 
 
1. Áries   Urano   7º Raio  Nenhum 
2. Touro  Vulcano  1º Raio  Peixes  Mesmo raio 
3. Gêmeos  A Terra   3º Raio  Libra  Mesmo raio 
4. Câncer  Netuno   6º Raio  Sagitário Mesmo raio 
5. Leão   O Sol   2º Raio  Virgem  Mesmo raio 
6. Virgem  Júpiter   2º Raio  Leão  Mesmo raio 
7. Libra   Saturno   3º Raio  Gêmeos Mesmo raio 
8. Escorpião  Mercúrio  4º Raio  Aquário  Mesmo raio 
9. Sagitário  Marte   6º Raio  Câncer  Mesmo raio 
10. Capricórnio  Vênus   5º Raio  Nenhum 
11. Aquário  A Lua   4º Raio  Escorpião Mesmo raio 
12. Peixes  Plutão   1º Raio  Touro  Mesmo raio 
 
 OBSERVAÇÃO: Áries e Capricórnio, em conjunção com as energias do 5º e do 7º raios, são à 
parte. As outras constelações e raios se relacionam entre si, em todos os casos: 
 a. 1º Raio: Touro e Peixes, por meio de Vulcano e Plutão 
 b. 2º Raio: Leão e Virgem, por meio do Sol e Júpiter 



39 

 

 c. 3º Raio: Gêmeos e Libra, por meio da Terra e Saturno 
 d. 4º Raio: Escorpião e Aquário, por meio de Mercúrio e da Lua 
 e. 6 Raio: Câncer e Sagitário, por meio de Netuno e Marte 

 
Diante do exposto e partindo do fato básico da Grande Ilusão, é preciso lembrar que a 
exatidão da predição e da interpretação astrológicas serão baseadas em três fatores: 
 
1. A potência das formas-pensamento que foram construídas em relação com os doze 
signos. Estas formas-pensamento foram construídas originalmente ou ancoradas no plano 
mental pela Hierarquia na época atlante. Desde então sua potência só aumentou. Elas 
atuam como pontos focais para certas forças e capacitam o indivíduo, por exemplo, para 
estar em contato com grandes reservatórios de energias que o condicionam de maneira 
definida. 
 
2. A intuição do astrólogo. O cálculo do horóscopo serve para colocar o astrólogo em 
relação com o indivíduo, mas é de pouca utilidade para as duas partes se a intuição e a 
sensibilidade do astrólogo não estiverem ativas. 
 
3. A capacidade do astrólogo em qualquer período dado de responder às mudanças que 
se produzem continuamente, como a decalagem gradual e a mudança ocasionados pela 
precessão dos equinócios, ou o lento deslocamento do polo do planeta. A isto deve-se 
agregar que – à medida que o homem evolui – o mecanismo de resposta, os veículos da 
consciência, aperfeiçoam-se também paralelamente. Portanto, suas reações às 
influências planetárias e à energia das diversas constelações mudam com a mesma 
intensidade, fato que deve ser levado em conta. Em consequência, é essencial que o 
astrólogo moderno comece a estudar o ponto de evolução do sujeito, antes de calcular o 
horóscopo, assegurando-se do lugar que ele ocupa no caminho de evolução. Para isso é 
necessário fazer um estudo dos raios, investigando a qualidade, as características e os 
objetivos da vida. 
 
Oportunamente, os astrólogos serão capazes de calcular o horóscopo da alma, que é 
sensível a outras combinações de forças, diferentes das que controlam a vida da 
personalidade. O discípulo e o iniciado respondem distintamente às influências entrantes, 
e suas respostas diferem das do homem não evoluído ou da pessoa autocentrada. Isto 
terá que ser reconhecido. Quem vive “abaixo do diafragma” e reage às energias entrantes 
por meio dos centros inferiores terá um tipo de carta diferente do discípulo e do iniciado, o 
que vai requerer um modo de interpretação diferente. Já me referi a isso antes, e gostaria 
de lembrar alguns dos pontos mencionados: 
 
1. Os discípulos no Caminho do Discipulado são fortemente influenciados por Mercúrio e 
Saturno – um traz iluminação, o outro oferece oportunidades. 
 
2. Nas diversas iniciações, a influência dos planetas afeta o candidato de maneira  
totalmente distinta da anterior. As energias provenientes das constelações são vertidas 
ciclicamente através dos centros planetários. 
 
a. Na primeira iniciação, o discípulo tem que enfrentar as forças cristalizadoras e 
destruidoras de Vulcano e Plutão. A influência de Vulcano atinge as profundezas da sua 
natureza, enquanto que Plutão traz à superfície e destrói tudo que é um obstáculo nas 
regiões inferiores. 
 



40 

 

b, Na segunda iniciação, o candidato fica sujeito à influência de três planetas – Netuno, 
Vênus e Júpiter; os três centros – plexo solar, coração e garganta – são ativamente 
envolvidos. 
 
c. Na terceira iniciação, a Lua (velando um planeta oculto) e Marte, produzem um conflito 
terrível, mas finalmente o homem se libera do controle da personalidade. 
 
d. Na quarta iniciação, novamente Mercúrio e Saturno provocam grandes mudanças e 
uma revelação singular, mas seu efeito é muito diferente da experiência anterior. 
 
e. Na quinta e última iniciação, Urano e Júpiter aparecem e produzem uma “organização 
benéfica” da totalidade das energias que se encontram no instrumental do iniciado. 
Quando esta organização se conclui, o iniciado pode então “escapar da roda e viver 
verdadeiramente”. 
 
Durante todo esse tempo, a energia do Sol (velando um planeta sagrado até agora 
desconhecido) atinge o homem por meio do Anjo solar de maneira firme e persistente.  



41 

 

ALICE A. BAILEY 

 

 

ASTROLOGIA ESOTÉRICA  
 

 
Título do original em inglês: 

A Treatise on the Seven Rays: Esoteric Astrology 
 

Tradução: Núcleo Aquariano Brasil 
Revisão: Arminda L. Azevedo 

 
1ª edição digital em português, julho de 2023 

 

 
 

ÍNDICE 
 

Capítulo II 
    

             
       Página 
A NATUREZA DA ASTROLOGIA ESOTÉRICA .......................... 42 
  Considerações Preliminares  ..................................................... 42 
     1. Os Centros e os Triângulos de Força ................................. 43 
     2. As Cruzes e os Signos ........................................................ 45 
     3. Efeitos Espirituais das Constelações Zodiacais .................. 50 
   
 Aries, o Carneiro ........................................................... 50 
 Piscis, os Peixes ........................................................... 62 
 Aquarius, o Portador da Água  .................................... 71 
 Capricornus, a Cabra .................................................... 80 
 Sagittarius, o Arqueiro .................................................. 91 
 Scorpio, o Escorpião ..................................................... 100 
 Libra, a Balança ............................................................ 116 
 Virgo, a Virgem ............................................................. 129 
 Leo, o Leão  .................................................................. 145 
 Cancer, o Caranguejo ................................................... 157 
 Gemini, os Gêmeos ...................................................... 173 
 Taurus, o Touro ............................................................ 186 

    
 



42 

 

 

A NATUREZA DA ASTROLOGIA ESOTÉRICA 
 

CONSIDERAÇÕES PRELIMINARES 
 
Ficará evidente para vocês, tendo estudado o capítulo anterior, que um dos resultados a 
surgir pela impressão desta nova abordagem ao diagnóstico astrológico (no que diz 
respeito ao indivíduo) será o cálculo de horóscopos mais corretos dos seres humanos 
avançados, discípulos e iniciados, o que até agora não era possível fazer com exatidão. 
No entanto, só acontecerá se houver experimentação e investigação sábias e corretas. 
 
Admitimos dois grupos de regentes para dois tipos de pessoas: 
 
1. A série de regentes planetários ortodoxos geralmente aceita para o homem comum, 
não desenvolvido. 
 
2. Uma nova combinação de regentes e constelações para os que se encontram no 
Caminho. 
 
No entanto, é necessário lembrar que há um número infinito de permutações possíveis, 
de complexidades e relações, devido ao imenso número de combinações possíveis que 
há no caminho da vida do indivíduo e que dependem da etapa do seu desenvolvimento 
evolutivo. Este conjunto poderá ser dividido em três grupos através de uma ampla e 
necessariamente inadequada generalização: 
 
1. O homem comum e não desenvolvido, que vive abaixo do diafragma, no qual as 
energias e forças entrantes se concentram no plexo solar ou no centro sacro. 
 
2. Um grande número de pessoas que se encontram em uma etapa intermediária, cujas 
energias e forças estão centradas principalmente no centro inferior, mas que, ao mesmo 
tempo, e com frequência, atuam através do centro da garganta  e evocam uma tênue 
resposta dos centros do coração e ajna. 
 
3. As pessoas que se encontram em uma ou outra das etapas finais do Caminho, cuja 
ênfase está passando rapidamente dos centros inferiores para a tríade superior e com o 
centro mais elevado da cabeça em processo de despertar. Essas pessoas também se 
classificam em dois grupos: 
 
a. Aquelas que empregam usam o centro plexo solar como um vasto posto de distribuição 
para as energias entrantes e que estão começando a trabalhar por meio dos centros da 
garganta e do coração, cuja meta é despertar totalmente o centro ajna. 
 
b. Aquelas que usam todos estes centros, mas nas quais o centro do coração está 
plenamente desperto, e o triângulo de forças na cabeça (do centro ajna ao centro da 
cabeça e do centro da cabeça ao centro se encontra no bulbo raquidiano está começando 
a atuar. 
 
Quando estes centros estão todos despertando, suas combinações mais simples se 
exprimem pelos triângulos abaixo. A Ciência dos Triângulos está na base de toda 
dedução astrológica, como também dos centros do corpo humano. Isto vocês sabem, mas 
as quatro triplicidades da astrologia ortodoxa são apenas os rudimentos da verdadeira 
ciência, que está por trás das interpretações ortodoxas: 



43 

 

 
1. Base da coluna4; 

I. 2. Centro sacro; 
3. Centro plexo solar. 

 
           1. Centro da garganta; 
II. 2. Centro do coração; 
           3. Centro ajna. 
 

1. Centro ajna; 
III. 2.  Centro da cabeça; 

3. Centro no bulbo raquidiano. 
 
Lamentavelmente, o princípio organizador não é tão simples como pode parecer na 
tabulação acima, porque a ênfase, o enfoque, o método de coordenação e de vitalização, 
e a aparência destes triângulos esotéricos, variam com os tipos de raio. A Ciência dos 
Triângulos de Energia fundamenta a nova ciência esotérica, tanto na astrologia como na 
ciência de laya-yoga, ou ciência dos centros. Esta antiga yoga como também a ainda 
mais antiga ciência astrológica devem ser estudadas hoje em uma volta superior da 
espiral. Até agora o ensinamento dado sobre os centros foi herdado da época atlante e 
esteve velado nas antigas formas e fórmulas que, basicamente, são inadequadas para o 
nosso atual estado de desenvolvimento, grandemente avançado. O mesmo se pode dizer 
sobre a astrologia ortodoxa ou exotérica. As duas ciências devem ser reorientadas e 
reajustadas, e a astrologia deve se basear no entendimento mais profundo da relação que 
existe entre os planetas – sagrados e não sagrados – com os centros e certos “ciclos de 
polarização” importantes que resultam dos “períodos de crise” predeterminados. Esta 
última frase encerra uma verdade básica e importante. 
 
1. Os Centros e os Triângulos de Força. 
 
Como bem sabem, há cinco planetas não sagrados e sete que são considerados 
sagrados. Estas doze vidas planetárias (com seus próprios ciclos, pontos de crise e 
momentos de polarização) são estreitamente relacionadas com os sete centros. Os cinco 
centros ao longo da coluna vertebral são relacionados com os cinco planetas não 
sagrados. Porém, no homem comum, não evoluído, estão enfocados quase inteiramente 
no plano astral e no corpo astral. É preciso observar que: 
 
1. Dois dos planetas não sagrados (a Terra e a Lua) são vinculados a dois centros que, 
no homem muito evoluído, não têm importância maior: 
 
a. O baço, recebe emanações prânicas do planeta em que vivemos e diz respeito aos 
corpos etérico e físico e à relação física entre esses corpos; 
 
b. Um centro situado no peito, relacionado com a glândula timo. Este centro fica inativo no 
homem avançado, mas tem uma conexão com o nervo vago antes do despertamento do 
centro do coração. 
 
2. Dois dos planetas não sagrados – Marte e Plutão – atuam em conexão com o centro 
sacro (Marte) e o plexo solar (Plutão). Este último fica ativo na vida do homem que está 
“tornando-se vivo no sentido mais elevado, e sua natureza inferior se dissipa na fumaça e 
nas trevas de Plutão, que rege o solo ardente inferior, a fim de que o homem possa, em 

 
4 N. do T.: Estamos usando os termos anatômicos atuais da língua portuguesa. 



44 

 

verdade, viver no reino superior da luz”. 
 
3. O Sol (aqui representando Vulcano, que é um planeta sagrado) rege um centro situado 
na frente da garganta que está relacionado com as paratireoides e não com a glândula 
tireoide, que se relaciona com o centro da garganta. Este centro na parte frontal da 
garganta cai em desuso, à medida que se inicia o período de atividade criadora da 
garganta. Ele atua como “mediador” entre os órgãos de criação, o superior e o inferior 
(entre o centro sacro e o centro da garganta), e leva, no momento oportuno, àquela 
atividade criadora que é conscientemente a da alma em atuação consciente. Vulcano foi 
um dos primeiros trabalhadores criadores entre os homens, e também relacionado com 
“Caim que matou seu irmão”. O simbolismo contido nestes mitos antigos será facilmente 
interpretado pelo estudante intuitivo. 
 
Algumas das tarefas que me proponho a empreender nesta seção do Tratado sobre os 
Sete Raios são as seguintes: 
 
1. Considerar porque cinco dos sete raios se expressam através de dois grupos de 
planetas – sagrados e não sagrados – e também quais centros são regidos por estes dois 
grupos de raios. Assim, relacionaremos: 
 
a. Os sete centros do corpo etérico do homem; 
b. Os sete centros da quarta Hierarquia Criadora, da qual as sete raças são a expressão; 
c. Os sete centros planetários; 
d. Os sete e os cinco planetas, que são os centros de energia no sistema solar e que 
respondem à energia das doze constelações do zodíaco. 
 
Estes centros planetários serão estudados de dois pontos de vista: 
 
a. Do ponto de vista ortodoxo. 
b. Do ponto de vista do discipulado e da iniciação. 
 
2. Considerar as energias das três constelações principais à medida que são vertidas 
através de três constelações zodiacais, formando assim grandes triângulos de força 
entrelaçados. Portanto, nove das constelações zodiacais estão envolvidas, e elas, por sua 
vez, fusionam e mesclam suas energias em três correntes de forças principais no 
Caminho da Iniciação. Estas três correntes de forças fluem através de: 

 
a. Leão, Capricórnio e Peixes  
           para 
b. Saturno, Mercúrio e Urano (a Lua), 
           para 
c. Os centros da cabeça, o ajna e o centro do coração 
           para 
d. O centro da garganta, o plexo solar e a base da coluna vertebral. 
 
É preciso lembrar que o centro sacro e o baço são conectados primordialmente com a 
emanação planetária da própria Terra. 
 
 
3. Considerar as Três grandes Cruzes Cósmicas: 
 
 



45 

 

 
A Cruz Cardeal  A Cruz Fixa  A  Cruz Mutável 
 
a. Iniciação    Discipulado  Evolução 
b. O Logos planetário Humanidade  Reinos da Natureza 
c. Iniciação cósmica Iniciação solar Iniciação planetária 
d. Espírito   Alma   Corpo 
e. Vida   Consciência  Forma 
f.  Mônada   Ego   Personalidade 
g. Três Iniciações  Duas Iniciações Homem comum 

(Iniciados)     (Discípulos)              
 
e a relação destas três Cruzes com os doze planetas e o impacto geral sobre a alma em 
encarnação.  
 
4. Desenvolver o tema da interação entre os três grupos de planetas regentes, tal como 
exposto na Tabulação VI. Na totalidade de seus efeitos, são eles os instrumentos com os 
quais Deus cumpre os Seus propósitos. 
 
Antes de prosseguir com os aspectos mais técnicos do nosso tema, gostaria de 
desenvolver o tema do zodíaco, sua história e simbolismo, de um ângulo mais filosófico e 
espiritual, proporcionando a vocês uma imagem subjetiva da progressão do homem à 
medida que percorre “o movimento do Sol no caminho da vida”. Temos aqui uma frase 
técnica que se refere à atividade de um Sol, de um planeta, de uma Hierarquia ou de um 
homem, depois de passar por um “momento de crise” que resulta em um “período de 
polarização” que leva, inevitavelmente, a um novo impulso e a um salto para a frente. 
Estas três palavras – crise, polarização e impulso – são a base da lei cíclica e regem o 
processo evolutivo. Do ponto de vista da humanidade, a passagem do Sol em torno do 
zodíaco é, aparentemente, um lento e laborioso processo, que leva cerca de 25.000 anos. 
Do ângulo da visão interna é um salto no Caminho da Vida que dura somente um 
instante, “apagando o passado, o presente e o futuro na glória radiante do trabalho 
cumprido”.  
 
2. As Cruzes e os Signos. 
 
Acompanharemos o homem de signo em signo até que – com trabalho e dor – ele forja 
seu instrumental e desenvolve penosamente o mecanismo que o habilitará a chegar a um 
importante momento de crise em sua vida cíclica, quando começará a se liberar do 
caminho da grande ilusão, que peregrinou durante éons, de Áries a Touro via Peixes e – 
virando, começará a trilhar o caminho de luz de Áries a Peixes via Touro. Esta experiência 
que transforma o indivíduo está belamente expressa para nós na sexta parte de O Antigo 
Comentário: 
 

“A Cruz de muitas mudanças (a Cruz Mutável. A.A.B.) continua turbilhonando, 
carregando crucificada em si a forma de um homem, no qual se encontra a 
semente de toda ilusão. 
“Porém, da Cruz em que foi imolado – saiba ele ou não – ele desce e acha seu 
caminho (com dor e muitas lágrimas) para outra Cruz – uma cruz de luz 
ofuscante, de dor intensa, de amargas aflições e, ainda assim, a Cruz da 
Liberação. É uma Cruz estável, fixa nos céus e guardada pelo Anjo. 
 
Por trás dessa Cruz, outra Cruz aparece, mas que ele não consegue alcançar 



46 

 

(o Anjo guarda o caminho!) até que o Touro tenha despedaçado e lacerado o 
homem; quando então – brilha a Luz; até que a medonha Serpente tenha se 
enrodilhado no homem e o colocado de joelhos, quando então – ergue-se para 
a Luz; até que o Leão tenha sido domado e o segredo da Esfinge revelado, 
quando então – revela-se a Luz interna; até que o homem tenha levantado o 
seu cântaro de água e tomado posição entre os Portadores de água, quando 
então o fluxo da corrente da vida enche seu cântaro e drena o charco rançoso, 
limpa sua fonte e assim revela o caminho oculto que conduz à Luz mais 
recôndita, oculta pela Cruz final. Então, da Cruz do homem, o iniciado segue 
seu caminho, passa pelo Anjo e deixa para trás o véu interno rasgado, sobe à 
Cruz maior, penetra no dia, o dia final. Para ele, a roda parou. Para ele, 
desvaneceram-se o sol e as estrelas. Uma Luz intensa é vista...” 

 
As três cruzes do Monte Gólgota são os símbolos bíblicos destas três cruzes astrológicas: 
a Cruz Mutável ou comum, a Cruz Fixa e a Cruz Cardeal. 
 
Pediria que lembrassem que, embora eu trace a progressão do homem de signo a signo 
em torno do caminho zodiacal, não existe necessariamente uma sequência ordenada 
neste percurso, nem uma passagem simples de um signo para outro, tal como eu possa 
descrevê-las. Todas as almas chegam à encarnação no signo de Câncer. Com isto quero 
dizer que toda primeira encarnação humana se toma neste signo, que foi reconhecido ao 
longo das eras como “o portal para a vida daqueles que devem conhecer a morte”, assim 
como a constelação de Capricórnio é sempre considerada como outra porta, 
esotericamente chamada de “o portal para a vida daqueles que não conhecem a morte”. À 
medida que as eras vão transcorrendo, o homem entra e sai de todos os signos, o signo 
específico sendo determinado pela natureza do raio da personalidade que, como bem 
sabem, muda de vida em vida. Nesses signos aprende as lições necessárias, amplia seu 
horizonte, integra sua personalidade, começa a sentir a alma condicionadora e, assim, 
descobre sua dualidade essencial. Quando se encontra no Caminho do Discipulado (no 
qual incluo o Caminho de Iniciação) diz a tradição ocultista que ele então passa a ser 
condicionado pelo Observador infatigável, a alma, e fica sujeito (nas etapas finais do 
Caminho) a exatamente doze encarnações, passando uma em cada um dos doze signos. 
Nelas ele tem que demonstrar a sua capacidade ao passar por grandes momentos de 
crise em cada uma das constelações da Cruz Fixa em particular. De um ponto a outro, de 
uma etapa a outra e, finalmente, de uma Cruz a outra, luta por sua vida espiritual nas 
doze casas e nas doze constelações. É submetido a inúmeras combinações de forças e 
energias – de raio, planetárias, zodiacais e cósmicas – até que se “feito novo” e se torna 
um “homem novo”, é sensível a toda gama de vibrações espirituais no nosso sistema 
solar e alcança aquele desapego que o habilitará a escapar da roda do renascimento. Isto 
cumpriu ascendendo as três Cruzes – a Cruz da Personalidade ou da forma cambiante; a 
Cruz do Discípulo ou da alma eterna, e a Cruz do Espírito. Isto significa de fato que 
passou por três crises transcendentes no ciclo de sua vida: 
 
I. A Crise da Encarnação   A Cruz Mutável. 

A Subida na Roda    Personalidade e vida da forma. 
O Ciclo do Renascimento na forma  Experiência. 

 
Manifestação da Humanidade 

 
II. A Crise de Reorientação    A Cruz Fixa. 

A Passagem para a segunda Cruz  A vida da alma. 
Preparação para o Segundo Nascimento Consciência. 



47 

 

 
Manifestação da Natureza Crística 

III. A Crise de Iniciação    A Cruz Cardeal. 
A Transfiguração     A Vida do Espírito. 

 
Manifestação da Divindade 

 
Em nosso estudo do sistema de energias entrelaçadas na medida que afetam e 
condicionam um ser humano, o tema das Três Cruzes é de interesse profundo e prático, 
especialmente porque elas proporcionam aqueles pontos de crise em que um homem sai 
do caminho comum da evolução e percorre o caminho do discipulado ou – depois da 
terceira iniciação – sobe na terceira Cruz. É o que será a base do nosso pensamento e 
tudo o que tenho a dizer. Manter com constância pensamentos profundos sobre as doze 
energias básicas (cinco maiores e sete menores que são, na realidade – exceto pela 
reversão astral devido à Grande Ilusão – sete maiores e cinco menores), será muito útil. 
Essas energias atuam na expressão humana por meio dos Senhores dos doze signos e 
dos doze Regentes planetários. Estas doze energias básicas emanam das sete estrelas 
da Ursa Maior (transmitidas pelas sete estrelas da Ursa Menor). Duas delas vêm de Sirius 
e três das Plêiades. Este conjunto (se posso usar um termo tão pouco ortodoxo) será a 
condição da esfera solar de influência maior no final da Grande Era de Brahma, como se 
denomina esotericamente. No “intervalo da evolução” (o que é uma tradução inadequada 
de uma frase ocultista aplicada a um ciclo mundial nos Arquivos dos Mestres) estas 
energias são atenuadas em forças, passando a ser literalmente dezesseis ao todo – do 
ângulo da manifestação, Eu lembraria a vocês – e perfazem literalmente 7 + 7 + 2 =16 = 
7. Nestes números está oculto o mistério do nosso processo evolutivo. Porém, como 
sempre, é preciso acentuar os Raios de Energia e Qualidade, à medida que fluem através 
das constelações zodiacais e dos planetas. A nova astrologia, portanto, baseia-se 
necessariamente no entendimento dos raios. O quadro a seguir é fundamental nas 
implicações a este respeito, e é sobre o conjunto deste quadro que se fundamenta tudo 
que direi. 
 
Sete estrelas da Ursa Maior são as Fontes de origem dos sete raios do nosso sistema 
solar. Os sete Rishis da Ursa Maior (como são chamados) se expressam por meio dos 
sete Logos planetários, que são Seus representantes, e em relação aos Quais exercem o 
papel de protótipos. Os sete Espíritos planetários se manifestam por meio dos sete 
planetas sagrados. 
 
Cada um dos sete Raios provenientes da Ursa Maior é transmitido para o nosso sistema 
solar por meio de três constelações e seus planetas regentes. O quadro a seguir deixa 
isso claro, mas deve ser interpretada somente em termos da atual revolução da grande 
Roda Zodiacal (25.000 anos): 
 

TABULAÇÃO VIII 
 
Raio   Constelações   Planetas Planetas  
       (ortodoxos) (esotéricos) 
 

 Aries, o Carneiro  Marte  Mercúrio 
 
I. Vontade ou Poder Leo, o Leão   Sol  Sol 
   Capricornus, a Cabra  Saturno  Saturno 
   Gemini, os Gêmeos  Mercúrio Vênus 
 
II. Amor-Sabedoria Virgo, a Virgem   Mercúrio Lua (velando um planeta) 



48 

 

   Piscis, os Peixes  Júpiter  Plutão 
   Cancer, o Caranguejo  Lua  Netuno 

Gemini, os Gêmeos  Mercúrio Vênus 
 
III. Inteligência Ativa Libra, a Balança  Vênus  Urano 
   Capricornus, a Cabra  Saturno  Saturno 
   Taurus, o Touro  Vênus  Vulcano 
 
IV. Harmonia através Scorpio, o Escorpião  Marte  Marte 
 do conflito Sagittarius, o Arqueiro  Júpiter  Terra 
   Leo, o Leão   Sol  Sol 
 
V. Ciência Concreta Sagittarius, o Arqueiro  Júpiter  Terra 
   Aquarius, o Portador da Água Urano  Júpiter 
   Virgo, a Virgem   Mercúrio Lua 
 
VI. Idealismo-Devoção Sagittarius, o Arqueiro  Júpiter  Terra 
   Piscis, os Peixes  Júpiter  Plutão 
   Aries, o Carneiro  Marte  Mercúrio 
 
VII. Ordem Cerimonial Cancer, o Caranguejo  Lua  Netuno 
   Capricornus, a Cabra  Saturno  Saturno 

 
 
Ficará evidente para vocês quanto trabalho de correlação e quanto reajuste de ideias 
serão necessários para que a nova astrologia tenha uma utilidade prática e substitua 
oportunamente a que prevalece no momento atual. Esta nova astrologia incorpora 
realmente cinco ciências: 
 
1.  A Ciência dos Raios. 
2.  A Ciência da Interpretação Esotérica, que se realiza através de: 
3.  A Ciência dos Triângulos. 
4.  A Ciência dos Centros. 
5.  A Ciência do Destino. 
 
Esta última ciência, a Ciência do Destino, terá por base as quatro anteriores e constituirá 
uma interpretação do futuro fundamentada em um correto entendimento dos raios – 
pessoais e egoicos – e da influência dos triângulos – zodiacal, planetário, racial e 
humano. Chega-se a estes últimos triângulos, os triângulos humanos, pelo estudo dos 
centros do indivíduo. Quando tudo isto estiver determinado e calculado no novo estilo de 
horóscopo que será desenvolvido posteriormente, a Ciência do Destino será aplicada e as 
indicações do futuro serão descobertas. Disso, o horóscopo pessoal progredido é a 
semente embrionária. 
 
É possível obter algumas indicações dos valores relativos pelo exame dos triângulos 
humanos, como expostos no Tratado sobre o Fogo Cósmico, que propõe  o seguinte: 
 
“O estudante seria recompensado se observasse a interessante sucessão de triângulos 
que devem ser encontrados e a maneira como devem ser vinculados pela progressão do 
fogo antes que este fogo possa vivificá-los perfeitamente, e mais tarde passar para outras 
transmutações. Podemos enumerar alguns destes triângulos, mantendo sempre em 
mente que, de acordo com o raio, assim procederá a ascensão geométrica do fogo e, de 
acordo com o raio, assim serão tocados os pontos em sequência ordenada. Nisto reside 
um dos segredos da iniciação, como também alguns dos perigos incidentais à publicação 
prematura de informações sobre os raios. 
 



49 

 

 
 

1. O triângulo prânico. 
a. O centro entre os ombros. 
b. O centro nas proximidades do diafragma. 
c. O baço. 

 
2. O homem controlado pelo plano astral. 

a. A base da coluna vertebral. 
b. O plexo solar. 
c. O coração. 

 
3. O homem controlado pelo plano mental. 

a. A base da coluna vertebral. 
b. O coração. 
c. A garganta. 

 
4. O homem parcialmente controlado pelo Ego, o homem avançado. 

a. O coração. 
b. A garganta. 
c. A cabeça, isto é, os quatro centros menores e sua síntese, o centro ajna. 

 
5. O homem espiritual até a terceira iniciação. 

a. O coração. 
b. A garganta. 
c. Os sete centros da cabeça. 

 
6. O homem espiritual até a quinta iniciação. 

a. O coração. 
b. Os sete centros da cabeça. 
c. Os dois lotos de multipétalas. 

 
Todos estes diferentes períodos mostram diferentes radiações triangulares. Não 
podemos deduzir do exposto acima que se o fogo está concentrado em um dos 
triângulos, que não estaria presente em outro. Quando o fogo obtém livre 
passagem em um dos triângulos, ele arde continuamente, mas há sempre um 
triângulo mais radiante e luminoso que os outros. É examinando esses brilhantes 
triângulos de luz, irradiados de rodas e vórtices de fogo que o clarividente e os 
instrutores da raça podem apreciar a posição de um homem no esquema geral e 
julgar o seu grau de desenvolvimento. Na culminação da sua experiência de vida, 
quando o homem alcançou a sua meta, cada triângulo é um caminho radiante de 
fogo, cada centro é uma roda viva de força ígnea girando em uma velocidade 
vertiginosa; nesta etapa, o centro não só gira em uma direção específica, como 
também literalmente gira sobre si mesmo, formando um globo iridescente, 
flamejante e vívido, de puro fogo, mantendo em seu interior uma certa forma 
geométrica e vibrando ao mesmo tempo tão rapidamente, que o olho pouco 
consegue seguir. Acima de tudo, vê-se ao alto da cabeça uma emissão de fogo 
que parece tornar os outros centros insignificantes; do coração deste loto 
multipétalas emana uma chama de fogo que revela o matiz básico do raio do 
homem. Esta chama se eleva e parece atrair para si um concentrado de luz 
elétrica, que é a corrente descendente do Espírito, que vem do plano mais 
elevado. Isto indica a fusão dos fogos e a libertação do homem dos grilhões da 



50 

 

matéria”. (Tratado sobre o Fogo Cósmico, págs. 169-171 da edição em inglês). 
 
Atualmente, as cartas são confeccionadas com base na condição da personalidade ou do 
raio da personalidade, no caso em que o astrólogo tenha a capacidade de saber ou de 
presumir tal raio com exatidão. No entanto, quando se trata de uma pessoa avançada, 
com frequência a carta estará errada, porque os planetas que regem o homem não 
desenvolvido ou o homem comum deixaram de exercer influência sobre o homem 
espiritual e o discípulo. O homem comum é condicionado principalmente pelos 
acontecimentos do plano físico da vida, pela posição dos planetas nas doze casas, as 
quais, por sua vez, são condicionadas por certas influências cármicas que o homem 
avançado já transcendeu ou está transcendendo. Oportunamente, o horóscopo será 
calculado com base no raio da alma e os signos zodiacais que regem as atividades e as 
influências do grupo atual de Regentes planetários serão consideravelmente minoradas. 
Novas potências planetárias (portadoras de energias zodiacais) controlarão e tomarão o 
lugar das antigas, pondo o homem em contato com forças diferentes. Finalmente chegará 
o momento em que será sensível a toda gama de vibrações; os mapas calculados serão 
denominados “mapas das cruzes” e não serão simples indicações das influências 
planetárias nas doze casas. Não creio que já exista algum astrólogo vivo capaz de fazer 
isso. É com este tipo de mapa que os Mestres medem Seus discípulos, e é muito 
interessante. Já me referi a eles neste tratado. Estes “mapas das Cruzes” são preparados 
antes da terceira iniciação, quando o homem começa a se “aproximar” da Cruz Cardeal 
dos céus. Lembraria a vocês, embora seja uma informação supérflua, que a quinta 
iniciação maior no nosso planeta é a primeira iniciação cósmica, assim como a terceira é 
a primeira do sistema. As duas primeiras iniciações têm implicações planetárias. A 
afirmação acima tem uma profunda significação astrológica de caráter esotérico. 
 
3. Efeitos Espirituais das Constelações Zodiacais. 
 
Passarei a descrever para vocês o efeito espiritual causado pela passagem da alma em 
torno da roda da experiência. Procuraremos examinar, no caso de cada constelação, o 
efeito geral que exerce sobre a alma – que passa pela experiência – do ângulo ortodoxo, 
à medida que vai de Áries a Touro via Peixes, e em seguida – como discípulo, sob outras 
influências – vai de Áries a Peixes via Touro. O processo usual se reverte e o homem se 
reorienta e “fica de frente para o Oriente”, como se diz em termos esotéricos. Ele 
expressa então, na maneira mais elevada possível, as qualidades de raio de sua alma, 
assim como, no primeiro caso, expressou a qualidade do raio da personalidade. 
 
Não me é possível ser mais específico. Procuro somente dar algumas pistas e 
implicações de caráter espiritual e transmitir uma ideia geral dos efeitos da grande ilusão 
sobre as condições resultantes e, em seguida, ilustrar o resultado das grandes provas a 
que todo discípulo, a certa altura, deve ser submetido, quando ele reverte a direção da 
roda da vida. 
 
 
ARIES, O CARNEIRO 
 
Estritamente falando, o que tenho a dizer agora se refere ao tipo puro de primeiro raio, 
porque Áries é o signo zodiacal pelo qual o primeiro Raio de Vontade ou Poder chega à 
nossa vida planetária. Tipos puros são raros e, neste período da evolução, são quase 
desconhecidos. A maioria das pessoas é regida pelo raio de sua personalidade e no 
momento atual os tipos de primeiro raio se expressam através de suas personalidades, 
que se encontram em todos os raios. Gostaria simplesmente de lhes pedir que 



51 

 

considerassem o que tenho a dizer do ângulo dos efeitos sobre o caráter, dos problemas 
apresentados, e da qualidade desenvolvida. É quase impossível ser mais explícito até que 
a Ciência dos Raios tenha se desenvolvido. O astrólogo deve determinar o tipo de raio 
para estar em medida de calcular o adequado horóscopo da alma. Minhas observações 
são, portanto, gerais e não específicas, universais e não particulares. Não imponho 
nenhuma doutrina. Indico certas fases de especulação que podem se mostrar 
esclarecedoras e úteis. 
 
Áries é uma das Constelações da Cruz Cardeal dos céus. É a Cruz de Deus, o Pai e, 
portanto, da Mônada que se encarna. É a expressão da vontade ou poder, à medida que 
se expressa por meio do grande processo criador. Quando o iniciado (como veremos 
mais adiante) se transfere para a Cruz Cardeal, da qual desceu quando veio à 
encarnação (tendo em seu lugar subido para a Cruz Comum ou Mutável), ele deixa de se 
identificar com a forma e até mesmo com a alma, e se identifica com a vontade da 
divindade e com o plano e o propósito eternos. Essa vontade se torna então seu plano e 
propósito; não conhece outro em um sentido desconhecido até mesmo para um iniciado 
de terceiro grau. Ele entra assim na Câmara do Conselho de Deus; torna-se parte do 
conselho de Shamballa. Já não atua simplesmente como membro da Hierarquia no plano 
mental, agora pode atuar por entre os três centros do mundo: Humanidade, Hierarquia e 
Shamballa. 
 
Áries inicia o ciclo de manifestação. Todas as almas, como entidades individuais, vêm 
pela primeira vez à encarnação humana no signo de Câncer, emergindo como entidades 
mentais no signo de Áries, como entidades emocionais e de desejo no signo de Touro, e 
como entidades vitais no signo de Gêmeos, tomando então forma física em Câncer. 
Trata-se de um ciclo involutivo, subjetivo. Assim emergem no oceano da existência do 
plano físico, no mundo da matéria. No entanto, o primeiro impulso desperta em Áries, 
porque Áries é o lugar onde a ideia original de empreender uma atividade toma forma. É o 
berço das ideias e uma ideia real é, na realidade, um impulso espiritual que toma forma –
subjetiva e objetiva. Ali tem origem a resposta da alma ao aspecto ou qualidade mais 
elevado da deidade, porque ali aparece a “vontade de encarnar”. O aspecto do primeiro 
raio da Mônada, respondendo ao primeiro aspecto da deidade, evoca resposta do aspecto 
do primeiro raio da alma, e o primeiro passo para a encarnação é dado neste plano no 
sistema que é o plano mental. Áries “desperta a vontade de chegar ao mais baixo e ali 
controlar, conhecer o limite extremo e assim enfrentar todas as experiências” – assim 
expressa uma antiga instrução. 
 
As notas-chave do signo de Áries são em número de quatro, todas transmitindo a mesma 
ideia. Elas podem ser expressas nos quatro preceitos a seguir, que são dados, 
simbolicamente à alma que encarna: 
 
1. Expresse a vontade de ser e fazer. 
2. Desenvolva o poder de se manifestar. 
3. Entre na batalha pelo Senhor. 
4. Chegue à unidade pelo esforço. 
 
Criação – Ser – Atividade – Luta – Síntese, são a natureza do Senhor da primeira 
constelação, capacitando-o a exercer influência no nosso planeta para esses resultados. 
 
Assim começa o grande ciclo de luta para a expressão, e as palavras basilares de A 
Doutrina Secreta, que bem conhecem, expressam a meta e o propósito do primeiro signo 
da Cruz Cardeal: 



52 

 

 
“A matéria é o veículo para a manifestação da alma neste plano de 
existência; a alma é o veículo em um plano mais elevado para a 
manifestação do espírito; os três são uma trindade sintetizada pela vida que 
os compenetra a todos”. (D.S., volume 1, pág. 80 da edição em inglês).  

 
O que aparece em Áries como energia espiritual, entra na etapa de alma em Câncer, 
signo no qual a alma encarna pela primeira vez na forma, chega a um ponto de equilíbrio 
em Libra, signo em que alma e personalidade alcançam um equilíbrio de cooperação e, 
em Capricórnio, a natureza vontade chega à realização e se cumpre uma meta 
visualizada. Em Capricórnio o homem ou alcança as alturas da ambição pessoal ou se 
torna o iniciado, atingindo seu objetivo espiritual. A diferença entre essas duas metas 
depende do modo de progressão em torno da roda da vida. É preciso lembrar – mais uma 
vez generalizando e falando em termos simbólicos – que as Cruzes também giram, sendo 
elas mesmas os raios da Grande Roda. O homem não desenvolvido vai de Áries a 
Capricórnio e de Libra a Câncer, enquanto que o homem desenvolvido reverte o 
processo. Para maior clareza, poderíamos considerar que a grande experiência da vida 
se dá nas três rodas que estão dentro da roda da vida, considerando-as de três ângulos: 

 

  1. A Roda da Encarnação. 
  2. O ciclo da evolução comum. 
 

I 
 3. O período do cativeiro em que o homem está 

atado à roda. 
  4. A quádrupla influência da Cruz Comum. 
  5. A vida nos três Mundos. 
  6. O desenvolvimento da Personalidade. 
 

 

  1. A Roda ajustada ou revertida. 
  2. O ciclo de iniciação. 
 

II 
 3. O período de emersão, em que o homem muda a 

revolução da roda. 
  4. A quádrupla influência da Cruz Fixa. 
  5. A vida nos cinco mundos da evolução supra-humana. 
  6. O desenvolvimento da alma através da personalidade. 
 

 

  1. A Roda controlada ou dominada. 
  2. O ciclo de iniciação. 
III  3. O período de liberação do trabalho da Grande 

Roda. 
  4. A quádrupla influência da Cruz Cardeal. 
  5. A vida nos sete mundos dos nossos sete planos. 
  6. Fusão de espírito, alma e personalidade. 

 
 

Áries, portanto, dá início ao processo da “iniciação mais antiga”, pela qual toda a família 
humana já passou e passará. A primeira grande iniciação cósmica (no que diz respeito à 
humanidade) é a iniciação na encarnação – a iniciação da individualização. Este processo 
culmina éons depois, na reversão da roda e no cumprimento de uma meta precisa em 
Capricórnio. Culmina na conquista da transferência da Cruz Fixa para a Cruz Cardeal 
que, por sua vez, é a sequência lógica da transferência da Cruz Mutável ou Comum para 
a Cruz Fixa. Em sua manifestação inferior, Áries é o criador das atividades, condições e 



53 

 

processos que levam à manifestação da alma por meio da forma e, posteriormente, aos 
empreendimentos criadores mais elevados que, no devido tempo, levam o espírito a se 
manifestar por meio da alma. Estes processos demonstram, oportunamente, a verdadeira 
natureza da triplicidade que já mencionei nas primeiras páginas deste Tratado: Vida-
Qualidade-Aparência.  
Áries é também o abastecedor de Fogo (Fogo Elétrico) para o nosso sistema solar e o 
dispensador da natureza dinâmica de Deus, que contém em si as qualidades do calor que 
fomenta e nutre e também do fogo que queima e destrói. Do ponto de vista da astrologia 
esotérica, há três signos principais nos quais as  “três mortes” são experimentadas: 
 
1. Áries, que em diferentes pontos no Caminho da Vida força a alma a penetrar no solo 
ardente e a submete a um processo de purificação durante a encarnação. Por meio do 
fogo menor da mente “selvas de experiência são incendiadas e se dissolvem em chamas 
e então o Caminho fica claro e a visão desobstruída é alcançada”. (O Antigo Comentário) 
 
Por meio dos ardentes processos de guerra e luta, aos quais a influência do regente 
planetário Marte, o Deus da Guerra, submete o indivíduo, ocorre a necessária purificação. 
A mesma purificação, mas desta vez pela visão, chega ao homem desenvolvido por meio 
da atividade do regente subjetivo do planeta, Mercúrio, princípio de iluminação que libera 
a mente, dirige o caminho pela vida que o homem deve seguir e o habilita a ficar 
consciente do Plano divino que está na base de toda sua experiência ardente. 
 
2. Escorpião ocasiona oportunamente a morte da personalidade. Trataremos desse ponto 
mais adiante quando considerarmos este signo. Esotérica e exotericamente, Escorpião é 
o signo da morte e do enterro na terra, da descida às profundezas para ser novamente 
elevado às alturas (ao pico da montanha em Capricórnio). Afirma-se em alguns livros 
muito antigos que “o calor da terra, a mãe, e o ferrão do escorpião são os dons benéficos 
que o girar da roda proporciona ao homem no início e no final”. Estes dons, quando 
aceitos e usados, levam um homem à liberação e, com o tempo, o livram do controle e da 
dor da Cruz Fixa. 
 
3. Peixes assiste a renúncia ou a morte de todas as influências que sujeitam o homem à 
roda do nascimento e sua liberação do controle da Cruz Mutável ou Comum. 
 
É interessante observar que cada um destes três signos da morte se encontra em uma 
cruz distinta: 
 
a. Áries  A Cruz Cardeal. 
b. Escorpião A Cruz Fixa. 
c. Peixes  A Cruz Mutável. 
 
É a influência desses três que produz “as três mortes necessárias e determinadas” na 
vida do ser humano. Estou me referindo aos signos, independentemente de seus 
regentes planetários. Há algo nessa energia que é vertida através desses signos que 
predetermina um processo de cristalização e de destruição, a certa altura, de algum tipo 
de controle da forma. O Antigo Comentário expressa estas ideias nos seguintes termos: 
 

“O fogo ardeu e, por meio desse fogo, morri para a vida e assim nasci para a 
morte. E novamente morri para a forma”. (Áries) 
“O calor da terra, a têmpera ardente da mãe, destruiu a forma, liberou a alma e 
assim morreu o eu inferior”. (Escorpião)  
“As águas afogaram o homem. O peixe foi forçado a desaparecer. Depois 



54 

 

apareceu de novo, mas somente para morrer, senão para morrer e trazer a 
salvação”. (Peixes) 

 
Assim são descritas, simbolicamente, a morte pelo fogo, a morte pela terra e a morte pela 
água – queima, sufocamento e afogamento – mas, neste ciclo mundial, não se conhece 
nem se compreende a morte pelo ar. Portanto, não existem quatro mortes, já que a meta 
do nosso sistema, durante a manifestação, é “iniciação ou liberação pelo ar”, para que o 
pássaro da vida possa voar livremente fora do tempo e do espaço. Este conceito que a 
Lei de Correspondência nos dá sobre a morte final está implícito nas palavras liberação, 
renúncia e iniciação final, o que pouco significa para a humanidade, pois se refere ao 
Logos planetário e ao Seu ciclo de vida. As três mortes que recolhem o homem, o 
indivíduo e a família humana como um todo, liberam a alma para três grandes centros 
planetários: 
 
1. A morte por afogamento, ou pelas águas em Peixes libera o homem mais uma vez para 
o grande centro que chamamos de Humanidade, onde ele adquire experiência. É nisso 
que reside o mistério das deusas-peixe deste signo, que “geram continuamente seus 
filhotes”. 
 
2. A morte por sufocamento em Escorpião libera o homem para o centro planetário que 
chamamos de Hierarquia. 
 
3. A morte pelo fogo, a queima em Áries, libera o homem para outro centro, ao qual 
damos o nome de Shamballa. 
 
Há muito ainda a extrair – não é mesmo? – destas ideias que lhes ofereço como 
sugestões e indicações a respeito da Ciência dos Triângulos, a base esotérica da 
astrologia, assim como a doutrina da trindade (micro e macrocósmica) é a base esotérica 
do ocultismo. Por isso há três tipos de morte. Esta ciência do Morrer Divino está por trás 
da bem conhecida frase: “O Cordeiro imolado desde a fundação do mundo”. Quando a 
relação entre Áries, Escorpião e Peixes for devidamente entendida (como ligação e fusão 
das três cruzes), uma nova luz será lançada sobre as ciências subsidiárias – esotéricas e 
exotéricas. Será esclarecido o ensinamento contido em A Doutrina Secreta sobre as 
mônadas reencarnantes que são denominadas de Sacrifícios Divinos, Senhores do 
Conhecimento, da Vontade e do Sacrifício. Estas mônadas, que somos nós, são os 
Senhores da Perseverante e Incessante Devoção – devoção até a morte. 
 
Seria interessante observar também que através do planeta regente, Marte, o homem 
comum nascido neste signo está relacionado com Escorpião e, assim, a Cruz Cardeal se 
relaciona com a Cruz Fixa. Quando o horóscopo é considerado deste ângulo, é possível 
observar pontos de crise. Ao mesmo tempo, Áries se relaciona com o nascimento por 
meio de Mercúrio, que rege Áries esotericamente e também Virgem, de quem Mercúrio é 
o regente exotérico. Por Urano também, Áries se relaciona com Aquário, signo do serviço 
mundial que leva à morte e à liberação em Peixes. Urano é o planeta pelo qual a energia 
zodiacal flui, em relação com as Hierarquias criadoras do nosso planeta, de uma das 
estrelas da Ursa Maior. É destas relações que a astrologia esotérica trata e, por meio 
delas, o universal pode ser captado e o particular compreendido. O ser humano é mais 
importante em suas relações grupais oportunamente reconhecidas do que em sua vida 
individual, que é o que o horóscopo ortodoxo procura elucidar; ele só determina seu 
insignificante destino e sua sina sem importância. A astrologia esotérica indica sua 
utilidade grupal e o alcance de sua consciência potencial. 
 



55 

 

Lembraria a vocês que muitas vezes, quando o regente de um signo é dado como o Sol 
ou a Lua, farei alusão a um dos planetas ocultos, Urano ou Vulcano. Eles são 
empregados indistintamente, e fica difícil dizer a qual dos planetas esotéricos é feita 
referência, a menos que seja informado, daí minha referência acima a Urano. 
 
Com relação a Áries, que expressa ou é o agente principal do primeiro Raio de Vontade 
ou Poder, o raio do destruidor, diga-se que a energia do primeiro raio provém do Protótipo 
divino situado na Ursa Maior, que essa energia se transmuta na força e na atividade do 
Logos planetário de primeiro raio e que ela se manifesta como Sua tríplice atividade, sob 
a guia dos três planetas que a regem: Marte, Mercúrio e Urano.  
 
Marte incorpora a força de sexto raio que leva ao idealismo, ao fanatismo destrutivo e, 
muitas vezes, à luta, ao conflito, à guerra, ao esforço e à evolução. A ideia de Deus em 
Áries se torna o plano concreto em Capricórnio, seja esse objetivo o pleno florescimento 
da vida planetária em todas as suas formas, a ambição de uma personalidade que 
desenvolve suas próprias ideias e projetos ambiciosos de caráter mundano, ou a 
aspiração espiritual (ambição mundana transmutada em seu aspecto superior) do 
iniciado, que procura implementar os planos de Deus e desenvolvê-los como se fossem 
seus. Em todos os casos, Marte leva ao campo de batalha em Escorpião.  
 
Mercúrio, incorporando a energia do quarto raio, oportunamente leva o homem em torno 
da roda da vida e, por meio do conflito, habilita-o a atingir a harmonia. Mercúrio ilumina a 
mente e é o mediador entre a alma e a personalidade, sendo o Mensageiro dos Deuses. 
Esta ação mediadora produz, no primeiro caso, uma inevitável oposição entre os pares de 
opostos e um conflito de longa duração, conflito que, finalmente, se esgota na vitória e na 
dispersão da ilusão por meio da iluminação da mente inferior. A literatura esotérica afirma 
com frequência que Mercúrio e o Sol são um. O Sol é o símbolo do Filho de Deus, o 
mediador entre o Pai-Espírito e a Mãe-Matéria. Portanto, Mercúrio guia Áries à Virgem 
(novamente falando em termos simbólicos) onde a ideia ou a Palavra de Deus começa a 
tomar forma e, em consequência, a vida latente em Áries leva à “crise da hora do 
nascimento”, previamente ao nascimento do Cristo, considerado na escala cósmica, 
embora o nascimento do Cristo individual tenha lugar em Capricórnio, ao término do 
necessário período de gestação.  
 
Urano personifica a energia do sétimo raio e sua ação é análoga à de Mercúrio, porque o 
sétimo raio relaciona espírito e matéria e reúne o fogo elétrico com o fogo por fricção, 
assim produzindo a manifestação. Urano leva a alma para o solo ardente durante as 
etapas finais do Caminho, quando o fogo de Áries e os fogos engendrados pela potência 
de Urano produzem o calor flamejante do solo ardente final. O iniciado deve atravessar 
finalmente este solo ardente. Urano rege a via oculta e, em sentido esotérico, está 
vinculado com o Hierofante dos Mistérios da Iniciação. 
 
Portanto, em relação a Áries e à vida da alma, que entra em manifestação subjetiva neste 
signo, temos certos signos afins nos quais a alma, em manifestação objetiva, passa por 
crises específicas e definidas: 
 
1. As crises do campo de batalha, que leva à batalha culminante em Escorpião e à 
liberação na vida em Capricórnio, o lugar das iniciações superiores, após a reversão da 
roda. 
 
2. A crise do lugar de nascimento em Virgem, produzida pela atividade de Mercúrio, que 
leva através de Leão ao nascimento do Cristo em Capricórnio. O indivíduo consciente-de-



56 

 

si em Leão se torna o Iniciado consciente-do-Cristo em Capricórnio. 
 
3. A crise do solo ardente, produzida pela atividade de Urano. Nela se penetra por livre 
escolha do iniciado, que faz sua escolha em Libra, o ponto de equilíbrio no qual – 
geralmente – ocorre o momento de reversão da roda. Ali o homem tem que decidir se 
continua como lhe é habitual e segundo seu costume ou se, revertendo a roda, atravessa 
o solo ardente para a liberação. Libra é o oposto polar de Áries e, portanto, estreitamente 
relacionado a ele.  
Observarão que os raios que estão relacionados a Áries ou se expressam através dele 
estão curiosamente equilibrados. Os Raios 1 e 7 são, um o mais elevado, o outro o mais 
inferior, e exigem um ponto de equilíbrio na roda que Libra proporciona. Os Raios 6 e 4 
levam a energia do segundo raio, o principal raio construtor, a esse processo equilibrador 
que capacita o homem para construir o novo e dotar-se de um corpo espiritual de 
manifestação. 
 
Também chamaria a atenção para o fato de que, por meio de Urano, Áries se relaciona 
com Aquário. Os nebulosos começos em Áries, o tênue surgimento das ideias 
incorporadas em estado latente – após o percurso da roda nas duas direções – trazem a 
liberação em Capricórnio e produzem o servidor do mundo em Aquário, que permanece 
voluntariamente na grande roda (usando a Cruz Cardeal como seus signos 
condicionantes), permanecendo assim dentro de sua esfera de influência, a fim de ajudar 
a humanidade a encontrar sua própria liberação da Cruz Fixa. 
 
Na trajetória zodiacal há quatro signos que são signos de nascimento, de início e de 
renovada realização cíclica: 
 
1. Áries, é o “berço das ideias divinas”, sejam estas ideias almas trazidas à encarnação e 
controladas por Marte até alcançarem o ponto de reorientação e se tornarem sensíveis à 
influência de Mercúrio, seja o nascimento das ideias de Deus sob a forma de planos 
hierárquicos, aos quais o iniciado se torna sensível. 
 
2. Câncer é o “berço da vida da forma”, a porta de entrada na encarnação física. É o signo 
em que nasce a humanidade como um todo formando uma unidade integrada, do 
surgimento do quarto reino da natureza. A humanidade “surgiu da pedra e da água e traz 
com ela sua morada” (como expressa o Antigo Comentário) e a consciência instintiva de 
massa vem à existência. Observem esta frase. 
 
3. Leão é o “berço do indivíduo”, o advento à forma do homem autoconsciente individual, 
emergindo da massa e do rebanho em Câncer, substituindo a consciência instintiva pela 
autoconsciência e pelo senso de responsabilidade de natureza pessoal. 
 
4. Capricórnio é o “berço do Cristo”, o lugar do “segundo nascimento” e o cenário para o 
surgimento do quinto reino da natureza quando chegar a hora. Neste signo o iniciado 
atinge uma percepção espiritual que mais tarde vai se manifestar em Aquário e em Peixes 
como homem, o trabalhador para o mundo, e como o homem, o salvador do mundo – os 
dois investidos de uma missão universal.  
 
É com base em indicações como estas que o astrólogo do futuro determinará o tipo de 
horóscopo que deverá calcular. Duas perguntas virão, e exigirão respostas racionais:  
 
1. O sujeito é uma personalidade, movendo-se pela roda, aperfeiçoando a 
autoconsciência e desenvolvendo uma personalidade integrada por meio da experiência e 



57 

 

da atuação da Lei do Carma, sujeito à Grande Ilusão, e chegando oportunamente ao 
ápice da ambição pessoal em Capricórnio? 
 
2. Ou essa pessoa está começando a se manifestar como alma, vertendo luz através das 
densas névoas da ilusão e se preparando para os grandes testes em Escorpião, aos 
quais se seguirá a iniciação em Capricórnio? 
 
 
Perguntas subsidiárias seriam, por exemplo: Para que morte o homem está se 
preparando? Seria uma crise iminente, que indicaria um nascimento em algum novo 
estado de consciência? A pergunta crucial, porém, a ser determinada em cada caso é: em 
que direção o homem está seguindo em torno da roda da vida? O horóscopo ortodoxo diz 
respeito à vida da personalidade, a forma estando ligada à “roda da vida quando gira da 
direita para a esquerda” (de Áries a Touro via Peixes). A alma, porém, está atada à roda 
que gira da esquerda para a direita de Áries a Peixes via Touro. É este movimento 
antagônico da roda “que gira sobre si mesma” (como a Bíblia expressa), que leva ao 
conflito experimentado na vida individual da humanidade e na vida do planeta. Nas 
primeiras etapas da evolução e na Cruz Mutável, a consciência está totalmente 
identificada com a vida da forma e com a vida da autoconsciência, autopreservação e 
autoenriquecimento.  Vem em seguida um intervalo em que esta consciência começa a se 
transformar em consciência de grupo e se identifica com a alma e com o propósito da 
alma. A experiência da Cruz Fixa abarca este período. Poderíamos observar aqui que a 
experiência nas três Cruzes tem um significado maçônico e uma correspondência com a 
Loja Azul: 
  

a. A Cruz Comum ... O grau E  A  

b. A Cruz Fixa ... O grau F  C  

c. A Cruz Cardeal ... O grau M M  
 
Muito virá à luz sobre a Maçonaria quando suas implicações astrológicas forem estudadas 
e compreendidas. Muito também será revelado sobre a vida e o propósito individuais 
quando o destino de certos planetas (nos distintos signos zodiacais) forem corretamente 
investigados e captados, e suas significações simbólicas forem interpretadas. Por 
exemplo, é bem conhecido, teórica e matematicamente, que:  
1. O Sol está exaltado em Áries. Aqui o Sol representa a vida do espírito que atinge sua 
plena expressão como resultado do grande processo evolutivo iniciado em Áries. A vida 
de Deus, que neste signo é “impelida à atividade”, chega oportunamente à plena 
maturidade. A latência se torna potência e a meia-noite se funde com o meio-dia. Deus, o 
Pai, rege. 
 
2. O poder de Vênus é diminuído neste signo. É um signo de detrimento para Vênus. Isso 
porque, quando o Sol está exaltado e resplandece em toda a sua glória, os outros 
luminares menores se desvanecem. Assim como a personalidade se perde de vista na luz 
da alma, o Anjo Solar, também a alma desaparece e seu poder e sua irradiação são 
eclipsados quando a Presença, velada até então, aparece e domina a cena ao término do 
grande ciclo mundial. É dito que as Mentes que se encarnam, seres humanos, os Anjos 
Solares, vieram originalmente de Vênus, mas, por sua vez, cedem lugar à Mônada, o 
UNO. A mente dá lugar à intuição, e a razão à percepção pura. 
 
3. Saturno “está em queda” em Áries. Isto tem dois significados, porque é um signo dual. 
Primeiro: Saturno é o Senhor do Carma, o que impõe a retribuição e exige o pagamento 
integral de todas as dívidas. Portanto, nos condena à luta pela existência, tanto pelo lado 



58 

 

da forma como pelo lado da alma. Por isso Saturno “caiu” quando o homem caiu na 
geração. Saturno “seguiu os filhos dos homens até seu habitat inferior”. Segundo: o poder 
de Saturno chega ao fim e sua obra completamente cumprida quando o homem (o 
homem espiritual) se libera do Carma e do poder das duas Cruzes, a Cruz Comum e a 
Cruz Fixa. Esotericamente, Saturno não pode seguir o homem até a Cruz Cardeal.   
 
Muito se poderia elaborar sobre este tema, mas o exposto acima dará uma indicação do 
significado esotérico destes três acontecimentos dentro de cada signo. Também podem 
dar amplas indicações sobre o homem cujo horóscopo está sendo estudado. 
 
Os decanatos também podem ser tratados de duas maneiras, segundo a direção que o 
homem está percorrendo na roda e, portanto, está entrando no signo, falando em termos 
simbólicos. Se está entrando em Áries quando estiver na Cruz Comum, ficará sob a 
influência de Marte, Sol e Júpiter, segundo Sepharial. Isto significa conflito, revelação e  
êxito na satisfação do desejo e da ambição, à medida que transcorrem os éons. Quando 
ele se reorienta e sobe à Cruz Fixa, ficará sob a influência de Júpiter, Sol e Marte, porque 
o iniciado e o discípulo culminam sua carreira em um desses signos, com um esforço e 
uma batalha final e dominante. Gostaria de observar que Alan Leo entreviu o significado 
interno dos decanatos quando atribuiu Marte, Sol e Vênus a esses três decanatos. Ele 
tocou a verdade da reversão subjetiva interna na roda, que traz outras energias e 
influências quando substituir Vênus por Júpiter. A mente e o coração devem estar 
coordenados e mobilizados quando a grande reversão ocorre. 
 
Vimos que Áries é o signo dos inícios – o início do processo criador, o primeiro passo da 
alma (o microcosmo do Macrocosmo já iniciado) para a encarnação; o início dos ciclos de 
experiência constantemente renovados, o início de um período em que a alma muda sua 
direção, objetivo e método para, finalmente, entrar no processo absolutamente definido 
que chamamos de regeneração espiritual e iniciação. Há quatro palavras de importância 
vital às quais voltaremos incessantemente que marcam as mudanças ao longo do nosso 
estudo do caminho de evolução ou do progresso da alma em torno da grande roda, como 
personalidade e como discípulo que se dirige para o processo final de liberação. Estas 
quatro palavras expressam os impulsos subjetivos e as motivações e, na realidade,  
introduzem quatro ciclos diferentes de progressão no Caminho, em suas diversas etapas, 
da individualização à iniciação. São elas: 
 
1. Recriação, pela qual a influência de Câncer, combinada com a de Áries, produz o 
impulso para a encarnação no plano físico. 
 
2. Regeneração, pela qual a crescente influência da Cruz Fixa, atuando sobre a Cruz 
Mutável, produz as mudanças internas que, oportunamente, levam a uma 
 
3. Reorientação, ou o grande ciclo de repolarização que ocorre sob a influência de Libra 
(Cruz Cardeal) e “a guinada do Touro em meio do caminho”, como é descrito nos livros 
antigos. Este processo de reorientação leva a um percurso em torno da roda no qual o 
homem interno subjetivo entra em expressão externa manifestada, e a personalidade 
recua para o segundo plano. Finalmente, seguem-se doze vidas durante as quais a etapa 
final da  
 
4. Renúncia é experimentada e o discípulo ou iniciado renuncia a tudo por amor à 
humanidade e a seu serviço, oferecendo-se no altar do sacrifício. Como resultado, ele 
alcança a liberação final.  
 



59 

 

Na realidade, esta liberação é de natureza duodécupla, pois a liberação, a vitória e o 
triunfo devem ser experimentados em cada signo, assim como o cativeiro, a derrota e o 
fracasso são experimentados em todos os signos do zodíaco, enquanto o homem atua 
como personalidade. Estas quatro palavras e seu significado fundamentam tudo que 
tenho a dizer sobre a experiência dual na grande roda da vida. Gostaria que mantivessem 
isso bem presente na mente. 
 
Ao percorrer o grande ciclo de Áries a Touro, o homem penetra novamente no signo de 
Áries pelo potente impacto de Touro, que nesta etapa de desenvolvimento nutre seu 
ardente desejo de obter vantagens materiais na encarnação física e incessantes 
empreendimentos mundanos. Depois de um período de recriação, vem em encarnação no 
signo de Peixes e recomeça a grande ronda de vida manifestada, pois Peixes é o oceano 
onde ele é “o peixe”, controlado pelas leis da substância ou existência material. Na 
segunda etapa, ele passa de Áries a Touro, porque finalmente o desejo se transmutou em 
aspiração. Depois de ter provado sua perseverança no ideal da vida espiritual nos signos 
intermediários, passa novamente no signo de Peixes, vindo de uma direção oposta do seu 
procedimento usual, tendo adquirido o direito de ascender à Cruz Cardeal dos Céus, o 
poder de tomar uma iniciação planetária final e o privilégio de entrar em um dos sete 
caminhos que mencionei em outros livros, o que oportunamente lhe outorga “a liberdade 
nos sete sistemas solares”, assim denominada para distinguir da “liberdade das sete 
esferas planetárias” que a experiência da iniciação lhe garantiu depois de um processo de 
intenso treinamento em uma ou outra das escolas planetárias (de acordo com seu tipo de 
raio) e na via do serviço escolhido.  
 
Descobriremos, assim, a significação das duas palavras-chave do signo de Áries: 
 
1. “E o Verbo disse: Que se busque a forma novamente”.  
     O homem. 
 
2. “Eu me exteriorizo e do plano da mente governo”.  
     O iniciado. 
 
A experiência leva ao controle, e neste signo o homem que está incorporado à força do 
primeiro raio desenvolve o poder de organização, a capacidade de dominar as forças e, 
particularmente, a energia da morte, de dominar o poder de destruição aplicado com 
amor, o domínio sobre as multidões, a capacidade de cooperar com o plano e o uso da 
Vontade, aplicada corretamente e com justiça no governo dos assuntos planetários. 
 
Antes de examinarmos os onze signos restantes do zodíaco, e a fim de lhes dar um 
esquema compreensível sobre o qual desenvolver a nova astrologia, por meio do qual 
poderão captar o procedimento dual da alma em torno da grande roda, gostaria de 
destacar que o que lhes dei sobre Áries será igualmente tratado quando examinarmos os 
outros signos. Compreenderão que indiquei as significações e assinalei algumas 
verdades que estão vinculadas com: 
 
1. A nota-chave dos signos. Essas notas expressam o efeito de base sobre o homem 
enquanto vai avançando em uma das duas direções. 
 
2. A natureza da Cruz sobre a qual o homem está crucificado em um determinado 
momento. 
 
3. A influência dos regentes planetários – ortodoxos ou esotéricos. 



60 

 

 
4. Os Raios que se expressam principalmente através de um determinado signo; a 
indicação do signo no qual ele possa estar encontra-se no regente planetário exotérico 
quando se trata da personalidade e no regente planetário esotérico quando se trata da 
alma. 
 
5. As Qualidades do signo e do homem que entrou em um determinado signo. 
 
6. A Interação entre um signo e seu polo oposto. 
 
7. Os planetas que estão exaltados, em detrimento, ou em queda em um determinado 
signo, pois esse estudo indicará as três fases do Caminho – com seu ciclo involutivo, em 
que se torna cada vez mais envolvido com a matéria ou na vida da Cruz Mutável, o 
intervalo de reajuste, ou a luta pela liberação que leva à subida na Cruz Fixa, e o período 
de liberação, ou sua subida final na Cruz Cardeal. 
 
8. A significação das palavras-chave para os modos de avançar através dos signos. 
 
9. O tema subjacente de todo signo zodiacal específico, que resulta das ideias de 
recriação, regeneração, reorientação e renúncia. 
 
Antes de tratar deste tema com relação a Peixes, há um ou dois pontos que gostaria de 
abordar. Devo elucidar certos problemas que podem surgir na consciência dos 
investigadores e estudantes, porque é impossível tratar deles a fundo nas observações 
introdutórias, o que poderia resultar em uma confusão quase insuperável na mente do 
investigador. Pouco a pouco trataremos dos diversos pontos discutíveis e, se tiverem 
paciência e forem capazes de se abster de conclusões sectárias, o quadro da nova 
astrologia começará a emergir com maior clareza em suas mentes. Por ora o reajuste das 
suas ideias produz uma temporária e inevitável confusão. 
 
Uma das perguntas que se coloca normalmente foi expressa por um estudante 
interessado em astrologia. Envolvia o problema a seguir e foi formulada da seguinte 
maneira: considerando-se a inevitabilidade de um homem oportunamente reverter o modo 
de seu transcurso pelos doze signos, em que momento e signo o Sol se reverte? Em que 
ponto, no percurso do zodíaco, pode ocorrer a reversão do Sol?  
 
A menos que vocês tenham captado alguma coisa da natureza da grande ilusão da 
constituição do Sol, será difícil compreender o significado da minha resposta. O Sol ao 
qual se referem é o Sol físico e seu curso aparente no céu. Esta “aparência” não mudará 
externamente e – eis aqui a declaração importante – o Sol real sob o qual a nossa vida 
planetária atuará oportunamente e ao qual o homem interno responderá, é o Coração do 
Sol. Quando este coração estiver exercendo controle, o homem espiritual viverá uma vida 
dual simultaneamente (que é sempre o problema do homem iluminado pela alma como 
também pela luz do dia). Esta vida dual será feita de um lado da nossa experiência 
cotidiana e, de outro, do nosso despertar interno no plano da alma. A personalidade 
continuará respondendo às influências que lhe chegam do Sol físico, mas sua vida ativa 
motivada e a experiência subjetiva do homem interno serão condicionadas pelas energias 
que lhe chegam do “Coração do Sol”. Gostaria de lembrar o ensinamento da Sabedoria 
Eterna transmitido em A Doutrina Secreta e que também elaborei em meus livros 
subsequentes, de que o Sol deve ser descoberto e conhecido em sua tríplice natureza, 
que é ternária como a Trindade. A tabulação abaixo pode servir para esclarecer mais um 
pouco esta ideia:   



61 

 

 
1. O Sol físico .....................  Forma ...   Personalidade .... Influenciando a Cruz  Mutável. 
2. O Coração do Sol .......... Consciência da alma .......... Influenciando a Cruz Fixa. 
3. O Sol Central espiritual .... Vida ..................................... Influenciando a Cruz Cardeal. 

 
Com a palavra “influenciando” me refiro às energias que são vertidas desses três 
aspectos do Sol pelas três Cruzes ao nosso planeta. Reflitam sobre isso e lembrem-se 
também que o nosso Sol se desloca através do espaço (carregando o nosso sistema 
solar em sua esfera de influência) em torno da nossa própria estrela central e 
condicionadora que, segundo se presume corretamente, situa-se na constelação de 
Touro, nas Plêiades. Ao mesmo tempo, o Sol parece, do ponto de vista do nosso planeta, 
estar passando pelos doze signos do zodíaco; trata-se de um símbolo considerado em 
escala macrocósmica, que ilustra de maneira dramática o ponto de vista egocêntrico do 
ser humano, o microcosmo. É interessante comparar o simbolismo e a verdade 
subjacentes, vinculados com os zodíacos maior e menor e com seus ciclos de doze 
meses e de 25.000 anos. Eles confirmam o que lhes transmiti sobre a alma, influenciada 
em dado momento pelos planetas esotéricos, e a personalidade, influenciada pelos 
planetas ortodoxos. O zodíaco maior é o símbolo da alma, e o menor o da personalidade. 
No ciclo da personalidade, o zodíaco menor condiciona a carreira da personalidade, e as 
doze casas planetárias são de importância predominante. Mais tarde, a influência 
exercida pelos doze signos substitui a influência dos planetas.  
 
Também gostaria de enfatizar – talvez desnecessariamente – que Sirius, a Ursa Maior e 
as Plêiades atuam por meio das doze constelações, vertendo suas influências através de 
nove delas em particular, mas estas constelações maiores não fazem parte do zodíaco 
que nos diz respeito. Elas, em conjunto com os sete sistemas solares dos quais o nosso é 
parte, são as dez constelações vinculadas a um zodíaco ainda maior, que não é 
condicionado pela significação numérica do número doze. Por isso o dez é considerado o 
número da perfeição. Nesse ponto, há muita confusão nas mentes de alguns estudantes 
menos avançados (falando em termos de astrologia).  
 

Para vocês é difícil compreender que o processo involutivo de todos os reinos da natureza 
está relacionado com o trânsito da alma (neste caso a anima mundi ou alma do mundo) 
de Áries a Peixes via Touro, mas não vice-versa. A anima mundi avança deste modo no 
arco involutivo, e não como a personalidade. A anima mundi passa para Peixes ao 
término de cada grande ciclo e não para Touro. Ela emerge em Câncer para sua 
manifestação externa, o signo de massa ou de vida grupal, o signo da atividade de massa 
ou grupal; sua consciência difusa ainda não foi individualizada como a consciência do 
homem foi. Quando a alma do mundo, depois de ter se deslocado em torno da grande 
roda, entrou em Câncer e chegou o momento para a quarta Hierarquia Criadora se 
manifestar como quarto reino da natureza, houve uma reversão, e o trajeto da anima 
mundi passou a ser o que é agora. Convém lembrar, com bastante cuidado, de que 
estamos estudando unicamente o homem, o homem individualizado, e suas reações às 
influências zodiacais e planetárias. Estamos examinando suas reações, mentais e 
emocionais, à grande ilusão e à realidade espiritual, à medida que elas atuam em sua 
vida objetiva e subjetiva. Para uma conclusão mais ampla, devemos considerar a 
influência do zodíaco e dos planetas sobre:  
 
1. O espírito da Terra, a encarnação concreta do planeta físico e o somatório da vida da 
forma em todos os reinos da natureza, os quais são a expressão da anima mundi, a alma 
do mundo.  
 
2. A humanidade, o homem individualizado e, finalmente, iniciado. É a encarnação da 



62 

 

alma humana ou ego, uma diferenciação da alma do mundo que se expressa como uma 
personalidade (analogia com o espírito do planeta) e, finalmente, como uma alma 
espiritual (analogia com o Logos planetário). 
 
3. O Senhor do Planeta, uma das grandes Vidas ou Filhos de Deus, considerado hoje 
como “um Deus imperfeito” no que diz respeito ao nosso planeta, mas realmente perfeito 
do ponto de vista da humanidade.  
 
A tríplice divisão acima expressa os três aspectos maiores da antiga ciência da astrologia 
esotérica e suas três divisões como a Hierarquia as estuda hoje. A Humanidade, tendo 
perdido a consciência que permite de estar em contato com o espírito do planeta 
(consciência subumana, base do animismo) e por não ter ainda desenvolvido a 
consciência que lhe permite entrar na Vida e na Mente do Logos planetário, ocupou-se 
apenas da segunda divisão, e em seu aspecto inferior. 
 
Poderíamos abordar dois outros pontos, e para compreendê-los vocês terão que aceitar 
as minhas afirmações, pelo menos como hipóteses temporárias, pois ainda não estão em 
condições de reconhecê-las como verdade por si mesmos. A astrologia exotérica diz, e 
isto é amplamente aceito, que Vulcano, Urano, Plutão e Netuno não regem signos, só têm 
afinidade com eles. Trato deste ponto porque vamos estudar o planeta Plutão em relação 
com Peixes. Esta afinidade exprime apenas uma verdade parcial, válida temporariamente 
do ponto de vista do astrólogo moderno. A existência desses planetas só foi deduzida ou 
descoberta há dois ou três séculos, mas a Hierarquia sempre teve esse conhecimento. Já 
indiquei os signos que eles regem, e a astrologia do futuro aceitará minha afirmação e 
trabalhará com estes planetas. Muito antes na história humana os homens tiveram que 
aceitar, como hipótese, o fato de Marte e Mercúrio regerem certos signos zodiacais, e se 
puseram ao trabalho para comprovar a exatidão da hipótese. A astrologia antiga era 
evidentemente incompleta, mas até que o homem se tornasse responsivo de maneira 
patente às influências que lhe chegavam, de Urano ou Plutão, por exemplo, e que 
afetavam a vida da alma muito mais que a da personalidade, Urano e Plutão 
permaneceram desconhecidos, exceto pelos esoteristas treinados. Hoje, a humanidade 
responde com rapidez crescente às influências espirituais mais elevadas e, portanto, 
podemos esperar que se vá descobrindo cada vez mais forças sutis.  
 

 
PISCIS, OS PEIXES   
 
Também este signo é dual. Em Áries temos a dualidade cuja função é reunir espírito e 
matéria na grande atividade criadora da manifestação, no começo de um ciclo evolutivo, 
enquanto que em Peixes temos a fusão ou a combinação da alma com a forma, 
produzindo assim a manifestação do Cristo Encarnado, a alma individual aperfeiçoada, a 
expressão completa do macrocosmo. Assim, os dois polos opostos, o maior e o menor – o 
ser humano e Deus, o micro e o Macrocosmo – são encaminhados para sua manifestação 
e expressão predestinadas. Até que o homem esteja se aproximando da meta, estas 
palavras significam quase nada, embora um estudo do signo Peixes nos dois sentidos 
pretendidos, possa revelar muitas coisas sugestivas e cheias de significação. A meta da 
Divindade, a saber, a exteriorização do Plano de Deus e a natureza de Seu eterno 
propósito, só podem ser para nós um tema de especulação interessada. É possível que 
este plano e esse propósito sejam muito diferentes do que supomos, pois nossa 
especulação se fundamenta no conceito de uma Divindade que é produto de nossos 
processos mentais, do nosso fervoroso idealismo (dois dos três aspectos da natureza da 
personalidade) e da pretensão de interpretar Seus infinitos propósitos em termos da 



63 

 

nossa condição finita. Tenhamos isto sempre presente. O mecanismo da percepção 
divina ainda não foi desenvolvido na família humana em larga escala, e só é utilizado em 
certa medida pelo iniciado de terceiro grau.  
 
A dualidade de Peixes deve ser estudada em relação às suas três notas-chave que são:  
 
1. Escravidão ou cativeiro. 
2. Renúncia ou desapego. 
3. Sacrifício e morte. 
 
Ao longo do primeiro ciclo de experiência na roda, a própria alma está cativa na 
substância; ela desceu à prisão da matéria e ela própria está ligada com a forma. Daí o 
símbolo de Peixes, os dois peixes unidos por um traço. Um dos peixes representa a alma, 
e o outro a personalidade ou natureza da forma, e entre eles se encontra o “fio ou 
sutratma”, o cordão prateado que os mantém ligados entre si durante todo o ciclo da vida 
manifestada. Mais adiante, na roda revertida, a personalidade é posta em cativeiro pela 
alma; mas, durante longos éons, a situação é inversa, a alma sendo prisioneira da 
personalidade. Esta dupla escravidão chega ao fim quando ocorre o que chamamos de 
morte final, havendo a liberação completa do aspecto vida da vida da forma. É preciso ter 
em mente também, que a própria alma pertence à forma do ponto de vista da Mônada, 
embora seja uma forma muito mais sutil do que tudo que possamos conhecer nos três 
mundos da evolução humana.  
 
Há também uma dupla renúncia, à qual estas palavras-chave fazem referência, pois 
primeiramente a alma renuncia à vida e à luz da Mônada, sua fonte (simbolizada pelas 
palavras “a Casa do Pai”), e desce então ao oceano da matéria. Depois, por uma 
conversão, a alma renuncia à vida da forma, centro da personalidade. A alma se 
desapega em consciência da Mônada, o Uno, e atua a partir do seu próprio centro, 
criando seus novos apegos materiais. Em seguida, na roda revertida, ela começa a se 
desapegar da personalidade e a se reconectar, em consciência, ao Uno que a enviou. Tal 
é a história culminante de Peixes. Os Senhores da Vontade e do Sacrifício desceram à 
manifestação, sacrificando Sua elevada posição e oportunidades de que desfrutavam nos 
planos superiores da manifestação, a fim de redimir a matéria e elevar ao Seu próprio 
nível as vidas que animam as Hierarquias Criadoras inferiores, posto que elas constituem 
a quarta Hierarquia Criadora. Tal é o propósito subjetivo que fundamenta o sacrifício 
destas vidas divinas, que somos essencialmente nós mesmos, e que são qualificadas por 
conhecimento, amor e vontade, e animadas por uma perseverança e incessante devoção. 
Procuram produzir a morte da forma, no sentido ocultista da palavra, e a consequente 
liberação das vidas que moram internamente para um estado superior de consciência. 
Todos os Salvadores do mundo – passados, presentes e futuros – são os símbolos 
manifestados e as garantias eternas deste processo. É no reconhecimento desses fatos 
que se deve buscar a motivação essencial da vida de serviço. As pessoas nascidas neste 
signo, com frequência prestam serviço à raça e proveem suas necessidades em algum 
nível de consciência. São assim preparadas para o sacrifício final em Peixes, o que “as 
absorve em sua Razão de ser original” como expressa o Antigo Comentário. É por esta 
razão que a vida de serviço e a intenção orientada para o serviço constituem um modo 
científico de alcançar a liberação. Em Aquário, o signo do serviço mundial, aprende-se 
finalmente a lição que produz o Salvador mundial em Peixes. Por isso minha constante 
insistência sobre o serviço.  
 
Quando o homem individual entra em seu ciclo de encarnações e emerge no signo de 
Câncer, que se encontra na Cruz Cardeal, ele sobe metaforicamente à Cruz Mutável e 



64 

 

começa seu longo aprisionamento na forma, tendo que aprender as lições da escravidão. 
Ele continua a aprendizagem até que transforme a servidão em serviço. Ele vai passando 
de um par de opostos a outro, tanto do ponto de vista astrológico como do ponto de vista 
emocional e também do ângulo dos quatro braços da Cruz Mutável. O temperamento 
fluido e sensível em Peixes – polarizado mediúnica e psiquicamente – deve estar 
estabilizado em Virgem, signo em que a introspeção mental e a análise crítica se tornam 
possíveis e atuam para conter a fluidez de Peixes. Esses dois signos se equilibram 
mutuamente. Poderíamos estudar o duplo processo que acontece na Roda por meio da 
Cruz Mutável, da qual Peixes é parte, da seguinte maneira:  
 
1. Peixes – Aqui o iniciante no caminho da vida começa por uma receptividade de ordem 
material que lhe permitirá responder a todos os contatos durante o ciclo de manifestação. 
Nesta etapa, ele é negativo, fluido, e dotado de uma consciência instintiva que contém em 
si a potencialidade da intuição. Porém, sua semente da intuição está adormecida. A 
mente, que é o instrumento de recepção da intuição, não está ainda desperta nesta etapa. 
 
 
2. Sagitário – Aqui o homem comum começa a mostrar a tendência de se tonar mais 
concentrado; a fluidez e a negatividade de Peixes se concentram em obter o que é 
desejado. O homem demonstra instintos egoístas unidirecionados, e embora possua trato 
amistoso e bondoso, assim faz por desejo de popularidade, o que é uma boa ilustração do 
tipo sagitariano, e manifesta também a tendência da alma de transmutar oportunamente 
todo mal em bem. As lições da vida estão sendo aprendidas e os experimentos seguem 
acontecendo. 
 
3. Virgem – Em Virgem, o Homem que era fluido em Peixes, emocionalmente egoísta e 
cheio de desejos em Sagitário, começa a se concentrar mais atentamente e a raciocinar e 
pensar. A alma latente está se tornando ativa internamente; ocorre um processo de 
germinação; o homem oculto começa a fazer sentir sua presença. O intelecto está 
despertando e o instinto – depois de passar pelas etapas emocionais – está sendo 
transmutado em intelecto. 
 
4. Gêmeos – No homem não desenvolvido, o homem comum, as experiências sofridas 
nos três braços da Cruz Mutável o levaram à etapa em que o “sonho da vida” pode ser 
substituído pelo reconhecimento da realidade, e a Grande Ilusão pode ser vista como 
indesejável e falsa. O sentido da dualidade nesta etapa é instintivo, mas vai se tornando 
cada vez mais real e mais complexo. O homem começa a sonhar com a estabilidade, as 
mudanças ordenadas e a união com aquilo que sente ser a parte mais real de si mesmo. 
A visão mística surge em sua consciência e ele se torna consciente do seu Eu Superior, 
graças aos primeiros e tímidos lampejo da intuição.  
 
A experiência na Cruz Mutável dura muito tempo e reconduz o homem sempre de volta à 
esfera de influência de Áries que, pela ação regente do primeiro raio, fortifica a vontade 
do homem (não importa a que raio pertença) e termina ciclo após outro com a “palavra de 
destruição”. Repetidas vezes ele entra no signo de Peixes e encontra seu caminho em 
torno da grande roda, até que a experiência da mudança e da mutabilidade e a 
intervenção de um processo de transmutação que leva sua consciência da esfera do 
instinto e da etapa intelectual para os tímidos começos do processo intuitivo em Gêmeos. 
Segue-se um grande processo de polarização e o momento de transferência, depois dos 
quais a influência da Cruz Fixa provoca a reversão. As lições aprendidas na Cruz Mutável 
têm que ser amadurecidas e seus efeitos demonstrados na Cruz Fixa. Não se deve crer 
que nas primeiras etapas de desenvolvimento a experiência se adquire somente na Cruz 



65 

 

Mutável. O homem vive e experimenta em todos os signos, mas as influências vertidas 
pela Cruz Mutável exercem um efeito mais potente sobre ele do que as que são vertidas 
nas primeiras etapas pela Cruz Fixa. Somente quando a alma se torna mais viva no 
interior da forma e o homem consciente de sua dualidade, as energias da Cruz Fixa ficam 
mais efetivas que as da Cruz Mutável, da mesma maneira como após a terceira iniciação, 
as energias da Cruz Cardeal começam a controlar o homem e se afirmam em seu caráter 
de maneira ainda mais estimulante que as das outras duas cruzes. 
 
Por esta razão, quando a alma se torna mais ativa, podemos constatar que o efeito da 
Cruz Fixa vai se manifestar nos quatro signos, em paralelo aos efeitos das forças da Cruz 
Mutável, pois “o que é dominado e abandonado é mantido com firmeza e transformado”.  
 
Gêmeos – O homem que se desloca no sentido inverso na roda se torna, em Gêmeos, 
cada vez mais sensível à intuição e cada vez mais sob a influência dos “Irmãos que vivem 
na Luz”, como os Gêmeos são chamados às vezes. A luz da personalidade se desvanece 
e a luz da alma aumenta. A fluidez de Peixes e o que ainda não está desenvolvido em 
Gêmeos cede lugar à sensibilidade da personalidade, à impressão da alma e à 
consequente estabilização da vida no plano físico.  
 
Virgem – A mente que, sob a influência de Virgem, foi analítica e crítica, adquire a 
qualidade bem ilustrada pelas palavras iluminação e revelação. O Cristo, ao qual a 
Virgem a certa altura deve dar nascimento, é reconhecido como presente no ventre, 
embora ainda não tenha nascido. A vida é reconhecida. O processo da revelação da 
consciência crística é conduzido de maneira inteligente, e as aspirações egoístas e as 
experiências do homem não evoluído cedem lugar ao altruísmo do discípulo iluminado e 
intuitivo. 
 
Sagitário – É agora o signo do discípulo unidirecionado. A vida de sensibilidade fluida em 
relação à matéria se converte na vida da resposta focada no espírito e na preparação 
para a iniciação em Capricórnio. A flecha da mente é lançada, certeira, para a meta. 
 
Peixes – Aqui, na etapa final, Peixes representa a morte da personalidade, a liberação da 
alma do cativeiro e seu retorno à tarefa de Salvador do mundo. A grande realização é 
cumprida e a morte final é experimentada. “Já não existe o mar” diz uma obra antiga, o 
que significa inevitavelmente a “morte dos peixes” e a liberação da vida aprisionada e sua 
admissão em novas formas ou novos ciclos da divina Aventura.  
 
A Cruz Mutável, da qual Peixes é um dos braços, é eminentemente, a Cruz das “repetidas 
encarnações”, das experiências variadas nos diversos signos e regentes exotéricos, e das 
muitas experiências que levam às sucessivas e contínuas expansões de consciência. É, 
portanto, a Cruz do Filho de Deus, do Cristo que se encarna, embora em relação a esta 
cruz seja a Cruz do Cristo planetário, assim como a Cruz Fixa é a do Cristo individual em 
cada ser humano e a Cruz Cardeal é a do Cristo cósmico. Poderíamos observar que a 
Cruz de que estamos tratando aqui é a Cruz das massas, e a consciência que ela 
exemplifica é a consciência instintiva e sua fusão com a consciência intelectual; é a Cruz 
da anima mundi e da alma humana antes que a consciência da dualidade fique clara na 
mente do homem e antes que aconteça a transferência para a Cruz Fixa. Em 
consequência, ela está mais estreitamente vinculada com a Cruz Cardeal dos Céus, pois 
a consciência de massa, que é a consciência característica da Cruz Mutável, se torna 
consciência de grupo ou consciência sintética da divindade depois de haver passado pelo 
período intermediário (“intervalo vital”) da intensa autoconsciência do homem que está na 
Cruz Fixa. Este intervalo humano é, por assim dizer, um corte transversal no 



66 

 

desenvolvimento da consciência, mas a ênfase principal se mantém no desabrochar da 
consciência da massa em todos os reinos da natureza na consciência grupal dos três 
reinos superiores por mediação do reino humano que, por seu tipo específico e particular 
de sensibilidade, pode reunir as expressões, superior e inferior, da divindade. É nisso e 
nesta relação que o signo de Peixes é de grande importância, porque é o signo da 
mediação. A mediunidade, em seu verdadeiro significado é expressiva da consciência de 
massa – impressionabilidade, negatividade e receptividade. Estes pontos irão se 
aclarando, à medida que estudarmos os signos e suas inúmeras inter-relações. A ideia 
que gostaria de transmitir é que, nesta etapa, a influência de Peixes no arco involutivo, à 
medida que o Sol vai retrogradando através dos signos, se faz amplamente sentir pela 
anima mundi e pelo Cristo oculto, encarnado e aprisionado; o germe da vida crística é 
psiquicamente impressionado e se torna cada vez mais sensível a estas impressões 
psíquicas, impelido pelo desejo em constante mudança, continuamente consciente de 
todos os choques aos quais está sujeito, embora ainda incapaz de interpretá-los 
corretamente, porque a mente ainda não despertou de maneira adequada em Virgem. 
Este Cristo oculto é incapaz de se liberar do “contato com a Água”. Este ponto é atingido 
oportunamente e está sendo atingido com grande rapidez na atual etapa humana em que 
uma grande mudança é desejável, e que se trata do resultado de inúmeras mudanças 
menores. A mudança é sempre necessária, mas o método em si varia, passando da 
constante variabilidade e mutabilidade da Cruz Mutável para certas mudanças de ordem 
maior, que são viabilizadas por uma tendência da vida dirigida e de caráter mais 
permanente.  
 
Nesta etapa, o homem tem em si as possibilidades e as características do Cristo interno, 
mas elas não se manifestam e são apenas possibilidades latentes, pois ele está 
totalmente dominado pela natureza da forma (a prisão) e seu ambiente. Os poderes 
ocultos da alma são negativos e os da natureza da forma são positivos e começam a 
encontrar meios de se expressar de maneira cada vez mais potente. As tendências 
espirituais naturais do homem estão inibidas (porque Peixes é muitas vezes um signo de 
inibição e de obstáculos); a natureza animal e os poderes da personalidade –
particularmente no plano emocional – são qualidades evidentes e visíveis do homem. 
Podemos encontrar grande parte do simbolismo relativo ao Cristo latente e à 
personalidade expressiva externa no estudo do relato bíblico de Jonas e da baleia. Não 
tenho tempo de me estender sobre esse ponto, mas é uma parábola que diz respeito ao 
estado de consciência próprio de Peixes e ao despertar da consciência crística com o 
debate em que ela implica. Jonas representa o Cristo oculto, aprisionado, alerta aos 
perigos da situação, e a baleia de grandes dimensões representa a escravidão da 
encarnação e a personalidade. 
 
É neste signo dual que a alma aprisionada e a personalidade iniciam o processo que 
transmutará: 
 
1. a natureza inferior em uma manifestação superior; 
 
2. os poderes psíquicos inferiores em faculdades superiores e espirituais, a saber: 
 

a. a negatividade em controle da alma positiva; 
b. a mediunidade em mediação; 
c. a clarividência em percepção espiritual; 
d. a clariaudiência em telepatia mental e, finalmente, em inspiração; 
e. o instinto em intelecto; 
f. o egoísmo em altruísmo divino; 



67 

 

g. a aquisição em renúncia; 
h. a autopreservação em serviço altruísta ao mundo; 
i. a autocomiseração em compaixão, simpatia e divina compreensão.  

 
3. a inibição espiritual e mental em expressão da alma e em sensibilidade mental; 
 
4. a devoção às necessidades do eu em devoção ampliada e em resposta às 
necessidades da humanidade; 
 
5. o apego ao ambiente e às condições da personalidade (identificação com a forma), em 
desapego à forma e em capacidade de se identificar com a alma. 
 
O médium comum de grau inferior é o exemplo mais destacado dos piores aspectos de 
Peixes – negatividade, impressionabilidade, sensibilidade animal e emocional, e completa 
ausência de desenvolvimento do princípio mental. Seria interessante elucidar dois pontos 
de maneira científica: 
 
1. se a maioria do tipo de médium mais baixo (em particular os médiuns que entram em 
transe) têm Peixes dominante em medida preponderante em seu mapa. 
2. se os médiuns que estão se tornando mais positivos e autocontrolados e que estão 
começando a ter um vislumbre das correspondências mais elevadas em seu trabalho – 
mediação e atividade interpretativa, não teriam em algum lugar do seu horóscopo um 
influxo de Virgem de potência e atividade reais. Isto poderia indicar o despertar da mente 
no primeiro caso e oportunamente de haver um deslocamento nas influências que os 
controlam, dos regentes planetários ortodoxos para os planetas mais esotéricos. 
Poderíamos acrescentar que o espiritismo e o trabalho do movimento espírita estão sob a 
influência de Peixes com Câncer como ascendente, e em algumas etapas ao contrário –  
Câncer, com Peixes como ascendente. 
 
Com relação aos raios que se expressam através dos regentes planetários e que 
absorvem as influências do signo de Peixes ou colaboram com elas, influindo assim no 
nosso planeta e na humanidade, temos uma situação muito interessante. Dois raios 
maiores se expressam pelos regentes de Peixes, ortodoxo e esotérico: o primeiro Raio de 
Vontade ou Poder, enfocado por Plutão, e o segundo, o Raio de Amor-Sabedoria. É a 
interação destas duas potências que:   
 
1. produz a dualidade deste signo; 
2. provoca o problema maior de Peixes – a sensibilidade psíquica; 
3. causa a atração do Caminho. Primeiramente o caminho de evolução e, mais tarde, a 
atração do Caminho de provação, com a consequência de que a transferência para a 
Cruz Fixa (é tudo que podemos compreender de maneira inteligente) começa realmente 
em Peixes, embora esta transferência tenha recebido o impulso inicial (se posso usar esta 
palavra) em Áries, ela começa e termina em Peixes; 
4. precipita o processo de transmutação e a eventual evasão por meio da morte; 
5. aclara o significado, a atividade e a beleza da morte e do trabalho do destruidor. 
 

Por tudo isso, ficará evidente o quanto este signo é importante e potente. Por meio de seu 
regente ortodoxo, Júpiter, a força é exercida sobre aquilo que “une tudo” e, neste caso, 
vincula os dois peixes e os une em uma relação funcional. Subsequentemente, é a 
atividade da força de segundo raio que conecta alma e forma e as une e esta potência 
magnética é especialmente ilustrativa da atividade de Peixes. De outro ângulo e em um 
signo dual, podemos também constatar que a mesma atua em Gêmeos. Em Peixes, 



68 

 

temos a demonstração da relação de cativeiro e os dois peixes são incapazes de escapar 
um do outro. Em Gêmeos há também uma relação definida entre os dois irmãos, mas 
nada os amarra, estando latente nesta relação que não há uma corda que prenda um ao 
outro, e a esse respeito estão latentes a livre escolha e a livre determinação. Em relação 
à dualidade menor que existe em todo ser humano, a da cabeça e do coração, da razão e 
do amor, e da vontade e da sabedoria, a tarefa de Júpiter é desenvolver estas duas 
qualidades e levá-las a uma interação sintética. A certa altura deve haver uma fusão 
completa do amor e da mente, antes que um Salvador do Mundo possa se manifestar e 
atuar com eficácia o que é, eminentemente, o resultado final das forças da Cruz Mutável, 
à medida que esta Cruz desenvolve as qualidades liberadas pelos planetas ativos em 
Peixes, Sagitário, Virgem e Gêmeos. São eles:  
 
Exotéricos - Júpiter e Mercúrio; 
Esotéricos - Plutão, a Terra, a Lua (ocultando Vulcano) e Vênus. 
 
Como bem sabem, Plutão representa a morte ou a região da morte; a Terra representa a 
esfera da experiência; a Lua ou Vulcano, representa a glorificação por meio da purificação 
e do desapego da matéria, e Vênus representa o surgimento do princípio do amor, 
comandado pelo poder criador da mente. Os estudantes terão interesse em desenvolver 
essas implicações por si mesmos. A astrologia ortodoxa atribui apenas dois planetas a 
estes quatro signos, o que implica em uma interação precisa. Júpiter e suas influências 
indicam que o caminho da encarnação é o método “benéfico” do desenvolvimento 
evolutivo, e que o caminho do amor-sabedoria (segundo raio) é a via designada para a 
humanidade.  
 
Mercúrio indica que a linha de menor resistência para a humanidade é a harmonia através 
do conflito, pois Mercúrio expressa a energia do quarto raio que é búdica, intuicional e a 
expressão do Cristo, Mercúrio e o Sol sendo um. No entanto, os planetas esotéricos são 
mais explícitos em suas intervenções e o homem parece, quando está pronto e aberto 
para receber a influência deles, ser responsivo de maneira quádrupla, o que não era nas 
etapas anteriores. Estes planetas incorporam os reconhecimentos e as reações que 
condicionam a consciência do homem quando está se preparando para se transferir da 
Cruz Mutável e ascender à Cruz Fixa. Portanto, ele vem: 
 
1. Por Vênus – sob o poder da mente, transmutada em sabedoria pela instrumentalidade 
do amor; 
 
2. Pela Lua – sob a escravidão da forma, para que, pela experiência, atinja a liberação e 
“a elevação da matéria” em Vulcano; 
 
3. Pela Terra – sob a influência da experiência planetária (diferente da experiência 
individual) a fim de transmutar sua consciência pessoal em consciência de grupo. 
 
4. Por Plutão – sob o poder destruidor da morte – morte do desejo, morte da 

personalidade e de tudo que a retém entre os pares de opostos a fim de alcançar a 
liberação final. Plutão ou morte jamais destrói o aspecto consciência. 

 
Portanto, seis planetas regem a Cruz Mutável no que diz respeito à humanidade, e isto 
em si é significativo, pois seis é o número da Grande Obra no período de manifestação; é 
também o número da “Besta”, que é a natureza inferior no que diz respeito ao homem, e 
não só é tudo que procura destruir a vida superior, como também o que pode ser 
controlado e finalmente dirigido pela alma. A significação dos números entra na ciência da 



69 

 

astrologia esotérica e da numerologia, já que ela é, por si, um ramo da astrologia 
esotérica. Amor, Mente, Experiência, Forma, Entendimento Humano, Morte: são as notas-
chave da quarta Hierarquia Criadora, o reino humano, e estão incorporadas nas 
influências planetárias que são vertidas por estes planetas a partir de seus signos aliados. 
Pela atividade destas forças que, nesta etapa, atuam através da Cruz Mutável, o homem 
é levado a uma grande crise de polarização e a um ponto de mudança fundamental, para 
os quais todas as mudanças anteriores, tão numerosas, o prepararam. 
 
São também estas palavras que sob um outro ângulo, regem os processos 
experimentados no Caminho do Discipulado e no de Provação. A tarefa do discípulo é  
compreender o significado desses processos de maneira prática e efetiva e cooperar com 
as energias que estes planetas liberam, subordinando-as às energias liberadas pela Cruz 
Fixa na qual ele se encontra, e assim aumentar a potência delas por uma combinação 
oculta. É respondendo de maneira ativa e inteligente às energias liberadas e dominadas 
anteriormente pela experiência na Cruz Mutável, e associando-as às potências vertidas 
sobre ele enquanto crucificado na Cruz Fixa que ele aprende a se preparar para as doze 
grandes provas em cada um dos doze signos, para as quais a experiência nas duas 
cruzes o preparou. 
 
 
Peixes rege os pés, e por isso toda a ideia de progresso, de aspiração para a meta e de 
percorrer o Caminho de Retorno foi a revelação espiritual subjacente no grande ciclo que 
estamos atravessando. Além disso, a era pisciana, o ciclo menor do qual estamos saindo 
na atualidade, foi a origem de todas os ensinamentos transmitidos pelas religiões sobre 
as diversas etapas do Caminho de Retorno. Alguns astrólogos também sustentam que 
Peixes rege os processos de procriação. Eles estão essencialmente certos, porque uma 
vez que o homem esteja se aproximando do Caminho, ele deve se tornar cada vez mais 
criador no sentido elevado do termo, e os processos de procriação física cederão lugar, 
esotericamente, à regeneração e à criação no plano mental, em vez de se limitar ao plano 
físico. Esta função criadora superior se torna possível sob a influência da aspiração e da 
intuição. Ela começa a aparecer quando os quatro regentes esotéricos suplementam a 
atividade dos dois regentes ortodoxos. É interessante observar que o astrólogo Alan Leo 
sugere Netuno como alternativa para Júpiter. Com isso ele captou e tocou em um mistério 
da iniciação, embora não tenha se dado conta da magnitude da sua descoberta. Netuno 
enfoca a influência de Peixes no que diz respeito à humanidade como um todo, e não 
estritamente o homem individual, mas isto só ocorre nas etapas finais do Caminho do 
Discipulado. A humanidade está alcançando rapidamente a posição de Discípulo Mundial 
e, intuindo isto, Alan Leo sugere Netuno como alternativa a Júpiter. 
 
Esotericamente, a razão de Vênus estar exaltado em Peixes tem conexão com a relação 
de Peixes com o signo de Gêmeos, do qual Vênus é o regente esotérico, e também com o 
fato de que Vênus é o alter ego da Terra, estando estreitamente relacionado com o reino 
humano. Este tema é muito vasto e muito complicado para elaborá-lo aqui, mas deve ser 
considerado. Como vimos, neste signo os peixes estão ligados, o que é o símbolo do 
cativeiro da alma na forma antes da experiência na Cruz Fixa. Os Gêmeos, no signo de 
Gêmeos, são símbolos da mesma dualidade fundamental, mas a experiência de muitas 
encarnações variadas cumpriu seu trabalho, e o traço (que une os dois peixes) está em 
processo de dissolução, pois parte do trabalho de Plutão é “cortar o fio que ata duas vidas 
opostas”. A tarefa de Vênus é “reunir as vidas separadas, mas não por meio de uma 
ligadura”. Por isso Vênus está exaltado em Peixes e, ao finalizar o ciclo maior, os Filhos 
de Deus, que são os Filhos da Mente, são glorificados pela experiência e pela 
crucificação, porque aprenderam a amar e a conhecer a verdadeira razão. As influências 



70 

 

de Peixes, Gêmeos e Virgem se fusionam e se mesclam oportunamente (de maneira 
simbólica, a Cruz deve se converter na linha e depois no ponto). Sagitário, regido 
esotericamente pela Mãe Terra, produz as condições pelas quais o próprio Caminho 
alcança a glorificação. Em consequência, temos ao final da era (refiro-me à Ronda maior 
do zodíaco e não ao ciclo mais curto) a glorificação de Vênus, de Virgem e da Mãe Terra 
(dois planetas e uma constelação), sendo todos potências que produzem mudanças 
precisas no sistema solar. Representam as três potências divinas da matéria e da 
substância, mais a força de Sagitário que as impulsiona para uma consumação ainda 
maior. Há um amplo e interessante campo de investigação em relação a: 
 
a. o planeta Vênus – regente da constelação de Gêmeos; 
b. a Terra em que vivemos, muitas vezes denominada “Mãe Terra”; 
c. as Deusas-Peixe do signo de Peixes; 
d. Virgem, a virgem. 
 
Gêmeos e Sagitário estão conectados por meio de seus planetas regentes (porque a 
Terra é mais estreitamente ligada a Vênus do que nenhum outro planeta) e assim temos 
mais uma vez as seis potências que produzem a liberação da escravidão da forma, 
iniciada em Câncer, no que diz respeito à massa da humanidade (refiro-me ao 
nascimento do reino humano) e em Peixes, no que diz respeito ao indivíduo. 
 
Ao sinalizar o significado dos fatos acima, não estou considerando as razões da astrologia 
ortodoxa na base da exaltação e da queda de certos planetas em determinados signos. 
Ocupo-me do efeito que a influência crescente e minguante sobre o sujeito, o homem. 
Tenham isto presente e, ao mesmo tempo, lembrem-se de que estamos tratando da 
Grande Ilusão, que dominar e dissipar é a principal tarefa do homem neste ciclo mundial, 
a fim de inaugurar o reino do Real. A revelação do Real é a principal tarefa que todos os 
iniciados empreendem após a experiência final das doze provas finais nos doze signos. 
Portanto, quando descobrimos que a potência de Mercúrio está aflita em Peixes e que 
finalmente está em “queda” neste signo, qual é o significado esotérico e espiritual? 
Simplesmente que, depois da etapa da iniciação em Capricórnio, ao qual se chega em 
consequência da reversão da roda e das experiências que dela resultam e após o triunfo 
em Escorpião, o poder da mente diminui de maneira crescente até que, afinal (como os 
outros aspectos da vida da forma nos três mundos) chega a seu fim. Sua razão de ser e 
sua função de iluminação entre a alma e o cérebro físico deixam de ser necessários. O 
homem, entrando na plena consciência da alma não mais necessita de nenhum mediador, 
pois ele trata diretamente com a fonte da qual provém. Mercúrio é então encontrado com 
um outro nome novamente, desta vez como o Sol, mediando entre os aspectos mais 
elevados –  alma e espírito –  porque Mercúrio e o Sol são Um. Por meio de Mercúrio, a 
mente é iluminada e se estabelece uma relação entre a personalidade e a alma. Como 
Mercúrio, o Sol – o mediador –  traslada-se a um plano mais elevado e deixa de ser o 
mediador entre dois níveis diferentes de consciência, mas entre a vida e a própria 
consciência; isto é algo muito diferente e confere uma compreensão muito elevada. No 
momento presente isto é incompreensível para vocês, porque não se trata de uma 
mediação entre dois estados diferentes, mas em uma fusão do que já está relacionado. 
Será que um de vocês consegue entender desta afirmação? 
 
O mesmo modo simbólico de interpretação simbólica deve guiar também o nosso 
entendimento dos três decanatos. Alan Leo e Sepharial dão uma lista dos decanatos, e 
embora exista muita semelhança entre elas, há também uma diferença importante. Alan 
Leo se aproxima mais da interpretação esotérica da astrologia, enquanto Sepharial é 
puramente exotérico. De acordo com Sepharial, os três decanatos são regidos por 



71 

 

Saturno – Júpiter – Marte e oferecem a oportunidade de esgotar o carma e ter êxito nisso, 
e indicando o método empregado, o do conflito e da guerra. Alan Leo nos dá Júpiter, a 
Lua e Marte. Portanto, indica o êxito que é incidente ao discipulado bem-sucedido e o fato 
de estar preparado para a iniciação, a capacidade de obter a visão com a qual Júpiter 
recompensa o discípulo e a experiência que Vulcano confere. Até então Vulcano esteve 
oculto, mas sua influência substituiu de maneira crescente todo controle lunar, porque a 
personalidade ou o lado forma da vida se perde de vista na radiância do Sol, a alma. A luz 
de Vulcano e a luz do Sol são uma só luz e os três – Mercúrio, Vulcano e o Sol –  
representam uma síntese e uma radiância que, oportunamente, dissipa a luz de Mercúrio, 
o qual “cai” para segundo plano; Vulcano, por sua vez, também se torna invisível, e 
somente o Sol subsiste. Temos, em consequência, uma visão do Sol, a experiência e o 
esforço da personalidade, que é o método de realização regido por Marte. 
 
As palavras-chave deste signo têm implicações evidentes. Quando se trata da 
personalidade e a roda gira no sentido normal para as pessoas comuns ou não evoluídas, 
a Palavra é: “E o Verbo disse: Penetre na matéria”. O comando da alma ao seu 
instrumento durante as primeiras etapas da evolução soa e a resposta vem 
imediatamente por parte daquele que “cega a alma à verdade, mantendo-a em um 
cárcere vil”. Vocês estão amplamente em medida de interpretar estas palavras e do seu  
próprio ponto de vista, que é o único ponto de vista útil para vocês, indica para vocês o 
que está por trás no caminho da evolução, o lugar que ocupam no caminho no momento 
presente e o próximo passo, a visão, a experiência e o esforço que têm pela frente. 
 
Para encerrar o que tenho a dizer sobre a constelação de Peixes, darei uma sugestão de 
ordem prática que evitará muitas dificuldades aos estudantes. Reúnam, à medida da sua 
leitura, as indicações que dou sobre cada signo particular, sobre cada planeta e cada 
constelação maior. Assim terão diretamente à vista as informações necessárias sobre 
qualquer ponto específico e poderão estudar com pleno êxito esta astrologia de transição 
tão complicada. Seria mais complicada para o iniciante do que um livro didático de física 
ou química? Não creio. O que complica o problema são suas dúvidas e questionamentos  
sobre a verdade e a possibilidade de comprovação das afirmações feitas. No entanto, o 
iniciante em química deve aceitar as afirmações do especialista que escreveu seu manual 
e as aceita até que chega o momento em que pode verificá-las por si mesmo, por meio da 
experimentação. A este respeito poderiam replicar dizendo que as conclusões 
apresentadas foram testadas muitas e muitas vezes, ao longo dos séculos em muitos 
casos e durante décadas em outros, não restando lugar a dúvidas. Isto também é válido 
com respeito à ciência da astrologia, porque durante milhares de anos seus fundamentos 
foram comprovados, confirmando-se que são corretos. Seus especialistas são mais 
sábios, mais capazes de síntese e mais altruístas em sua aplicação da ciência do que 
qualquer outro grupo de cientistas. Refiro-me aos verdadeiros astrólogos esoteristas que 
estão hoje por trás do movimento astrológico mundial. Gostaria que mantivessem isso 
presente e que se considerassem como iniciantes, deixando de lado todas as conclusões 
até captarem algo mais dos princípios essenciais e da teoria. Em alguns casos, a 
astrologia exotérica pode tê-los preparado para isso.  
 
AQUARIUS, O PORTADOR DA ÁGUA 
 
Esta constelação é de suprema importância para o nosso sistema solar na hora atual, 
porque é o signo para o qual o nosso Sol está rapidamente se dirigindo e sua influência 
vai adquirindo maior impulso e potência a cada década que passa. Portanto, ela é em 
grande parte responsável pelas mudanças que estão ocorrendo em nossa vida planetária, 
em todos os reinos da natureza e, por ser um signo do ar, sua influência é onipresente e 



72 

 

interpenetrante. Para muitos tipos de mente, esta influência é intangível e, em 
consequência, incapaz de produzir os resultados desejados; no entanto, o fato é que a 
ação resultante desta infiltração intangível é de alcance muito mais extenso em seus 
efeitos do que os acontecimentos espetaculares de caráter mais concreto. Não tenho a 
intenção de tratar aqui destes potentes efeitos subjetivos. Já dei muitas indicações sobre 
este tema em meus textos. Estou apenas generalizando neste delineamento sobre a 
significação subjetiva dos doze signos e oferecendo um quadro geral e não detalhado do 
que poderíamos chamar de principais tendências da nova astrologia e seu método de 
abordagem dos aspectos de caráter mais esotérico implicados no horóscopo da alma. A 
nova astrologia tratará do alcance das causas profundas e não tanto dos símbolos e dos 
acontecimentos externos, tais como as atividades e os eventos do mundo. 
 
As notas-chave deste signo são três e muito fáceis de compreender, embora seja muito 
difícil demonstrar quando se manifestam na roda revertida. São elas: 
 
1. O serviço da personalidade, o eu inferior que, em dado momento, se transmuta em 
serviço à humanidade.  
 
2. Uma atividade superficial e egoísta que se transforma em profunda e viva intenção de 
atuar em nome da Hierarquia. 
3. Uma vida autoconsciente que, finalmente, se transforma em uma consciência 
humanitária sensível. 
 
A qualidade destas notas-chave varia de uma natureza mesquinha e superficial para outra 
de intenso propósito e de profunda convicção. O tipo aquariano não desenvolvido e de 
grau inferior se manifesta na Cruz Mutável por sua consciência egoísta superficial. Esta 
amadurece em Leão e se torna uma autoconsciência profundamente ancorada e com um 
intenso interesse pelas necessidades e desejos do eu. À medida que prossegue a 
interação entre Leão e Aquário (pois são polos opostos) produz-se uma intensificação de 
todas as qualidades e as superficialidades desaparecem, até que – na roda revertida – a 
intensa autoconsciência de Leão se expande para a consciência grupal de Aquário. O 
individual se torna universal. O homem isolado e separatista se torna a humanidade em 
suas reações e em sua consciência, mas, ao mesmo tempo, conserva sua 
individualidade. Deixa de ser um ser humano individualmente autocentrado e separatista 
e se torna a própria humanidade, perdendo sua identidade pessoal em prol do bem 
comum, mas conservando a sua identidade espiritual. Do serviço para si mesmo passa 
para o serviço para o mundo, mas sendo sempre o Filho de Deus individualizado, até 
após a terceira iniciação. 
 
No estudo dos doze signos é interessante traçar a relação da consciência com o signo 
precedente e com o signo seguinte, o que é especialmente o caso com relação ao signo 
de Aquário. A qualidade material e terrena de Capricórnio se “dissolve no ar” em Aquário. 
O “peixe” que ele era no outro signo se torna afinal a alma, emergindo a qualidade da 
alma, e na roda revertida ela testemunha a sabedoria que penetra em todas as coisas 
(Peixes) e o amor universal próprio do aquariano verdadeiramente desenvolvido. Na roda 
“que procede se afundando na ilusão”, a roda da personalidade, a natureza superficial e 
aérea do aquariano não desenvolvido penetra gradualmente na natureza material 
concreta e pedregosa do Capricórnio. O homem de tipo comum em Aquário “coloca toda 
a mercadoria na banca e muitas vezes, até o que está escondido na prateleira”. 
Esotericamente, o aquariano desenvolvido põe tudo que possui em seu cântaro de água, 
armazenando para o serviço e distribuindo gratuitamente quando surgem a demanda e a 
necessidade. 



73 

 

 
O signo de Aquário é também um signo dual e comporta duas vibrações. É neste ponto 
que surge sua relação com Peixes, porque assim como Peixes, na roda da ilusão, a Cruz 
Mutável representa a substância e a escravidão. Em Aquário, a substância e a anima 
mundi, a alma aprisionada, começam a trabalhar em um clima de tolerância mútua, e no 
indivíduo aquariano superior, a alma e o espírito se expressam através da substância. Em 
consequência, há uma relação astrológica entre a faixa de estrelas da constelação de 
Peixes, que une os dois peixes, e a qualidade e natureza de Aquário que une em um todo 
sintético e funcional. O aquariano reconhece o elo que junta todas as coisas 
subjetivamente e em verdade, enquanto que em Peixes a energia da relação constitui 
uma faixa que confina o ser humano e o mantém prisioneiro. Pensem nisso. É um erro 
considerar a margem de contato que existe entre dois signos na passagem do Sol, como 
sendo de natureza cristalizada e rígida ou como uma fronteira inamovível ou uma linha de 
demarcação bem estabelecida. Não é assim. Não há uma linha de demarcação rígida 
separando duas esferas de experiência e de consciência inteiramente diferentes no 
caminho do Sol. Só parece ser assim, e também é parte da Grande Ilusão. 
 
Os regentes de Aquário são de especial interesse. Formam um grupo de planetas que 
trazem as influências do sétimo, segundo e quarto raios, que são os raios que 
eminentemente condicionam as etapas finais do progresso do homem, como também as 
etapas iniciais, sendo mais potente no início do caminho involutivo e no final do caminho 
evolutivo do que no período do meio. Eles determinam as etapas finais e os eventos do 
Caminho de Iniciação. O sétimo raio traz para o plano físico a expressão dos pares 
maiores de opostos – espírito e matéria – relacionando-os entre si, produzindo 
oportunamente um todo funcional. O segundo raio suscita a expressão da alma e a 
consciência espiritual, e também o poder de irradiar amor e sabedoria na Terra, enquanto 
que o quarto raio indica o campo de serviço e o modo de alcançar a meta. O conflito e a 
luta são os modos ou métodos para alcançar a harmonia e expressar assim as 
características verdadeiramente humanas, pois o quarto raio e a quarta Hierarquia 
Criadora são essencialmente uma única e mesma expressão da verdade. 
 
Alguns astrólogos apontam Saturno como um dos regentes do signo de Aquário, Alan Leo 
entre eles. Porém, gostaria de observar que neste caso ele está tratando unicamente da 
progressão do homem comum na roda da vida, e que Saturno, que ele percebe como 
regente de Aquário é a influência saturnina de Capricórnio, signo no qual Saturno rege em 
dois campos. Na roda revertida, a influência saturnina se exaure em Capricórnio, e o 
homem fica então liberado do carma, não precisando mais receber oportunidades, pois 
encarna o livre iniciado, um verdadeiro Mestre Maçom e pode então dedicar-se ao serviço 
mundial sem ser impedido ou detido pelos pensamentos do eu ou desejos egoístas. Fica 
então sob a influência de Urano, o misterioso e oculto planeta. Sua vontade é focalizada e 
desenvolvida pelas influências de Urano, e ele desenvolve as capacidades de líder. 
Provoca as mudanças desejadas e cria as novas condições que ajudarão a alma da 
humanidade a se expressar mais livremente. Sendo a água o símbolo da substância e da 
expressão material, além de uma motivação emocional, Aquário, em consequência é dual 
em sua atividade; o terceiro raio se expressa poderosamente através deste signo, 
chegando ao nosso planeta através de Urano e da Lua, que neste caso oculta ou vela 
simbolicamente Urano. Portanto, temos a dupla influência que Urano, expressando a 
qualidade e trazendo as energias do sétimo raio em um caso, e do terceiro raio, em outro. 
Em última análise, o sétimo raio é a energia diferenciada e concentrada do primeiro raio, 
quando expressa a vontade do primeiro aspecto da divindade na Terra, pelo poder de 
relacionar e de trazer à manifestação objetiva – por um ato da vontade – o espírito e a 
matéria. Isto é feito mediante a atividade do terceiro raio se expressando através da 



74 

 

humanidade e de suas unidades individuais, mas em conjunto com a energia dos três 
raios, liberada pelos planetas regentes: 
 
1. Urano – Sétimo Raio – A vontade de ser e de saber simultaneamente em todos os 
planos da manifestação. 
 
2. Júpiter – Segundo Raio – A fusão do coração e de mente, propósito subjetivo da 
manifestação. Viabiliza-se pela atividade do terceiro e do sétimo raios na roda exotérica. 
 
3. Lua – Quarto Raio –  A vontade de ser e de saber, mais a fusão de coração e mente, 
resultado do trabalho implementado pela quarta Hierarquia Criadora sob a influência da 
energia que produz harmonia através do conflito. 
 
Gostaria de chamar a atenção de vocês para o fato de que em relação com a Lua, tal 
como associada aqui a uma das Hierarquias Criadoras, há na própria Lua influências 
exotéricas próprias ao modo comum de proceder na roda da vida, e no planeta que ela 
vela ou oculta (neste caso o planeta Urano) temos a energia esotérica que leva esta 
Hierarquia à realização subjetiva. 
 
Urano suscita a atividade inata e espontânea e produz desenvolvimento evolutivo –  tanto 
natural como espiritual. É o impulso para melhores condições. 
 
Júpiter traz a tendência inerente à fusão, que nada pode deter. A consumação da síntese 
última é inevitável; tal é a obra de Júpiter. 
 
A Lua inclina a criar as condições que culminarão nas grandiosas e críticas 
transformações do instinto em intelecto. É esta a contribuição da Lua, enquanto Urano 
será a causa da transformação maior na consciência humana, marcando a passagem da 
percepção intelectual para conhecimento intuitivo. Tenhamos presente que as forças 
esotéricas se combinam com as forças dos planetas exotéricos ou ortodoxos, e que elas 
não anulam sua influência. Elas apenas as complementam e dominam. Desta maneira, o 
homem se enriquece, sua experiência se amplia e ele conhece uma expansão de 
consciência sob as novas energias; no entanto, as condições realizadas e os efeitos 
alcançados sob o império das antigas influências não se modificam. Elas “determinaram” 
a natureza do homem e fixaram suas qualidades; portanto, permanecem persistentes e 
energéticas; mas as influências e potências novas e mais profundas são as que, no 
futuro, na Cruz Fixa, condicionarão e motivarão gradual e constantemente todas as suas 
atividades. No futuro, quando tratarmos das influências planetárias, em vez de falar dos 
planetas ortodoxos, mencionaremos os planetas exotéricos e esotéricos, de maneira a 
adaptar nosso vocabulário e certas palavras definidas ao ensinamento interno. Em 
astrologia, tratamos o tempo todo de energias que produzem movimento e atividade 
subjetiva e externa; nos ocupamos dos impactos que inúmeras forças exercem sobre a 
expressão e o objetivo da vida do homem, do planeta e do sistema, e dos efeitos 
resultantes. Quando estes efeitos e estas atividades são puramente objetivos (e sob esta 
palavra coloco todos os acontecimentos que ocorrem nos três mundos da experiência 
humana – os planos físico, astral e mental) temos uma demonstração da personalidade. 
Quando estes efeitos e estas atividades são conscientemente relacionados com o mundo 
das causas e são o resultado de uma “direção correta e consciente” do centro de 
emanação, a saber, a alma, as forças da personalidade ficam submetidas à difusão das 
energias da alma; então a personalidade ou natureza da forma adquire um magnetismo 
diferente, atraindo para si as energias de um plano superior e mais dinâmico do que 
aqueles com os quais o homem estava até então em relação, e que havia aprendido a 



75 

 

controlar e utilizar. Em outros casos, as energias da alma intensificam certas forças da 
personalidade; o efeito dos planetas exotéricos é enriquecido pelo influxo sempre 
crescente das energias dos planetas esotéricos, e elas começam a exercer um efeito 
esotérico predominante. Em Capricórnio, por exemplo, a influência de Saturno é tanto 
exotérica como esotérica; em Touro, Vulcano tem um efeito esotérico e hierárquico, 
enquanto que em Leão, o Sol rege as três vidas, exotérica, esotérica e hierárquica. 
Estudaremos isto mais adiante, quando abordarmos a constelação de Leão. As 
influências planetárias são, durante este ciclo mundial, excepcionalmente potentes em 
Aquário, porque, de maneira especial, é um signo culminante para a maioria das pessoas 
que procedem de Áries a Peixes na Cruz Fixa. Um número muito pequeno de indivíduos 
culmina a experiência da vida nas três Cruzes no signo de Peixes, tornando-se assim 
salvadores do mundo. Conhecem então, mas somente então, o aspecto mais elevado do 
primeiro raio, tal como se expressa pela ação da Morte. No entanto, a grande maioria dos 
iniciados do mundo culmina sua experiência em Aquário e esses homens se tornam 
servidores do mundo, liberados. Dão as costas a todo progresso posterior pessoal e a 
toda satisfação da própria aspiração espiritual, tornando-se então portadores da água da 
vida para a humanidade, ingressando assim nas fileiras da Hierarquia. Os que chegam a 
isso em Peixes e alcançam um grau mais elevado em seu desenvolvimento passam para 
o centro  denominado Shamballa. A maioria dos iniciados e discípulos, porém, permanece 
ligado ao segundo centro, o da Hierarquia de Serviço. 
 
Aquário é eminentemente um signo de movimento constante, de atividades variáveis e de 
mutações periódicas; o símbolo deste signo expressa bem este tipo de atividade. 
Portanto, é o signo em que o iniciado descobre e compreende a razão de ser dos ciclos. 
Os resultados da experiência do vale (para usar um termo bem conhecido pelos místicos 
de todas as épocas) e do pico da montanha com sua visão e luz, estão vividamente 
caracterizados neste signo. O aquariano pode conhecer as profundezas da depressão e 
do autodesprezo, ou pode conhecer e viver um estado de exaltação da alma e a 
sensação do poder espiritual que o controle da alma confere, sabendo que são interação, 
ação e reação necessárias para o crescimento e a compreensão. A lei desta ação e 
reação é a lei que rege sua atividade. 
 
Em Leão, o centro do homem e seu foco de consciência é ele mesmo; ele gira sobre si 
mesmo e revolve inteiramente em seu próprio eixo, o tempo todo sempre centrado em si 
mesmo, consagrando todo o seu pensamento, todo o seu tempo e serviço ao seu próprio 
bem-estar e à sua esfera de interesse pessoal. Em Aquário, porém, o polo oposto de 
Leão e seu signo de consumação, o indivíduo se torna centrífugo; não há mais nem 
centro nem círculo de influência circunscrito, apenas duas linhas de energia centrífugas 
irradiando de si para o mundo dos homens. O indivíduo autoconsciente em Leão se torna 
o servidor consciente, e isto está muito bem ilustrado para nós nos símbolos desses dois 
signos. O aquariano se consagra ao serviço de grupo e ao bem-estar da humanidade. O 
aquariano de tipo comum, na Cruz Mutável, seria, por exemplo, o empregado fiel, o sócio 
ou um trabalhador em alguma firma ou empresa, na qual todos os seus interesses 
estariam concentrados e para a qual consagrará tudo que tem. Na Cruz Fixa esta 
consagração ao próximo se torna o serviço mundial. 
 
É dito que Aquário rege o sistema sanguíneo e a circulação do sangue. Por meio do 
sangue, a força vital é distribuída por todo o corpo humano. Portanto, isto simboliza a 
tarefa do aquariano liberado, que dispensa a vida espiritual no quarto reino da natureza. 
As influências aquarianas também são percebidas como dispensadoras de vida em outras 
formas de vida planetária e em outros reinos da natureza, mas não trataremos deste 
aspecto, pois nossa atenção neste momento está voltada para a humanidade. 



76 

 

 
Aquário, como sabemos, é um dos braços da Cruz Fixa, a qual é eminentemente a Cruz 
do Discipulado e das três iniciações maiores, sobre as quais podemos assinalar que: 
 
1. Em Touro – O desejo é transmutado em aspiração; a escuridão dá lugar à luz e à 
iluminação, o olho do touro se abre, este olho que é o terceiro olho espiritual ou o “olho 
único” do Novo Testamento. “Se teu olho for único”, disse o Cristo, “todo o teu corpo será 
cheio de luz”. Este olho único toma o lugar dos dois olhos do eu pessoal. A atenção do 
homem se enfoca na realização espiritual. Ele trilha o Caminho do Discipulado. 
2. Em Leão – O homem autocentrado se torna oportunamente a alma na expressão da 
vida e concentrado na culminação da meta espiritual do altruísmo. Neste signo ele se 
prepara para a primeira iniciação e também a toma neste signo ou quando é o signo 
ascendente, tornando-se o “Leão que persegue a presa”, isto é, a personalidade que se 
torna cativa da alma. 
3. Em Escorpião – O discípulo passa pelas provas que lhe permitirão tomar a segunda 
iniciação, demonstrando que sua natureza de desejos foi subjugada e conquistada, que 
sua natureza inferior (sendo elevada ao ar, isto é, ao céu) é capaz de alcançar a meta 
para este período mundial, e que dos fundamentos terrenos de Escorpião, a 
personalidade pode ser provada de tal maneira que demonstrará sua aptidão para o 
serviço mundial exigido em Aquário. Isto está belamente expresso para nós na lenda de 
Hércules, o Deus-Sol, que venceu a hidra de nove cabeças ou serpente do desejo, sendo 
forçado a se pôr de joelhos e, dessa posição de humildade, ergue a serpente no ar, gesto 
que lhe traz a liberação. 
 
4. Em Aquário – Neste signo culmina o prolongado esforço da alma e a experiência do 
discípulo na Cruz Fixa é concluída. O homem então toma a terceira iniciação e fica livre 
do controle da personalidade, tomando as duas iniciações seguintes na Cruz Cardeal. 
 
Eu poderia aqui lhes dar os nomes das Três Cruzes, extraídos dos antigos arquivos e, 
portanto, difíceis de traduzir: 
 
1. A Cruz Mutável – A Cruz da Experiência mutável e absorvida. É o lugar da ação e da 
reação, do controle cármico e da resposta aos impactos que levam ao despertar da 
consciência para a natureza da meta seguinte. 
 
2. A Cruz Fixa – A Cruz da Transmutação. O desejo se torna aspiração e o egoísmo se 
transforma em altruísmo. 
 
3. A Cruz Cardeal – A Cruz da Transcendência. A vida da personalidade, a vida da forma 
e a vida planetária deixaram de dominar. O homem está livre.  
 
A substância, o oceano da vida, a água, o símbolo do desejo e o impulso para a 
encarnação são transmutados em luz da alma e em substância de luz e no impulso que 
leva a trilhar conscientemente o caminho de retorno, associado ao desejo de servir. O 
desejo se desenvolve e se foca em Touro quando o homem se encontra na Cruz Mutável 
e avança em torno do zodíaco; reorienta-se, polarizando-se de novo em Touro quando o 
homem ascende à Cruz Fixa, e, oportunamente, é abandonado nesse signo. Em 
Escorpião, o polo oposto de Touro, a personalidade é humilhada e confrontada com a 
alma; neste signo a personalidade é “ocultamente morta e depois ressuscitada no ar e na 
luz”, para se tornar, a partir desse momento, servidora da alma. Em Leão, o indivíduo 
desperta para sua própria identidade, concentra-se no seu objetivo, aprende as lições e 
usa o egoísmo (porque é um dos melhores meios de aprender e descobrir que o egoísmo 



77 

 

é contrário às leis da alma), e acaba sendo tão encurralado pelos processos da vida que 
se torna consciente da futilidade do autointeresse. Em Aquário o homem desperta para a 
beleza da vida de grupo, do interesse de grupo, e de sua responsabilidade individual com 
o grupo, começando a viver sua vida e dedicando-se a prestar serviço à humanidade. 
 
Com relação à questão da consciência, os estudantes descobrirão que o estudo deste 
tema vai se mostrar iluminador ao seguir as indicações abaixo: 
 

1. Consciência subjetiva latente    em Áries. 
2. Consciência da dualidade     em Gêmeos. 
3. Consciência de massa     em Câncer. 
4. Autoconsciência individual     em Leão. 
5. Consciência equilibrada     em Libra. 
6. Consciência de grupo     em Aquário. 

 
A distinção entre a astrologia exotérica e a astrologia esotérica reside justamente no 
reconhecimento das variáveis expostas acima. A astrologia exotérica trata das 
características e das qualidades da personalidade e dos aspectos relativos à forma, como 
também dos acontecimentos, das circunstâncias e do ambiente condicionante, tais como 
aparecem no horóscopo pessoal, indicativo de controle planetário, e não controle solar. A 
astrologia esotérica trata essencialmente do desenvolvimento da consciência e dos 
impactos que a despertam para os “dons” específicos de cada signo particular e para o 
talento outorgado pelos raios, além da reação do homem e o enriquecimento que resulta 
para ele da sua resposta à influência de um signo, que se exerce pelos planetas 
esotéricos, e isso do ponto de vista da consciência humanitária, do discipulado e da 
iniciação. Tudo isso diz respeito basicamente às experiências do homem consideradas do 
ângulo das três Cruzes, e que implicam, primeiro, em mutação; depois, em direção e, 
finalmente, em iniciação. Cada vez mais estas três Cruzes ocuparão um lugar 
preponderante no delineamento astrológico. 
 
Abordaremos agora um ponto muito interessante em conexão com Aquário. 
Aparentemente não há nenhum planeta que esteja exaltado ou “em queda” neste signo. O 
único planeta afetado é o Sol, cujo poder está diminuído. Qual é o sentido simbólico 
desse fato? Reside na relação de Aquário com Capricórnio, da Cruz Fixa com a Cruz 
Cardeal, e da terceira iniciação com as iniciações seguintes. Reside também no ponto de 
equilíbrio alcançado entre Peixes e Capricórnio, e que tem foco em Aquário. Não estou 
tratando aqui das razões matemáticas ou astronômicas ortodoxas, pois na realidade elas 
dependem das razões subjetivas e espirituais, e é delas que trato. Um dos fatos que 
surgirá em nossa consciência ao longo do nosso estudo destes dados esotéricos é que 
todas as indicações externas não exprimem a verdade, apenas indicam o caminho para 
realidades subjetivas, das quais os fatos externos são apenas símbolos ilusórios. Reflitam 
sobre isto e mantenham a mente aberta. 
 
Nenhum planeta está exaltado nem em queda em Aquário, porque o verdadeiro aquariano 
– após a necessária experiência na Cruz Mutável e na Cruz Fixa – chegou a um ponto de 
equilíbrio. Não é influenciado por nenhum dos pares de opostos, mas usa ambos para fins 
espirituais. Não é obstruído nem pela terra nem pela água (Capricórnio e Peixes); superou 
as provas dos processos de encarnação e de iniciação, portanto se mantém livre, 
distribuindo energia e vida, simbolizadas pelas duas linhas onduladas. É interessante 
lembrar que no progresso da alma, no que diz respeito à humanidade, um dos quatro 
signos de cada Cruz é mais importante que os outros. Cada signo de cada uma das três 
Cruzes está relacionado com um dos quatro reinos da natureza, e a preponderância da 



78 

 

influência do raio flui no reino considerado por este signo. No que diz respeito à 
humanidade, o signo importante nas três Cruzes é o seguinte: 
 
 

1. A Cruz Mutável  Peixes. 
2. A Cruz Fixa  Escorpião. 
3. A Cruz Cardeal      Capricórnio. 
 

 
Em Aquário, o iniciado atinge a culminação de tudo que realizou em Leão pela influência 
do Sol, porque em Leão se acha realizada uma condição por assim dizer única no que diz 
respeito à humanidade, porque o Sol rege todas as expressões – exotérica, esotérica e 
hierárquica. Ele rege a personalidade, a alma e a quarta Hierarquia Criadora. Por esta 
razão o Sol (físico) está diminuído em seu poder em Aquário. A terceira iniciação já foi 
tomada e a luz da personalidade foi “exaurida”, ou atenuada pela luz do Sol subjetivo, 
influenciando a alma. Há muito a ponderar neste ponto, mas pouco se pode indicar 
diretamente, pois o fato curioso deste tríplice controle exercido por um planeta é um dos 
mistérios da iniciação. Está vinculado à relação que existe entre Leão e Aquário, pois 
Leão é incomum por ter todas as suas influências dominantes concentradas por meio de 
um planeta. Leão indica a altura de realização da alma humana. Tendemos a pensar que 
a iniciação e a liberação são a culminação do reino humano e o objetivo da humanidade. 
Mas não é. A iniciação é uma consumação e um sucesso alcançado pela alma que 
conseguiu enfim dominar a personalidade e manifestar sua verdadeira natureza e caráter 
próprio, apesar da personalidade e do antagonismo do ser humano empenhado na busca 
dos seus próprios objetivos. É literalmente o fato de alcançar certos objetivos desejados, 
para os quais os membros do quinto reino da natureza trabalharam durante éons e 
expressa o fim de uma tarefa e de um sacrifício impostos, a culminação também de uma 
forma de serviço em escala planetária. Esta realização é plenamente realizada na terceira 
iniciação e, a partir deste momento, o homem, liberado e livre, serve por escolha própria e 
como alma, consciente da intenção e do propósito no plano físico. 
 
Os decanatos de Aquário são regidos (segundo Alan Leo) por Saturno, Mercúrio e Vênus, 
e o efeito que estes planetas produzirão nos assuntos humanos e nas condições mundiais 
já começa a se fazer sentir. Saturno é o planeta do discipulado e da oportunidade; está 
extremamente ativo hoje, colocando o discípulo mundial em situações difíceis e crises que 
envolverão uma livre escolha, a capacidade de pioneirismo com discernimento, dar 
resposta sábia e tomar a decisão correta, produzindo assim a destruição de tudo que 
constitui obstáculo, sem abandonar nenhum dos verdadeiros valores dos quais a 
humanidade possa ser consciente. O discípulo individual sempre teve que enfrentar estas 
circunstâncias, condicionantes e liberadoras, e hoje é a própria humanidade que se 
encontra na mesma situação. Estamos no portal de um novo mundo, de uma nova era 
com suas novas civilizações, ideais e cultura. 
 
Saturno, tendo nos oferecido a oportunidade e proporcionado a escolha de nós mesmos 
viabilizarmos as necessárias mudanças e destruirmos o que impede a livre expressão da 
alma, em dado momento se afasta, a fim de permitir que  seu grande irmão, Mercúrio, 
lance a luz da alma – intuitiva e iluminadora – sobre a situação, para poder interpretar por 
meio de nossas mentes iluminadas o significado dos acontecimentos, relacionando o 
velho com o novo e o passado com o futuro, à luz do presente. 
 
Isto mostra a utilidade subjetiva da tendência geral atual e a atração às diversas formas 
de meditação que nos capacitam a ser “impressionados do alto” (entendido no sentido 



79 

 

técnico) e iluminados pela luz da alma. 
 
Quando a tarefa de Saturno e de Mercúrio estiver terminada, é então que durante o 
terceiro decanato, Vênus, que é a união de coração e mente, introduzirá a tão esperada 
era de amor-sabedoria, de fraternidade e de relações fraternas expressas. Oportunidade 
– Iluminação – Fraternidade são os dons que Shamballa está planejando conferir à 
humanidade durante a Era de Aquário, desde que os homens se prepararem para isso, 
aceitem e utilizem esses dons. Só o futuro mostrará qual será a reação do homem. 
 
Segundo outros astrólogos, os três decanatos são regidos por Vênus, Mercúrio e Lua. 
Poderão assim ver a relação da astrologia com a roda da vida percorrida no sentido 
normal de um lado, e da roda revertida, de outro lado. A Lua, que aqui toma o lugar de 
Saturno, oculta o planeta Urano. Neste caso, Urano, o planeta oculto, representa a ciência 
exotérica que penetra no aspecto oculto da vida da forma. Por isso temos o período em 
que o homem não está suficientemente desperto nem consciente para aproveitar a 
oportunidade e aplicá-la aos fins esotéricos, os objetivos da alma, mas um período em 
que ele pode se identificar com os aspectos superiores da forma. A energia que suscita 
oportunidade, iluminação e amor fraterno, tal como se expressa e se obtém na Cruz Fixa, 
se demonstra na Cruz Mutável ou Cruz Comum como dificuldade, mente versátil e volátil 
(instável e obscura) e como sexualidade. 
 
Isto aparece nitidamente nas palavras dirigidas ao homem na Cruz Mutável quando 
atravessa um ciclo de Aquário. São elas: “E o Verbo disse: que na forma reine o desejo”, 
porque o desejo se converte em conhecimento adquirido e o conhecimento do que está 
oculto, em qualquer etapa do caminho de evolução relaciona o indivíduo a Urano. Quando 
o homem se encontra na Cruz Fixa, ressoam as palavras: “Eu sou a água da vida, vertida 
para os homens sedentos”. As implicações são tão claras que não é necessário que eu 
seja mais explícito ou esclareça o tema. 
 
A seguir examinaremos Capricórnio de maneira extensa. Estes três estudos sobre Peixes, 
Aquário e Capricórnio são um pouco mais longos do que os subsequentes, mas me 
permitem lançar as bases para o que tenho a dizer sobre o quinto ponto: as Três Cruzes. 
Teremos assim formulado certas considerações em relação a elas que serão úteis. O 
signo de Peixes é parte integrante da Cruz Mutável; Aquário, da Cruz Fixa; e Capricórnio 
da Cruz Cardeal. Portanto, não será necessário repetir com tantos detalhes o que já disse 
sobre o tema ao tratar dos outros signos. Estes três são signos de começo ou de final, de 
acordo com a roda da vida em causa. Também resumem ou iniciam as atividades dos 
nove outros signos que são, fundamental e estritamente, signos humanos e que 
sintetizam os resultados da experiência adquirida nas três Cruzes.  
 
Estamos agora aptos a tratar muito mais rapidamente da nossa tese sobre as implicações 
filosóficas da Grande Roda do Zodíaco, porque neste ponto podemos deixar de lado o 
que resta por dizer sobre as três Cruzes, até o momento de tratar deste tema na nossa 
seção VI, onde terei pontos de grande interesse a destacar. Tratei dessas três Cruzes 
com certa extensão quando estudamos estes três primeiros signos da roda do zodíaco 
que gira de Áries a Touro, via Peixes. Cada um destes três signos se encontra em uma 
das cruzes e forma assim em si mesmo e por suas relações, uma unidade completa. É 
interessante observar como esses três signos são signos de começo (na Cruz Mutável) 
ou de consumação (na Cruz Fixa). Quando constituem pontos de partida, temos: 
 

1. Áries 1º Aspecto  Descida para a encarnação  
latente   Vontade de se manifestar.  

Experiência na Cruz Cardeal. 



80 

 

 
2. Peixes 2º Aspecto  Desejo de existir na forma.  

latente               Amor ou desejo pelas coisas materiais. 
Constantes mutações.  
Experiência na Cruz Mutável ou Comum. 

 
3. Aquário 3º Aspecto  Consagração ao serviço do eu inferior.  

latente   Egoísmo.  
Experiência na Cruz Fixa. 

 

Quando estes três signos constituem o final de um ciclo de expressão na roda revertida, 
temos: 
 

1. Aquário 3º Aspecto  Consagração ao serviço do Todo.  
expresso  Morte ou negação de todo egoísmo pessoal.  

Culminação da experiência na Cruz Fixa. 
 

2. Peixes 2º Aspecto  Aparecimento de um salvador do mundo.  
expresso   Morte de todo desejo e amor separatista, 

inclusive de toda aspiração ou desejo 
de realização espiritual pessoal.  
Culminação da experiência na Cruz Mutável. 

 
3. Áries 1º Aspecto  Aparecimento da vontade de colaborar com o Plano. 

expresso   Morte da vontade pessoal.  
Culminação da experiência na Cruz Cardeal. 

 

 
O mesmo método de abordagem às três Cruzes pode ser empregado para o estudo de 
Gêmeos, Touro e Áries ou ao inverso: Áries, Touro e Gêmeos, lembrando sempre que a 
Cruz Mutável rege a roda na progressão comum e a Cruz Fixa na progressão revertida 
durante o discipulado. A Cruz Cardeal na realidade rege as duas progressões, mas isto só 
é compreendido depois de haver a iniciação. 
 
1. Áries – Rege o Caminho do Discipulado. Vontade de retornar à Fonte. Determinação 
para alcançar a liberação. A causa emanante das mudanças nas Cruzes Fixa e Mutável. 
 
2. Touro – Desejo de vencer o desejo. Anseio de se liberar. Transmutação do desejo em 
amor. 
 
3. Gêmeos – A fusão dos opostos; a obra inteligente de unificação; síntese. 
 
Na roda comum estes signos produzem: 
 
1. Gêmeos – Experiência dos pares de opostos. Dualidade separatista pronunciada. 
Interação entre os Gêmeos: a natureza da alma e da forma. 
 
2. Touro – A centralização dos desejos inferiores antes de dar outra volta na Grande Roda 
em busca das satisfações dadas à personalidade. O Filho Pródigo viaja para um país 
distante. 
 
3. Áries – Novamente o princípio e o fim. 
 
Convém lembrar que Áries é, nitidamente, a manifestação divina à qual o Cristo se referiu 
quando disse: “Eu Sou Alfa e Ômega, o princípio e o fim.” No entanto, seu significado só 
pode ser captado quando as experiências na Cruz Mutável e na Cruz Fixa forem 



81 

 

transcendidas e o ser humano conscientemente ascende à Cruz Cardeal, depois da 
terceira iniciação. É a “roda que gira sobre si mesma e vai rodando de norte a sul e depois 
de leste a oeste em sua progressão, o que realiza em um instante”. É esta a maneira de 
expressar simbolicamente a atividade unificada de todos os estados de consciência 
alcançados nas duas primeiras rodas e que a experiência da vida, ao longo de inúmeras 
rondas no zodíaco conferiu ao Iniciado. Também ilustra o tipo de consciência que 
transcende a do próprio Cristo, para o qual Ele e o Buda estão se preparando. A 
experiência na Cruz Cardeal (que diz respeito ao desenvolvimento cósmico) transcende 
toda consciência possível adquirida nas outras duas cruzes, e para a qual prepararam o 
iniciado. Seria possível dizer que: 
 
1. A Cruz Mutável, no devido tempo e quando as suas lições forem assimiladas, confere 
consciência planetária. 
 
2. A Cruz Fixa confere consciência do sistema. 
 
3. A Cruz Cardeal confere consciência cósmica. 

 
 
CAPRICORNUS, A CABRA 
 
Trata-se de um dos signos mais difíceis de descrever, pois, como bem sabem, é o signo 
mais misterioso dos doze. É o signo da cabra que busca seu sustento nos lugares mais 
rochosos e áridos do mundo, e por isso relaciona o homem com o reino mineral. É 
também o signo dos crocodilos, que vivem metade na água e metade na terra firme. 
Espiritualmente, é o signo do Unicórnio, que é “a criatura que luta e triunfa”, das antigas 
mitologias. De acordo com o simbolismo dessas criaturas, este signo nos dá uma imagem 
bastante completa do homem com seus pés na terra, e no entanto correndo livremente e 
subindo aos picos da ambição material ou da aspiração espiritual, em busca do que ele 
percebe (em um momento dado) que é sua maior necessidade. Como a Cabra, ele é o 
homem, terreno, humano e ambicioso, buscando a satisfação do desejo, ou o homem 
que, como aspirante, é igualmente egoísta, em busca da satisfação da sua aspiração. 
Este signo retrata para nós o homem como um animal ambicioso em dois sentidos da 
palavra: nas primeiras etapas da Cruz Mutável, o homem, como a mistura de desejos 
(água) e de natureza animal (terra); depois, na roda revertida, o homem como a mistura 
da alma com a forma. Também nos dá uma imagem do iniciado triunfante, o “Unicórnio de 
Deus”, o símbolo do Unicórnio com seu chifre único projetado, tal como uma lança, no 
meio da testa, em vez dos dois chifres da cabra que vasculha o lixo.  
 
É interessante estudar os três signos representados por animais com chifres. Áries, o 
Carneiro, com os chifres voltados para baixo, significando a vinda à manifestação, o ciclo 
involutivo e a experiência na Cruz Cardeal, quando expressa a Vontade-de-se-manifestar 
de Deus. Touro, os chifres do touro voltados para cima com um círculo abaixo, 
representando o impulso do homem, o Touro de Deus, para a meta da iluminação e a 
eclosão da alma se liberando da escravidão com os dois chifre (dualidade) protegendo o 
“olho da luz” no centro da testa do Touro. Trata-se do “olho único” do Novo Testamento, 
que “enche todo o corpo de luz”. Em seguida, Capricórnio, a Cabra, relacionado particular 
e estreitamente com Áries, mas ocultando (como um véu esotérico) o simbolismo do 
Unicórnio, no qual os dois chifres e o olho único se reúnem, e retratado pelo chifre longo e 
reto do Unicórnio no centro da testa.  
Por trás de tudo isto se encontra o mistério dual de Leão, porque Leão – no que diz 
respeito à humanidade – é a chave ou o indício para todo o zodíaco e em torno da 



82 

 

constelação de Leão há dois grandes mistérios: 
 
1. O mistério da Esfinge, conectado com a relação que existe entre Leão e Virgem, e 
associado ao segredo dos Anjos Solares. Não se trata do mistério da alma e da forma, 
mas do mistério da mente superior e inferior e da relação entre as duas. 
 
2. O mistério do Leão e do Unicórnio. Este segredo foi preservado para nós na antiga 
canção de ninar sobre “o Leão e o Unicórnio foram para a cidade”, e contém de maneira 
singular o segredo da iniciação e da “subida” do ser humano ao portal de admissão na 
Hierarquia, e também a “elevação mística” da qual a maçonaria guarda a chave. Diz 
respeito ao surgimento da consciência do iniciado (em branco e unidirecionada) e a 
derrota do rei dos animais (a personalidade), o que faz com que a consciência grupal e 
mundial, o altruísmo e a iluminação triunfem sobre a autoconsciência e o egoísmo. Na 
versão correta deste antigo mito, o rei dos animais é cegado e morto pelo golpe em seu 
olho e coração assestado pelo longo chifre do Unicórnio. 
 
O símbolo deste signo é indecifrável, intencionalmente. Às vezes é chamado de a 
“assinatura de Deus”. Não tratarei de interpretá-lo para vocês, em parte porque nunca foi 
desenhado corretamente e, em parte, porque seu traçado correto e a capacidade do 
iniciado de retratá-lo, produz um fluxo de forças que não seria desejável, salvo após uma 
devida preparação e compreensão. É muito mais potente que o pentágono e deixa o 
iniciado “sem proteção”. 
 
Em um antigo tratado astrológico, que nunca veio à luz do dia, mas que será descoberto 
no devido tempo, está descrita a relação entre os animais dotados de chifre do zodíaco: 
 

“O Carneiro, a vítima propiciatória e a Cabra sagrada são Três em Um e Um 
em Três. O Carneiro se torna o segundo e o segundo é o terceiro. O 
Carneiro que pasta e fertiliza tudo; o Bode expiatório que, no deserto, tudo 
redime; a Cabra sagrada que se fusiona com o Unicórnio e ergue, empalado 
em seu chifre dourado a forma vencida – neles está oculto o mistério.”  
 

Fica evidente que três mistérios estão ocultos nos três signos dotados de chifres: 
 
O mistério de Deus, o Pai ............................... Criação 
 
O mistério de Deus, o Filho ............................ Redenção 
 
O mistério de Deus, o Espírito Santo .............. Liberação 
 
Também se poderia dizer que é a vontade do aspecto Pai, se manifestando por Áries, que 
rege Shamballa; que é o desejo amoroso do Filho que atrai para a Hierarquia; e que é a 
atividade inteligente e penetrante do Espírito Santo que anima o centro de vida divina 
denominado humanidade. Portanto, temos: 
  

Shamballa ........... Hierarquia ............ Humanidade 
Vontade ............... Amor .................... Inteligência 
Áries .................... Touro ................... Capricórnio 

 
Tanto em seus aspectos superiores como nos inferiores estes signos guardam o segredo 
dos “chifres da luta e do chifre da abundância, submetidos e cuidados pelo chifre da vida”. 
Diz um antigo provérbio: “O Carneiro – quando se tornou o bode expiatório, buscou a 



83 

 

iluminação como o Touro de Deus e subiu ao cume da montanha à semelhança da cabra 
– muda assim sua forma na de Unicórnio. Grande é a chave oculta”. Ampliando um pouco 
mais o simbolismo, poderíamos dizer que: 
 

 1. O Carneiro nos conduz à vida criativa na Terra e à escuridão da matéria. É o azul 
profundo da meia-noite. 
 
2. O Touro nos conduz aos lugares de desejo em busca da “satisfação furiosa”. É o 
vermelho da ganância e da ira, que oportunamente se transforma na luz dourada da 
iluminação. 
 
3. A Cabra nos conduz por caminhos áridos em busca de alimento e água. É a 
“necessidade de verdor”; mas a Cabra é também capaz de escalar até o cume da 
montanha. 
 
É esta a experiência na Cruz Mutável no que diz respeito a estes três signos.  
E, na Cruz Fixa: 
 
1. O Carneiro se torna oportunamente o bode expiatório e demonstra-se a Vontade de 
Deus expressando-se em amor e salvação. 
 
2. O Touro se transforma no dispensador da luz, e a escuridão do ciclo anterior é 
iluminada pelo Touro. 
 
3. A Cabra se torna o Unicórnio e conduz à vitória. O Crocodilo, a Cabra e o Unicórnio 
representam três etapas do desenvolvimento do homem.  

 
Áries, Touro e Capricórnio são os grandes transformadores no âmbito do grande plano 
criador. Têm a natureza de catalisadores. Cada um abre a porta que conduz a um dos 
três centros divinos de expressão, que são os símbolos no corpo do Logos planetário dos 
três centros superiores do homem: a cabeça, o coração e a garganta. 
 
Áries abre a porta que dá acesso a Shamballa, quando a experiência em Touro e em 
Capricórnio foi vivida. 
 
Touro abre a porta que dá acesso à Hierarquia, quando a significação de Gêmeos e Leão 
foi compreendida e as duas primeiras iniciações podem ser tomadas. 
 
Capricórnio abre a porta que dá acesso à Hierarquia, em um aspecto superior, quando as 
três últimas iniciações foram tomadas e a significação de Escorpião e da Virgem é 
compreendida. 
 
Nestes signos e em suas relações sobre a Cruz Fixa está oculto o mistério de Makara e 
dos Crocodilos. 
 
As notas-chave deste signo indicam, todas elas, um processo de cristalização. Esta 
faculdade de concretizar do Capricórnio pode ser considerada de várias maneiras: 
 
Primeiro, Capricórnio é um signo de terra, e temos nele a expressão do ponto mais denso 
de materialização concreta de que a alma humana é capaz. O homem então é “da terra, 
materialmente terreno”, e o que o Novo Testamento chama de “o primeiro Adão”. Neste 
sentido, Capricórnio contém em si mesmo a semente da morte e da finalização – a morte 



84 

 

que finalmente ocorre em Peixes. Reflitam sobre isto. Quando a cristalização chegou a 
certo grau de densidade, a assim chamada “dureza”, é facilmente estilhaçada e destruída 
e o homem, nascido em Capricórnio, produz a sua própria destruição, o que se deve à 
sua natureza fundamentalmente materialista e aos “golpes do destino” que são a atuação 
da lei do carma. Repetidas vezes um certo grau de concreção é alcançado, só para sofrer 
novamente a destruição antes da liberação da vida e da reconstrução da forma.  
 
Segundo, Capricórnio é sempre o signo da conclusão, e nisso o pico da montanha é 
muitas vezes o símbolo (embora nem sempre), porque marca o ponto além do qual não 
há ascensão possível em um determinado ciclo de vida. Capricórnio é, portanto, o signo 
do que esotericamente foi denominado “prisão periódica”. O progresso se torna 
impossível com as formas existentes e é preciso descer ao vale da dor, do desespero e 
da morte, antes de iniciar uma nova tentativa de ascensão às alturas. A tentativa atual de 
escalar o monte Everest é extraordinariamente simbólica, e a Hierarquia a observa com 
muito interesse, porque neste esforço vemos a tentativa da humanidade de chegar ao 
pico da montanha, cuja altitude, até agora, malogrou todos os esforços5. Mas – e isso é 
um ponto importante e digno de interesse – quando a humanidade emergir à luz e à 
relativa glória da nova civilização, poderá conquistar este último pico. O que representa a 
materialidade mais densa e a culminação da grandeza terrena permanecerá – mas estará 
sob os pés da humanidade.  
 
Terceiro, Capricórnio é, como consequência do exposto acima, o signo no qual se 
inaugura um novo ciclo de esforço, seja o esforço do homem comum ou do iniciado. 
Esforço, tensão, luta e combate contra as forças naturais do mundo inferior, ou as 
condições extenuantes impostas pelos testes do discipulado ou da iniciação – são essas 
as marcas distintivas da experiência em Capricórnio. 
 

Em tempos passados, como talvez saibam, só havia dez signos e – naquela época – era 
Capricórnio que marcava o fim da roda zodiacal, e não Peixes, como é o caso agora. Os 
signos Aquário e Peixes não estavam incorporados aos signos, pela simples e suficiente 
razão de que a humanidade não estava apta a responder às suas influências específicas; 
os veículos de contato e os mecanismos de resposta não estavam desenvolvidos da 
maneira propícia. Originalmente havia oito signos, depois dez e, agora, doze: 
 
1. Nos dias lemurianos, durante o período inicial do homem-animal e antes que a 
humanidade aparecesse na Terra, no período intermediário de desenvolvimento, oito 
signos exerciam influência no planeta e nos reinos da natureza que existiam nele. Não 
havia resposta às influências de Leão e Virgem. O mistério da Esfinge não existia, e 
esses dois signos não faziam parte da roda zodiacal. Depois houve a individualização, a 
semente da natureza crística foi plantada no homem e estes dois signos começaram a 
exercer influência sobre a humanidade. Gradualmente, esta influência foi reconhecida e o 
zodíaco então foi conhecido como tendo dez signos. A Cruz Mutável dominava, mas era 
então a Tau, pois faltavam os Peixes, e apenas Gêmeos, Virgem e Sagitário eram postos 
em evidência. De Áries a Capricórnio, tal era o círculo de experiência dos homens. 
 
2. Nos dias atlantes, o homem havia se tornado tão responsivo à influência planetária e 
solar, que foi aberta a porta da iniciação dando acesso à experiência hierárquica, e dois 

 
5 N. do T.: A primeira publicação deste livro foi em 1936. O Monte Everest, na Cordilheira do Himalaia, entre o 

Tibete e o Nepal, foi finalmente escalado em 1953 pela primeira vez, pelos exploradores Edmund Hillary (1919-2008), 

alpinista neozelandês, e Tenzing Norgay (1914-1986), guia de montanhismo nepalês. Eles atingiram o pico em 29 de 

maio de 1953. 

 



85 

 

signos mais foram agregados. Estes dois signos eram as correspondências superiores de 
Leão e Virgem, e eram os opostos polares destes dois: Aquário e Peixes. Suas influências 
se tornaram ativas e efetivas, e estes signos se tornaram parte integrante da roda 
zodiacal, porque o homem começava a responder às suas potências. Então foi possível 
que a Cruz Fixa atuasse esotericamente na vida da humanidade, e ocorreram as 
primeiras reversões da roda na vida dos homens avançados da época. Esta reversão foi a 
verdadeira causa da grande disputa ou batalha entre os Senhores da Face Obscura 
(como são denominados em A Doutrina Secreta) e os Senhores da Luz – uma disputa 
que ainda hoje persiste. Certos homens então alcançaram a etapa do discipulado, na qual 
podiam ascender conscientemente à Cruz Fixa e se prepararem para uma iniciação 
maior. Contra isto lutaram as Forças da Materialidade e da Obstrução (como às vezes são 
denominadas) e a batalha foi travada e condicionada no signo de Escorpião. 
 
3. Hoje, nos dias ários, um conflito similar está ocorrendo, em uma volta mais elevada da 
espiral. A razão é que certos discípulos do mundo e iniciados alcançaram o ponto em seu 
desenvolvimento em que estão prontos para subir à Cruz Cardeal e tomar algumas das 
iniciações superiores. O conflito é travado entre a humanidade (sob o controle dos 
Senhores de Materialidade) e a Hierarquia (sob o controle das Forças da Luz e do Amor), 
e a batalha está sendo travada ante nossos olhos. As influências dos doze signos do 
zodíaco (e mais particularmente de sete deles) estão sendo engajadas, pois hoje os 
homens de todos os tipos e raios são responsivos às suas influências e estão implicados 
em uma forma ou outra nesta questão. 
 
Observarão, portanto, que se as forças concentradas da Cruz Cardeal estão 
absolutamente potentes neste momento (como estão), a batalha é terrível pelas seguintes 
razões:  
 
1. A humanidade, como um todo, está em um estado de tumulto, antecedendo um grande 
passo adiante no desenvolvimento da autoconsciência e na expressão do senso de 
responsabilidade que é a primeira flor e fruto da percepção autoconsciente. Este fato é 
responsável por arrastar para o conflito, de maneira particular e pronunciada, as forças de 
Câncer (de natureza involutiva), de Leão (responsável pela individualização) e de 
Gêmeos (expressando a dualidade essencial do homem). Por isso temos hoje a atividade 
da consciência de massa em Câncer, que indica a atividade da Cruz Cardeal na etapa 
involutiva; a autoconsciência no homem, como indicada em Leão, o mais humano de 
todos os signos e indicadora da Cruz Fixa, e de Gêmeos, que confere o senso da 
natureza dual do homem – humana e divina – que é a meta da experiência da consciência 
na Cruz Mutável. Em consequência, temos agora um signo em cada uma das três cruzes 
particularmente ativo, influenciando a massa dos homens de todas as partes. Como 
prova, basta um pouco de estudo sobre as condições do mundo no que diz respeito ao 
homem.  
 
2. Os discípulos do mundo e a humanidade avançada se encontram hoje em dia 
igualmente em estado de tumulto. Estão sendo testados e postos à prova, antes que 
possam dar um passo maior – em alguns casos, esse passo será a primeira iniciação e, 
em outros, a segunda. Isto é produzido e trazido pelas forças conjugadas de Touro, Leão 
e Escorpião, e mais a influência geral e penetrante proveniente de Gêmeos. Temos aqui 
três signos na Cruz Fixa e um na Cruz Mutável condicionando e afetando os discípulos do 
mundo;  todas essas influências têm uma importância e uma potência terríveis hoje, 
devido à etapa de desenvolvimento e de sensibilidade dos discípulos e iniciados do 
mundo.  
 



86 

 

3. Os iniciados, por sua vez, estão sendo submetidos ao impacto das energias 
procedentes de Escorpião, Capricórnio e Peixes – uma afluência de força proveniente de 
cada uma das três Cruzes. Estas três forças capacitam o iniciado a tomar a terceira 
iniciação. 
 
Será interessante observar que a média da humanidade está, portanto, submetida às 
influências de três signos maiores e condicionada na atualidade pela potência que chega 
de cada uma das três Cruzes. Elas colocam os homens diante da responsabilidade da 
escolha, e evocando seu livre-arbítrio, sua tendência para a autodeterminação, e sua 
firme decisão neste momento de crise mundial. Observaremos que os discípulos do 
mundo estão relacionados com as massas por sua receptividade às influências que 
emanam de Gêmeos, e uns com os outros por Escorpião, que desperta neles a 
capacidade de responder às provas e lhes confere o sentido da visão (pelo olho iluminado 
de Touro) e lhes dá a capacidade de empregar sua individualidade por meio de uma 
personalidade desenvolvida e pela potência de Leão. Os iniciados estão relacionados 
com os discípulos através da constelação de Escorpião, com o centro hierárquico por 
meio de Capricórnio, e com a massa por Peixes, o signo de todos os Salvadores do 
mundo. 
 
Portanto, sete constelações estão sendo levadas no momento atual a uma estreita 
associação que predomina neste período de crise, sendo responsáveis pela situação 
mundial atual: 
 
Câncer    

A Cruz Cardeal   “Os dois portais estão abertos”.  
Capricórnio 
 
 
Touro         
Leão    A Cruz Fixa   “Os Discípulos dominam o mundo”. 
Escorpião       
 
 
Gêmeos   

A Cruz Mutável. “A salvação do mundo é possível hoje”.  
Peixes 

 
Os regentes planetários exotéricos e esotéricos de Capricórnio são os mesmos, e Saturno 
rege o curso do homem neste signo, quer esteja na roda comum ou na roda revertida, 
quer esteja na Cruz Mutável ou na Cruz Fixa. Quando ele toma a terceira iniciação e pode 
ascender conscientemente à Cruz Cardeal, fica então liberado do predomínio de Saturno 
e passa a estar sob a influência de Vênus, que é o regulador ou regente da Hierarquia 
que é a dos Crocodilos. Uma consulta à tabulação dada acima mostrará isto. Somente 
quando um homem está na Cruz Cardeal, a significação, o objetivo e as potencialidades 
das Hierarquias Criadoras tornam-se claras para ele e as “portas de entrada” que dão 
acesso a cada uma dessas Hierarquias são totalmente abertas. Na Cruz Mutável e na 
Cruz Fixa temos o chamado raio verde, controlando não somente a vida cotidiana das 
responsabilidades cármicas no caminho da evolução, como também as experiências e os 
processos da evolução. Encontremos a razão no fato de que Capricórnio é um signo de 
terra e de que os terceiro e quinto raios atuam de maneira preponderante por meio deste 
signo, encarnando o terceiro aspecto maior da divindade, a inteligência ativa, agregando a 
sua potência subsidiária, o quinto Raio da Mente, os quais são vertidos através de 
Capricórnio, para Saturno e para Vênus, chegando assim ao nosso planeta, a Terra. Dos 
quatro Senhores do Carma, Saturno é um dos mais potentes, e força o homem a 



87 

 

enfrentar o passado e no presente a se preparar para o futuro. Tal é a intenção e o 
propósito da oportunidade cármica. De certos ângulos, Saturno pode ser considerado 
como o Morador do Umbral planetário, pois a humanidade como um todo deve enfrentar 
esse Morador e também o Anjo da Presença e, assim fazendo, descobre que o Morador e 
o Anjo são aquela complexa dualidade que é a família humana. Saturno, em relação 
particular com o signo de Gêmeos, torna isso possível. O homem individual faz esta 
descoberta e enfrenta os dois extremos quando está no signo de Capricórnio; a quarta e a 
quinta Hierarquias Criadoras fazem a mesma coisa em Libra.  
 
Portanto, através de Saturno e Vênus, Capricórnio está ligado à Libra e também a 
Gêmeos e Touro e estas quatro constelações – Touro, Gêmeos, Libra e Capricórnio –  
constituem um potente quaternário de energias, produzindo entre elas as condições e as 
situações que permitirão ao iniciado demonstrar que está pronto e apto a tomar a 
iniciação. Estas quatro constelações são denominadas os “Guardiões dos Quatro 
Segredos”. 
 
Touro – Guarda o segredo da Luz e confere iluminação ao iniciado.  
 
Gêmeos – Guarda o mistério ou o segredo da dualidade e dá ao iniciado uma palavra que 
conduzirá à fusão dos maiores pares de opostos. 
 
Libra – Guarda o segredo da estabilidade, do equilíbrio e, finalmente, pronuncia a palavra 
que libera o iniciado do poder dos Senhores do Carma. 
 
Capricórnio – Guarda o segredo da própria alma, o que é revelado ao iniciado no 
momento da terceira iniciação. Algumas vezes é chamado de “o segredo da Glória 
oculta”. 
 
Por certos outros regentes planetários, e isso pelo meio utilizado pelo terceiro e quinto 
raios em seu trabalho, Capricórnio está conectado a outras constelações além das quatro 
mencionadas acima, mas estas quatro são as mais importantes para o nosso objetivo. Os 
estudantes podem examinar as outras energias concomitantes se assim quiserem, quais 
são as restantes energias entrelaçadas, relacionando os raios, os regentes planetários e 
as constelações entre si, para tanto consultando as tabulações já dadas. O tema, 
entretanto, é confuso para o principiante e é por essa razão que estou tratando aqui da 
filosofia e do simbolismo dos signos primeiramente, visando familiarizar os estudantes 
com o esquema geral e o amplo entrelaçamento universal. 
Os raios terceiro e quinto estão particularmente ativos no Caminho do Discipulado, assim 
como os raios sexto e quarto dominam o Caminho da Evolução, e os raios primeiro e 
sétimo o Caminho da Iniciação. Como bem sabem, o segundo raio controla e domina 
todos os outros raios: 
 
 
Caminho  Raios  Planetas  Constelações 
Evolução  6º e 4º  Marte – Mercúrio  Áries  – Gêmeos – Câncer – 

Virgem – Escorpião 
Discipulado  3º e 5º  Vênus – Saturno  Gêmeos – Sagitário –  Capricórnio 
Iniciação  1º e 7º  Vulcano – Urano –  

Plutão   
 Touro – Libra –  Peixes       

 
      
Nesta tabulação observarão um ou dois pontos interessantes, que deverão ser 
cuidadosamente considerados por todos os astrólogos, depois de determinar, em uma de 



88 

 

suas três divisões, o lugar aproximado do sujeito no caminho da evolução.  
 
Primeiro, o fato de que a constelação de Gêmeos aparece duas vezes devido à sua 
estreita conexão com a quarta Hierarquia Criadora.  
 
Segundo, o fato de que durante o período vivido na Cruz Mutável, cinco constelações têm 
a ver com a experiência do homem na vida cotidiana, com seus constantes renascimentos 
e dificuldades cármicas. Quatro delas conduzem a Escorpião, signo no qual se chega ao 
ponto de reversão da roda.  
 
Terceiro, o fato de que no Caminho do Discipulado três constelações controlam e 
conduzem à atividade em Capricórnio, momento em que a iniciação se torna possível.  
 
Quarto, no Caminho da Iniciação, a atividade das três Cruzes é sentida simultaneamente 
por meio dos “poderes liberados” de Touro, Libra e Peixes. Observarão também que a 
influência do primeiro raio, expressando-se por Plutão e Vulcano, só é sentida de maneira 
positiva no Caminho do Discipulado. Esta potência de primeiro raio foi experimentada pela 
humanidade como um todo apenas recentemente, e isto porque ela está se aproximando 
do estado de discípulo mundial, e porque um número relativamente grande de indivíduos 
se encontraram no Caminho do Discipulado e no de Caminho de Provação. Daí a recente 
descoberta de Plutão e o poder percebido de Vulcano, velado pela potência de Mercúrio e 
oculto por trás deste planeta. 
 
As influências e potências do segundo raio estão continuamente presentes, e são vertidas 
em nossa vida e esfera planetária por meio do Sol (velando um planeta oculto) e Júpiter. 
os quais trazem as forças de Leão, Sagitário, Peixes, Aquário e Virgem ao nosso planeta, 
e, através dele e a todos os seus reinos da natureza.  
 
Dos breves pontos mencionados acima podemos reunir indícios das forças entrelaçadas 
das doze constelações ao afluir em todos os reinos da natureza e através deles, trazendo 
com elas não somente sua potência própria, como também a dos sete raios focalizados 
nos planetas sagrados e não sagrados – as Vidas planetárias descobertas e por 
descobrir. É dito em termos ocultos que a visão destas potências e de suas inúmeras 
linhas de interseção (que parecem rios e correntes de luz) é dada ao iniciado pelo pico da 
montanha de Capricórnio, uma vez que ele tenha sido alcançado. É na iniciação da 
Transfiguração que esta visão aparece ante os olhos do discípulo maravilhado. As 
grandes experiências nos diversos picos de montanhas relatadas na Bíblia têm a ver com 
Capricórnio. Moisés, o legislador no Monte Sinai, é Saturno em Capricórnio, impondo a 
Lei do Carma ao povo. Temos aqui uma indicação da razão de ser do povo judeu como 
grande central de distribuição do carma. Meditem sobre essas palavras: “central de 
distribuição do carma”. O monte da Transfiguração no Novo Testamento é Vênus em 
Capricórnio, quando o amor, a mente e a vontade se unem na pessoa do Cristo, que foi 
“transfigurado” diante de todos os homens. No mesmo momento, Ele recebeu a visão do 
Pai e do que tinha a fazer quando “fosse a Jerusalém”, o lugar da morte e a cidade da 
Paz. Esta Jerusalém é Peixes. Em Aquário, o Cristo colocou Seus discípulos em contato 
com o “homem que leva um cântaro de água”, Aquário, e no cenáculo os iniciou à união e 
à unidade sob o simbolismo da Santa Ceia. Para esta Ceia a humanidade está se 
preparando hoje, como vimos ao estudar a constelação anterior. O significado astrológico 
do Novo Testamento ainda hoje é pouco compreendido. O Cristo nasceu em Capricórnio, 
cumpriu a lei sob Saturno, iniciou a era da fraternidade inteligente sob Vênus e é o 
exemplo perfeito do iniciado capricorniano que se torna o Servidor mundial em Aquário e 
o Salvador mundial em Peixes, assim completando a ronda do zodíaco e capacitando-se 



89 

 

a exclamar triunfalmente em Peixes: “Está consumado”. 
 
O oposto polar de Capricórnio é Câncer e, como vocês aprenderam, esses dois signos 
são os dois grandes portais do zodíaco – um abrindo a porta da encarnação para a vida 
da massa e para a experiência humana, e o outro para a vida do Espírito, a vida do Reino 
de Deus, vida e objetivo da Hierarquia do nosso planeta. Câncer admite a alma no centro 
planetário que chamamos de Humanidade. Capricórnio admite a alma para a participação 
consciente na vida no centro planetário que chamamos de Hierarquia. Libra admite a alma 
no centro mundial que chamamos de Shamballa, por ser o polo oposto de Áries, que é o 
lugar dos inícios. Libra exprime o perfeito equilíbrio entre o espírito e a matéria, que se 
encontraram pela primeira vez em Áries. Este equilíbrio e esta relação entre os grandes 
opostos, espírito e matéria, estão simbolizados para nós na situação da personalidade 
que deve equilibrar os pares de opostos no plano astral e que se encontra no “estreito 
caminho do fio da navalha” que leva o homem ao reino da alma. Enquanto o homem 
passa repetidas vezes em torno do zodíaco da maneira comum, ele entra contínua e 
conscientemente na vida em Câncer, a constelação na qual a Lei do Renascimento é 
aplicada e administrada. Mas é somente no zodíaco revertido que o homem aprende a 
passar, igualmente de maneira consciente e intencional, pela porta de Capricórnio. Cinco 
vezes deve passar plenamente consciente por esta porta, e estes cinco acontecimentos 
muitas vezes são denominados de as cinco iniciações maiores. Considerando a quarta 
Hierarquia Criadora como um todo, a manifestação e as experiências do Logos planetário 
por meio das cinco raças – duas passadas, a presente, a Ariana, e duas futuras –  
constituem as correspondências planetárias das cinco iniciações. Temos nisso um tema 
de estudo particularmente interessante, porque no momento em que cada raça específica 
vem à existência, a porta de Câncer e a porta de Capricórnio se abrem de todo, estando 
estes signos alinhados ocultamente.  
 
Um estudo das características e das qualidades do homem nascido no signo de 
Capricórnio revelará muitas coisas sobre a família humana, porque o capricorniano pode 
expressar todo o melhor e o pior do que o homem é capaz. É o signo dos extremos, 
porque na época em que só existiam dez signos, Capricórnio era o primeiro na roda 
comum e o último na roda revertida, o que é evidente. Esotericamente, todos os 
Salvadores do mundo e todos os Deuses-Sol nasceram em Capricórnio, mas também os 
piores tipos de homens – os inflexíveis, materialistas, cruéis, orgulhosos, pessoalmente 
ambiciosos e egoístas. A cabeça comanda o coração nesses casos, enquanto que no 
caso da influência perfeita exercida por Capricórnio, cabeça e coração estão 
perfeitamente equilibrados. 
 
Capricórnio rege os joelhos, e isto é simbolicamente verdade, pois só quando o sujeito 
capricorniano aprende a se ajoelhar com toda humildade, e de joelhos sobre o alto 
rochoso da montanha, oferece seu coração e sua vida à alma e ao serviço à humanidade, 
pode ele ter a permissão de passar pela porta da iniciação, e os segredos da vida lhe são 
confiados. Somente de joelhos ele pode passar por essa porta. Enquanto se mantiver 
com arrogância ali onde não mereceu o direito de estar, ele nunca poderá receber com 
segurança as informações que são transmitidas a todos os verdadeiros iniciados. O antigo 
modo de peregrinação na Índia, segundo o qual o devoto passava ou avançava de um 
lugar sagrado para outro de joelhos, é uma indicação desta profunda necessidade de 
humildade no capricorniano. A Índia é regida por Capricórnio e conhece esta verdade. 
Embora a Índia tenha permitido que o ato físico se apoderasse de uma atitude espiritual, 
ainda assim o significado simbólico é eternamente válido. Quando o homem nascido em 
Capricórnio pode se ajoelhar em espírito e em verdade, está então pronto para o 
processo iniciático no pico da montanha. 



90 

 

 
O simbolismo subjacente no fato astrológico de que Marte está exaltado em Capricórnio, 
enquanto que o poder da Lua está diminuído nesse signo, e Júpiter e Netuno estão 
ambos em queda é de uma beleza significativa e instrutiva. Marte é o Deus da Guerra, o 
produtor de conflitos e, neste signo de terra, Marte triunfa nas primeiras etapas da 
evolução da quarta Hierarquia Criadora e na história da vida do homem comum e não 
desenvolvido. O materialismo, a luta pela satisfação das ambições pessoais e o conflito 
com as tendências espirituais mais elevadas avançam regularmente, e este signo, o mais 
materialista de todos, é o campo de batalha entre a antiga ordem estabelecida e seus 
hábitos com as novas tendências e inclinações mais elevadas. A Índia, regida por 
Capricórnio, foi um campo de batalha ao longo das eras. Port Said, regida por este signo, 
é sinônimo da satisfação de todos os desejos terrenos e animais do tipo mais baixo, e 
uma das cidades mais ímpias do mundo – um ponto de encontro do pior dos três 
continentes. 
 
Porém, à medida que a evolução prossegue, o poder da Lua, símbolo e regente da forma, 
diminui cada vez mais e o homem, na roda revertida, vai se liberando gradualmente do 
controle da matéria. A atração sedutora pelo que é material diminui cada vez mais. 
Júpiter, regente de Peixes e também de Aquário, está em queda em Capricórnio. Esta 
queda deve ser estudada de dois ângulos, porque Júpiter, em seu aspecto inferior, 
cumpre o desejo e a satisfação do que é pedido, enquanto que no seu aspecto superior é 
a expressão irradiante do amor, que atrai magneticamente para si o que é desejado –  
desta vez, o bem do todo. Em Capricórnio, portanto, Júpiter chega ao seu ponto de 
expressão mais baixo no aspecto mais denso da matéria, e depois – quando o amor e o 
altruísmo triunfam – este aspecto mais baixo se desvanece e desaparece. É à “queda” do 
aspecto superior que este simbolismo se refere, porém mais tarde será à queda ou ao 
desaparecimento de tudo o que é grosseiro e inferior. O amor fica frustrado e cego 
quando o desejo é desenfreado; o desejo se dissipa quando o amor triunfa. Diz-se com 
frequência que Netuno está em queda neste signo, e pelas mesmas razões. Netuno é o 
Deus das águas, e é esotericamente relacionado a Peixes. Convém observar que Netuno 
e Júpiter estão exaltados em Câncer, o grande signo onde se cumpre o desejo de 
encarnar. O poder desses dois planetas está diminuído em Virgem, onde os primeiros 
sinais da consciência crística são percebidos; ambos estão em queda em Capricórnio 
quando a consciência e a vida crística chegam à plena maturidade. Como poderão ver, há 
muito a elaborar nestas três linhas, e as sugestões acima indicarão como um estudo 
comparativo e uma investigação filosófica podem ser empreendidos de maneira 
proveitosa. 
Em Capricórnio temos o triunfo da matéria, porque alcança sua expressão mais densa e 
mais concreta, mas este triunfo é seguido pelo do espírito. Em Capricórnio a natureza 
terrena se expressa plenamente, mas também grandes possibilidades espirituais. A Índia, 
por exemplo, expressa uma degradação em grande escala, mas, ao mesmo tempo, as 
alturas da realização espiritual; um estudo da Índia – sua história, características e 
qualidades espirituais – revelará muito sobre as influências e possibilidades deste signo. 
 
A triplicidade em que se divide cada signo, e que chamamos de decanatos, é de especial 
interesse no caso de Capricórnio. Como em todas as correspondências, esta triplicidade 
pode se relacionar com os três aspectos de Deus e do homem – espírito, alma e corpo. O 
decanato central é, portanto, de importância particular em nosso período mundial, porque 
ele tem a ver com o efeito das influências planetárias, dos raios solares e da energia das 
constelações sobre a alma ou o aspecto consciência. Tal é o caso, quer consideremos o 
homem na roda comum ou na roda revertida. Do ponto de vista da interpretação 
astrológica, e caso o astrólogo não esteja seguro da direção em que a roda esteja 



91 

 

girando, este é o único decanato com seu regente do qual pode estar seguro. A influência 
deste regente é, portanto, inevitável. Este é o caso, de maneira marcante, no signo de 
Aquário, no qual o nosso Sol está entrando. Seus três decanatos, Saturno, Mercúrio e 
Vênus, produzem inevitavelmente dificuldades, iluminação e amor fraterno. Na roda 
comum, em todos os assuntos externos, Saturno controla e em consequência nós nos 
encontramos hoje em um estado de caos e distúrbios, mas no que diz respeito à 
consciência da raça, Mercúrio está sendo cada vez mais ativo. Uma firme iluminação está 
ocorrendo, a luz está sendo projetada sobre todos os problemas – luz sobre os governos 
e a política, por meio de experimentos e do estudo de grandes e básicas ideologias; luz 
sobre a natureza material do mundo por meio dos diversos ramos da ciência; luz sobre a 
própria humanidade por meio da educação, da filosofia e da psicologia. Esta luz está se 
difundindo até nos lugares mais escuros do nosso planeta e em suas muitas formas de 
vida. 
 
Duas listas de regentes para estes três decanatos estão à nossa disposição. Segundo 
Alan Leo, temos Saturno, Vênus e Mercúrio. Segundo Sepharial, temos Júpiter, Marte e o 
Sol. Dos dois, o primeiro é o mais correto e mais esotérico. Os verdadeiros regentes são 
Saturno, Vênus e o Sol. Lembraria a vocês que Mercúrio e o Sol são intercambiáveis, mas 
neste caso, o Sol representa exotericamente Mercúrio, e esotericamente um planeta 
oculto. 
 
Saturno relaciona Capricórnio com Aquário, o signo anterior na roda comum, e Júpiter, 
exotericamente entendido, relaciona Capricórnio com Sagitário na roda revertida. Para 
todos os esoteristas, ficará evidente que o Sol é o regente óbvio do terceiro decanato, 
velando um planeta oculto de profunda significação, como sendo o que revela a divindade 
no momento da terceira iniciação. Observarão como, neste grande signo de iniciação, 
Saturno revela a natureza do terceiro aspecto da divindade, a natureza da substância 
inteligente; Vênus revela a natureza do segundo aspecto, que é consciência ou amor 
inteligente, enquanto que o Sol – o Sol físico e o coração do Sol – revela a síntese desses 
dois. 
 
As palavras-chave na roda comum são: “E o Verbo disse: Que a ambição comande, e 
seja aberta a porta de par em par”. Temos aqui a chave do impulso evolutivo, do segredo 
do renascimento e da palavra que repercute de Câncer a Capricórnio. A porta da iniciação 
permanece sempre aberta, mas durante éons o homem preferiu a porta aberta de Câncer. 
A ambição o impele de vida em vida, até que descobre a inutilidade de toda satisfação 
terrena. Gradualmente a partir daí, a ambição espiritual e o desejo pela liberação ocupam 
o lugar da ambição mundana e se torna um impulso imperioso até que, finalmente, chega 
o momento em que um verdadeiro senso de realidade substitui tanto a ambição terrena 
como a ambição espiritual. O homem pode então dizer em verdade: “Estou perdido na luz 
suprema; no entanto, volto as costas para essa luz”. Para ele nada resta, nenhuma meta, 
somente o serviço. Por isso retorna ao portal de Câncer, mas com a consciência centrada 
com firmeza no signo de Aquário. De um iniciado do mundo em Capricórnio, torna-se um 
servidor do mundo encarnado em Aquário e, mais tarde, um Salvador do mundo em 
Peixes. 
 
SAGITTARIUS, O ARQUEIRO 
 
Este signo é, como sabem, um signo especificamente humano e está conectado de 
maneira definida com o aparecimento da humanidade na Terra. Entre os signos zodiacais, 
três deles são mais estreitamente associados com o homem do que os outros. São eles: 
Leão, Sagitário e Aquário. De maneira particular (mas ainda não demonstrável) estão 



92 

 

relacionados com os três aspectos, corpo, alma e espírito. A tabulação a seguir (ou 
elaboração concisa de implicações bastante importantes) poderá nos esclarecer: 
 
Leão  Sagitário  Aquário 
O Leão  O Centauro  O Portador da Água 
O Homem  O Arqueiro  O Servidor 

Autoconsciência  Consciência enfocada  Consciência de grupo 
Natureza física  Natureza emocional  Natureza mental inferior 
O homem integrado  O Homem aspirante  O homem intuicional 

A alma humana  A alma humana espiritual  A alma espiritual 

A individualização  O discipulado  A iniciação 

A personalidade  Enfoque egoico  Enfoque monádico 

A Cruz Fixa  A Cruz Mutável  A Cruz Fixa 

A centralização  A orientação  A descentralização 

A unidade individual  A dualidade percebida  A unidade universal 

O fogo  O fogo  O ar 

O egoísmo  A luta  O serviço 

A evolução  O Caminho final  A liberação 

 

Eu poderia continuar a resumir as qualidades e as características desses três signos e 
suas inter-relações específicas, mas o exposto acima bastará amplamente para 
demonstrar a conexão que existe entre eles e os efeitos progressivos sobre o sujeito que 
passa periódica e ciclicamente sob sua influência. Com frequência são descritos como os 
signos que, quando estudados, revelarão a intenção divina no homem, marcarão os 
pontos de crise em seu progresso e (quando as três influências que eles expressam 
tiverem realizado a sua obra) levarão o homem “de porta em porta, porque Leão é o signo 
que segue Câncer, e Sagitário o que precede Capricórnio”. Estou citando palavras de um 
antigo livro sobre os signos.  
  
Sagitário às vezes é representado como um arqueiro montando em um cavalo branco; um 
estudo do significado deste simbolismo revelará muito ensinamento interno. Trata-se de 
uma das maneiras mais recentes de ilustrar esta constelação. Antes, na época atlante (foi 
deste período que herdamos o que sabemos sobre astrologia) este signo era muitas 
vezes descrito como o Centauro – o mítico animal metade homem e metade cavalo. O 
simbolismo do cavalo dominava os mitos e símbolos atlantes, assim como o carneiro e o 
cordeiro ocupam um lugar eminente em nossas apresentações modernas. Este signo 
anterior do Centauro representava a evolução e o desenvolvimento da alma humana com 
seus objetivos humanos, seu egoísmo, sua identificação com a forma, seus desejos e 
suas aspirações. O Arqueiro sobre o cavalo branco, que é mais estritamente o símbolo 
ariano deste signo, significa a orientação do homem para um objetivo definido. O homem 
já não faz parte do cavalo, está livre de sua identificação com ele e é o fator controlador. 
O objetivo definido do Centauro, que é a satisfação do desejo e dos estímulos animais, se 
torna, nas etapas posteriores, a meta da iniciação que será alcançada em Capricórnio, 
depois de realizar o trabalho preliminar em Sagitário. A nota-chave do Centauro é 
ambição. A nota-chave do Arqueiro é aspiração e direção; ambas são expressões de 
metas humanas, sendo uma da personalidade e a outra da alma. Da ambição à 
aspiração, do egoísmo a um intenso desejo de altruísmo, do autointeresse individual 
unidirecionado em Leão ao unidirecionamento do discípulo em Sagitário, e daí à iniciação 
em Capricórnio. É interessante observar que o símbolo astrológico deste signo hoje é 
simplesmente a flecha com um fragmento do arco. O Arqueiro, assim como o Centauro, 
desapareceram da imagem, e isto principalmente porque o aspecto da vida humana 
enfatizado hoje não se fundamenta nos fatos objetivos da vida externa no plano físico, 



93 

 

mas em alguma forma de enfoque interno, que varia passando por muitas etapas, da 
ambição astral ou emocional à aspiração espiritual, e das atividades da mente inferior, 
centrada no interesse egoísta, à iluminação dessa mesma mente quando centrada na 
alma. Um antigo catecismo que todos os discípulos têm que assimilar, formula as 
seguintes perguntas e oferece as necessárias respostas: 
 

“Onde está o animal, ó Lanu, e onde está o homem? 
Fusionados em um, Mestre da minha Vida. Os dois são um. Mas ambos 
desapareceram e resta somente o fogo ardente e profundo do meu 
desejo.” 
“Onde está o cavalo, o cavalo branco da alma? Onde está o cavaleiro 
desse cavalo, ó Lanu? 
Partiram na direção do portal, Mestre da minha Vida. Mas alguma coisa se 
lança entre os pilares de um portal aberto – algo que eu mesmo disparei.” 
“E o que lhe resta, ó sábio Lanu, agora que os cavalos das duas espécies 
o abandonaram e o cavaleiro, solto, está livre? O que resta agora?  
Nada mais que meu arco e minha flecha, Mestre da minha Vida, mas eles 
me bastam e, quando a hora certa chegar, eu, teu Lanu, acelerarei atrás 
da flecha que disparei. Deixarei os cavalos deste lado do portal, pois não 
precisarei mais deles. Entro livre, recupero a flecha que disparei e acelero 
no meu caminho, passando de portal em portal, com a flecha sempre me 
precedendo.” 

 
Por esta razão as notas-chave de Sagitário são cinco:  
 
1. A dualidade ligada ou fusionada – O Centauro; 
    A dualidade não ligada – O Arqueiro; 

A liberdade ou unidirecionamento – O Arco e a Flecha. 
 
2. A ambição humana que conduz oportunamente à aspiração espiritual. 
 
3. Um límpido feixe de luz, que é a atitude intuitiva e concentrada do discípulo 
consagrado; 
 
4. A “flecha retornante da intuição”, como é chamada às vezes. É a haste da flecha da 
aspiração, que retorna para quem a enviou como flecha da intuição. Sagitário é um dos 
signos intuitivos, porque só a intuição poderá conduzir o homem ao pé da montanha da 
iniciação em Capricórnio;  
 
5. O idealismo que é o poder de obter a visão e dirigir o próprio curso de acordo com esta 
visão. É a obra de Marte, expressão do sexto raio.  
 
Um estudo dos mapas da família humana de todos os graus, a partir do momento da 
experiência na Cruz Mutável, em que a personalidade é edificada, construída, 
desenvolvida e integrada, até a crucificação final da personalidade na Cruz Fixa dos 
Céus, revelará que cada vez que o homem está sob a influência de Sagitário é com a 
finalidade de se orientar para algum novo objetivo mais elevado, com a tarefa de se 
enfocar novamente em um objetivo superior e desenvolver algum propósito fundamental 
diretor. Esses propósitos de desenvolvimento podem variar desde o desejo puramente 
animal, passando pela ambição humana egoísta, e em seguida à luta do discípulo que 
aspira ou do iniciado que visa alcançar a necessária liberação para a qual todo o 
processo evolutivo o impulsionou. É interessante, com relação a isso, traçar o 



94 

 

desenvolvimento da consciência humana sob o impacto das energias liberadas através 
dos diversos signos zodiacais: 
 
1. O instinto, que rege o desejo – Câncer. Consciência de massa não evoluída.  
    Eu desejo 
 
2. O intelecto, que rege a ambição – Leão. Consciência individual.  
    Eu sei. 
 
3. A intuição, que rege a aspiração – Sagitário. Consciência da alma nas primeiras 
etapas. Primeira e segunda iniciações.  
     Eu vejo. 
 
4. A iluminação, que rege a intuição – Capricórnio. Consciência da alma nas etapas 
posteriores.  
     Eu compreendo. 
 
5. A inspiração, que rege o serviço – Aquário. Consciência de grupo.  
    Eu me manifesto. 
 
6. A identificação, que rege a liberação – Peixes. Consciência divina.  
    Eu e o Pai somos um. 
 
Nestes signos: Câncer, Leão, Sagitário, Capricórnio, Aquário e Peixes – temos os seis 
signos que compõem a estrela de seis pontas da quarta Hierarquia Criadora humana. 
Câncer e Peixes marcam os dois extremos. O caranguejo simboliza o aprisionamento (a 
casca dura e as rochas sob as quais o caranguejo sempre se abriga) e o peixe significa a 
liberdade. Entre eles – em Leão, Sagitário, Capricórnio e Aquário – temos as quatro 
etapas do desenvolvimento da personalidade, a luta com os pares de opostos e, 
finalmente, a liberação no pleno serviço espiritual. Em conexão com o desenvolvimento 
do intelecto em intuição, e sua consumação na divina aspiração da personalidade 
(“inspirada do alto” como se denomina tecnicamente esta etapa), as seguintes ideias 
podem ser úteis; estou apenas indicando e deixando o estudante descobrir as várias 
implicações por si mesmo.  
 
Vimos que Câncer é o signo da vida instintiva e que com Leão o intelecto ou mente se 
tornam parte integrante do instrumental do indivíduo. Este despertar intelectual é 
resultado de uma lenta evolução da natureza instintiva que, quando alcança certo grau de 
desenvolvimento, fica sob a influência direta da Hierarquia do planeta, de uma nova 
maneira; é então que – sob o estímulo das energias procedentes do planeta Vênus – 
ocorre uma fusão que provoca o surgimento da autoconsciência individual no homem. 
Gradualmente, à medida que transcorreram os éons, a natureza instintiva passa, de 
maneira constante e progressiva, para o segundo plano e para baixo do umbral da 
consciência, enquanto que o intelecto domina cada vez mais e se torna um fator de 
potência crescente. Em Escorpião, a mente floresce e se torna a atividade dominante. 
Este florescimento acontece em duas etapas: 
 
Etapa 1 – O intelecto se torna potente e dominante e à certa altura controla a natureza 
emocional. 
 
Etapa 2 – O intelecto é iluminado pela luz da alma. 
 



95 

 

Ao se ocupar dos discípulos probacionários e da humanidade comum, os servidores da 
humanidade bem fariam em lembrar destas duas etapas e não as confundir quando 
procuram ajudar aqueles que estão em uma ou outra. No primeiro caso, enfatiza-se a luta 
da personalidade para se liberar do domínio do desejo inferior; no segundo, para se 
liberar do espelhismo do mundo circundante, revelado quando a luz da alma se projeta 
sobre ele pela mente iluminada. Na primeira etapa, a potência do raciocínio treinado e da 
mente racional torna-se operativa pelo estímulo da alma; na segunda, a iluminação da 
alma deve ser vertida na mente e então se reflete, como um farol, no plano astral.  
 
Isto acontece no Caminho de Provação e se denomina a experiência do discípulo nas 
profundezas ou nos vales. 
 
Em Sagitário, o intelecto, que já foi desenvolvido, utilizado e finalmente iluminado, torna-
se sensível a uma experiência mental de ordem ainda mais elevada, à qual damos o 
nome de percepção intuitiva. Lampejos de luz são projetados sobre os problemas; uma 
visão distante da realização, embora possível de atingir, é vista; o homem começa a subir 
das profundezas às quais descera em Escorpião, e vê à sua frente a montanha em 
Capricórnio que sabe que, em certo momento, deverá subir. Não caminha mais na 
escuridão, pois vê o que deve fazer e por isso faz rápidos progressos e percorre 
“diligentemente o Caminho”. Ele “voa de um ponto a outro em busca das flechas que 
disparou”. Falando de maneira figurada, deve descer constantemente de seu cavalo 
branco (a personalidade desenvolvida e purificada) e descobrir onde as flechas de sua 
aspiração intuitiva o levarão; ele viaja nas “asas da alma” (observem a relação com os 
pés alados de Mercúrio, o Mensageiro dos Deuses) e se torna ele mesmo, em sua 
personalidade, o Deus alado. Mercúrio, como bem sabem, rege Gêmeos, o oposto polar 
de Sagitário. Assim ele faz até estabelecer uma relação de equilíbrio entre a 
personalidade e a alma, e estar apto a atuar seja como alma, seja como personalidade, 
sempre que necessário, com igual facilidade. 
 
Isto acontece no Caminho do Discipulado e se denomina a experiência do discípulo nas 
planícies da Terra, porque o caminho entre os pares de opostos é reto e plano, deixando, 
de um lado, as profundezas da experiência da personalidade e, do outro lado, as alturas 
da experiência da alma (neste ponto do desenvolvimento).  
 
Em Capricórnio o iniciado aprende a compreender o significado da luz crescente que 
acompanha seu progresso quando sobe a montanha em direção ao pico. Os lampejos de 
intuição, com os quais vai se familiarizando, se transformam na brilhante e constante luz 
da alma, irradiando a mente e proporcionando aquele ponto de fusão que deve ser 
sempre a “fusão das duas luzes, a maior e a menor”, às quais fiz referência no Tratado 
sobre a Magia Branca. A luz da personalidade e a luz da alma se misturam. Não é 
necessário me estender mais sobre isto, porque nada do que dissesse seria mais do que 
é – a teoria da iniciação. Isto acontece no Caminho da Iniciação e é chamado de a 
experiência no pico da montanha. Tudo é necessário: as profundezas, as planícies e o 
pico da montanha. 
 
 
Como sabem, Sagitário é um dos quatro braços da Cruz Mutável. Uma ideia do simbolismo geral 
desta Cruz, do ponto de vista qualificativo, pode ser obtido se dermos duas séries de 
características que distinguem o homem nesta Cruz – o homem não evoluído e o aspirante à 
divindade. Podemos listá-las da forma a seguir, encontrando para cada braço da Cruz uma frase 
distintiva: 
 
    Gêmeos – Mutabilidade. Instabilidade. Interação.  



96 

 

 Homem            Sagitário –  Desejo ambicioso. Direção. Orientação. 
 não evoluído            Virgem – Vida material. Apreço por uma ideia.      
                                           Peixes – Sensação. Mediunidade. Fluidez. 
 
 
    Gêmeos – Reconhecimento da alma e da forma. Interação da alma  
 Homem            Sagitário –  Aspiração espiritual concentrada. Discípulos. 
 evoluído                 Virgem – A Mãe do Cristo Menino. Gestação.      
                                           Peixes – O Salvador do mundo. Mediação. 
 
Com referência ao exposto, é interessante observar que os Gêmeos que são separados 
no signo de Gêmeos se tornam o Centauro, o homem-animal em Sagitário, enquanto que 
Virgem se torna a Deusa-Peixe no oposto polar, o signo de Peixes. Seria possível 
escrever um tratado inteiro sobre o tema da relação entre os opostos no círculo zodiacal, 
pois exprimem o espírito, a matéria e a inter-relação, mais a atividade das energias 
qualitativas. Testemunham, ao mesmo tempo, o fato de que esses dois são um e são 
simplesmente a expressão das grandes Vidas espirituais mutáveis e, no entanto, fixas e 
iniciadas. É por esta razão que a constelação de Libra ocupa um lugar excepcional na 
Grande Roda, pois é a energia que vem desta constelação que controla o que 
poderíamos denominar (por falta de um termo mais adequado) de “o eixo da roda”. Trata-
se do ponto no espaço intermediário em que as doze energias zodiacais se encontram e 
se cruzam. Libra, portanto, controla “o momento da reversão da roda” na vida de todo 
aspirante, pois chega um momento no ciclo das vidas em que se alcança um ponto de 
estabilidade, atingindo-se um relativo equilíbrio, e Libra preside este acontecimento.  
 
Será interessante algum dia empreender uma pesquisa científica sobre o poder 
equilibrador que Libra exerce e a consequente análise do efeito de Libra na vida 
individual. Talvez fosse então possível descobrir se a vida específica em que o homem 
empreende o processo de reversão não seria talvez aquela em que o Sol está em Leão, 
com Libra como ascendente. Ainda não foram feitos estudos estatísticos deste tipo, mas 
há muito a fazer nestas linhas; faço apenas sugestões, mas acho que será esse o caso. 
Também uma pesquisa adequada sobre a história do espiritismo e dos médiuns 
associados a esta história pudesse comprovar que a maioria dos médiuns do mundo são 
de tipo inferior e puramente médiuns de transe – negativos e em geral destituídos de 
inteligência – nascidos em Câncer com Peixes como Ascendente, ou em Peixes, com 
Câncer como Ascendente. Esses estudos deveriam necessariamente englobar centenas 
de casos e ser empreendidos durante um longo período, para comprovar o que procuro 
expor. Também seria interessante fazer uma análise das encarnações específicas e dos 
horóscopos nos quais os polos opostos aparecem relacionados entre si – um como signo 
solar e o outro como ascendente, pois estas vidas em geral expressam um certo grau, 
seja de equilíbrio ou de culminação. Em nenhum caso serão vidas negativas ou 
destituídas de direção, possibilidades ou propósito. É particularmente o caso na Cruz Fixa 
dos Céus.  
 
Vocês poderão observar que a minha intenção nesta seção do nosso tratado é evocar o 
interesse e o espírito de pesquisa, assim estimulando os estudantes a um trabalho de 
investigação científica, de ordem estatística e analítica. Somente desta maneira meus 
princípios fundamentais poderão ser provados e finalmente substituir os métodos atuais, 
insatisfatórios – métodos que a maioria dos astrólogos com verdadeira capacidade e 
percepção interna consideram deploráveis e insatisfatórios. 
 
O regente de Sagitário, do ponto de vista ortodoxo, é Júpiter, mas do ponto de vista do 



97 

 

Caminho do Discipulado é a Terra. Marte rege este signo do ponto de vista das 
Hierarquias envolvidas. O fato mais interessante que aparece quando estudamos a Cruz 
Mutável como um todo, tem relação com os regentes dos quatro signos. Do ponto de vista 
da astrologia ortodoxa, somente dois planetas, Júpiter e Mercúrio, regem os quatro 
signos. Mercúrio rege Gêmeos e Virgem, enquanto Júpiter rege Sagitário e Peixes. A 
razão é evidente se estudarmos a natureza dos raios que se expressam por meio destes 
signos. Mercúrio é o agente ou mensageiro do quarto Raio de Harmonia através do 
Conflito, enquanto que Júpiter é o agente de expressão do segundo Raio de Amor-
Sabedoria. Esses dois raios regem a massa dos homens na Cruz Mutável, e estão em 
estreita relação com o processo de encarnação em massa da quarta Hierarquia Criadora. 
Sua função é fusionar e combinar em um todo cooperativo as grandes dualidades que se 
expressam por meio do quarto reino da natureza. O significado disto é evidente. É 
facilmente perceptível como, pelas influências de Mercúrio e Júpiter, o desejo material 
pode ser transmutado em amor divino e o conflito, que é a característica distintiva da 
família humana, pode ser precisamente o meio utilizado para dissolver a dissonância em 
harmonia. O padrão preciso e a direção deste processo devem tomar forma na Cruz 
Mutável, antes que as energias da Cruz Fixa possam transformar o homem ambicioso e 
egoísta em discípulo altruísta. Tudo isto deve ser iniciado forçosamente na Cruz Mutável 
que é essencialmente e de maneira significativa a Cruz da mente mutável, fluida e 
inquieta, e  é nesta Cruz que a natureza mental finalmente se desenvolve e começa a sua 
obra de integração e de domínio da personalidade. Quando este processo está em curso, 
a experiência na Cruz Mutável termina e a Cruz do Discipulado começa a exercer seu 
papel. 
 
O caso é muito diferente com relação ao lado subjetivo do desenvolvimento. 
Esotericamente, o discípulo que está em encarnação sob a influência da Cruz Mutável na 
vida da personalidade, quando ele próprio, como alma, se encontra na Cruz Fixa, ele está 
sujeito à influência da energia conduzida de quatro planetas, três dos quais não são 
sagrados. Em geral estes quatro relegam, ou melhor, começam a dominar a influência de 
Mercúrio e Júpiter, proporcionando assim maior facilidade de expressão e exercendo essa 
influência que colocará a personalidade em uma correta relação com a alma, pois tal é, 
essencialmente, a tarefa da Cruz Fixa e o objetivo do discípulo. Em conexão com os 
planetas que regem Sagitário exotérica e esotericamente, podemos captar ou ter uma 
ideia da complexidade das forças com as quais todo discípulo tem que lutar e a 
significação das forças de raio que são vertidas nele e através dele. Tomemos, por 
exemplo, a constelação que estamos considerando agora, lembrando que as mesmas 
correntes básicas de energia deverão ser observadas em relação com cada um dos 
outros signos no qual o homem possa entrar em encarnação. Descobriremos que teremos 
de considerar: 
 
1. O Signo Solar. – Neste caso, Sagitário condiciona as circunstâncias, indica a herança e 
obriga o ambiente a se afirmar com relação ao sujeito. 
 
2. O Signo Ascendente. – O ascendente pode ser um dos outros onze signos. 
 
3. A Cruz Mutável. – As quatro energias que estão “no ponto médio” exercem um efeito 
conjunto e definido sobre o sujeito. O mesmo princípio se aplica às outras duas Cruzes. 
 
4. Os Planetas Ortodoxos. – Eles condicionam a personalidade. Neste caso temos 
Mercúrio e Júpiter. As doze casas regidas pelos planetas são também de primordial 
importância, do ponto de vista da energia transmitida. 
 



98 

 

5. Os Planetas Esotéricos. – Eles trazem uma energia planetária renovada ou 
incrementada própria ao raio de uma maneira mais dinâmica. No caso de Sagitário, estas 
energias são provenientes de Vênus, Lua, Terra e Plutão. 
 
6. O Regente Planetário de uma Hierarquia – Neste caso particular é o planeta Marte, que 
rege a sexta Hierarquia Criadora, os Senhores lunares (os elementais da tríplice  
personalidade), que devem ser submetidos ao controle do Senhor Solar. 
 
Um estudo do exposto acima revelará relações muito interessantes e lhes dará a prova do 
fato que ressaltei sobre a multiplicidade de energias às quais o maravilhoso mecanismo 
do homem pode responder e às quais pode se tornar cada vez mais sensível, à medida 
de a evolução vai avançando. 
 
Não posso entrar aqui na análise detalhada das inúmeras energias que são vertidas 
através do discípulo quando ele chega às etapas finais da Cruz Mutável e que atinge em 
Sagitário o grau de determinação que lhe permite “dirigir seus passos para uma outra 
forma de vida e subir com ardor e firmeza em uma outra Cruz”, como expressa O Antigo 
Comentário. Só posso indicar que as seguintes forças provenientes dos raios são vertidas 
no homem pelos seguintes planetas: 
 
   Mercúrio – 4º Raio – Harmonia através do Conflito. 
Exotéricos     
   Júpiter – 2º Raio – Amor-Sabedoria 
 
 
   Vênus – 5º Raio – Ciência Concreta. Mente 
Esotéricos               Lua – 4º Raio – Harmonia através do Conflito 
   Terra – 3º Raio – Inteligência Ativa 
   Plutão – 1º Raio – Aspecto Destruidor 
 
 
Hierárquico  Marte – 6º Raio – Devoção. Guerra à morte da personalidade ou 
forma. 
 
Uma análise do exposto acima mostrará que as “forças de conflito” são potentes neste 
signo, principalmente na vida do discípulo. A Harmonia através do Conflito está ativa 
incessantemente e aparece tanto nas características ortodoxas como esotéricas. O poder 
destruidor do primeiro raio, centrado em Plutão, traz mudança, escuridão e morte. A esta 
intensidade e potência de Plutão deve ser agregada a forte e dinâmica energia do planeta 
Marte. Isto coloca toda a família humana, como também o indivíduo, sob a lei da luta, 
fundada desta vez sobre a devoção a um ideal próprio do sexto raio, seja elevado ou 
baixo. Todas estas forças atuam sobre o indivíduo nascido no signo de Sagitário e 
também sobre a quarta Hierarquia Criadora como um todo. Como poderão ver, isto 
provoca uma terrível situação, pois as forças que atuam sobre o discípulo são de natureza 
significativa – desde que o mecanismo de percepção esteja apto a responder. Estas 
forças estão sempre presentes em todos os signos, mas a capacidade de resposta e a 
sensibilidade a seus impactos dependem da natureza do mecanismo de resposta. 
Reflitam sobre este pensamento, porque é a sensibilidade que marca a diferença entre o 
discípulo e o homem comum.  
Estas influências planetárias são a marca distintiva dos Filhos da Mente, de origem 
venusiana; são a característica dos Senhores do Sacrifício e da Vontade, atuando em 
tempo e espaço como a quarta Hierarquia Criadora. A vida da forma é regulada pela Lua 



99 

 

que vela um planeta oculto; estes Filhos da Mente vivem na Terra e, portanto, no interior 
do corpo do Logos planetário, e são nitidamente de natureza inteligente, o que faz deles 
Senhores do Conhecimento que alcançam sua meta por meio da luz da mente e do 
método do conflito, pois são também os Senhores da Devoção Incessante e 
Perseverante. Quem estudou A Doutrina Secreta lembrará que estes termos acima estão 
relacionados com os planetas que regem Sagitário. São os “nomes de qualidade” dos 
divinos Manasaputras, os Agnishvattas, que somos nós mesmos. 
 
O estudo do parágrafo acima indicará a importância do signo de Sagitário na vida dos 
Filhos de Deus em encarnação. 
 
Gostaria também de ressaltar que, por meio de Júpiter e suas influências, Sagitário está 
relacionado a três outras grandes constelações: 
 
1. Peixes – Exotericamente, indicando a meta final do homem. 
 
2. Aquário – Esotericamente, indicando o propósito de toda a evolução material e o 
objetivo dos processos de encarnação. 
 
3. Virgem – Hierarquicamente, indicando o propósito do Cristo cósmico. 
 
Tanto a Terra como Saturno (o primeiro planeta não sagrado e o segundo, planeta 
sagrado) são expoentes ou expressões do terceiro Raio de Inteligência Ativa. Esta 
relação de raio atua de maneira a colocar as influências de Capricórnio em relação com 
Sagitário, proporcionando assim um campo de energia em que o discípulo unidirecionado 
pode, finalmente, se tornar um iniciado. É esta a meta determinada para o sujeito nascido 
em Sagitário – seja para se iniciar em alguma forma de experiência sensória, ou em um 
trabalho espiritual e consciente. O resultado de toda experiência, em qualquer signo do 
zodíaco, deveria ser claramente uma expansão de consciência. Pouco importa a forma 
que esta experiência possa tomar, ela culminará em uma iniciação de um tipo ou de outro. 
Os estudantes bem fariam em considerar a iniciação como um processo determinante na 
vida, e deveriam se esforçar para fazer com que cada experiência de vida ou cada ciclo 
de experiências de vida atuem como uma iniciação em um campo mais vasto de 
percepção, de expressão e de contatos resultantes.  
 
Pouco tenho a acrescentar neste ponto do nosso estudo. O homem que está se 
aproximando do caminho do discipulado ou que já é um discípulo – consagrado ou em 
observação – vai se beneficiar muito com um estudo profundo e sistemático deste signo. 
Gostaria de sugerir ao estudante que tenha em mente a posição deste signo. Escorpião 
se encontra na metade do caminho entre dois signos de estabilidade ou equilíbrio – 
Sagitário e Libra. Libra marca um intervalo ou ponto eminente de estabilidade antes das 
rigorosas provas e testes em Escorpião. Sagitário marca outro ponto de equilíbrio que se 
segue a essas provas, porque o Arqueiro deve adquirir e manter o olho, a mão e a 
posição firmes antes de disparar a flecha que, dirigida e seguida corretamente, o 
conduzirá ao portal da iniciação.  
 
Ao estudar Sagitário, fica evidente que um dos principais temas subjacentes é o da 
Direção. O Arqueiro guia seu cavalo para algum objetivo específico; envia ou dispara sua 
flecha para um ponto desejado; visa uma determinada meta específica. Este senso de 
direção ou orientação é característico do homem iluminado, do aspirante e do discípulo, e 
é um reconhecimento crescente; quando esta faculdade de perceber a direção certa se 
desenvolve corretamente, ela se torna nas primeiras etapas um esforço para identificar 



100 

 

toda a atividade da alma e da personalidade com o Plano de Deus, e isto é, em última 
análise, a direção ordenada do pensamento de Deus. Não há direção correta dissociada 
do pensamento, e lembraria que pensamento é poder. Trata-se de uma afirmação que 
deve ser matéria de reflexão para todos os discípulos, pois eles não poderão chegar a 
uma real compreensão da direção do Plano de Deus a não ser que trabalhem, no 
decorrer de uma fase de sua própria vida, em submetê-la à sua própria direção mental. 
Então e somente então poderão compreender. Na roda comum da vida, o homem que 
nasceu neste signo, ou com este signo no ascendente, será influenciado pelo que os 
antigos textos sagrados hindus chamam de kama-manas, termos que é traduzido de 
maneira inadequada pelas palavras desejo-mente. Esta força dual controla e influencia a 
vida, e nas primeiras etapas de desenvolvimento seu centro é o desejo e a satisfação 
deste desejo; nas etapas posteriores do desenvolvimento exclusivamente consagradas à 
personalidade, o foco da atenção é o controle do desejo pela mente; o objetivo principal é 
então o uso inteligente de todos os poderes para satisfazer adequadamente o desejo, o 
qual, neste caso, é muitas vezes a simples ambição de atingir alguma meta ou realizar 
determinado objetivo. Este processo de satisfação da personalidade tem lugar na roda 
comum. Na roda revertida, a meta é a expressão de amor-sabedoria, que sempre se 
desenvolve na ausência de todo egoísmo e é sempre consagrada ao bem da totalidade e 
não da satisfação do indivíduo. 
 
É dito que Sagitário rege as coxas, que são o centro principal do poder físico e da força 
protetora, e também o centro sacro, que proporciona a energia para uso dos poderes 
criadores da vida física. Isto também é simbolicamente verdadeiro. Em Sagitário, o 
discípulo tem que descobrir duas coisas em si mesmo: o poder de progredir no Caminho e 
de percorrer a Senda, e a aptidão de criar no sentido espiritual e elevado do termo. Trata-
se  da relação entre os centros sacro e laríngeo. Esses poderes (poderes superiores) são 
ainda embrionários no início da experiência em Sagitário do discípulo, mas vão se 
desenvolvendo e adquirem mais potência, à medida que o discípulo volta ciclicamente a 
experimentar a vida neste signo. 
 
É interessante observar que nenhum planeta está exaltado em Sagitário nem em queda 
neste signo. Só o que acontece é que o poder de Mercúrio está bastante diminuído. Por 
esta razão, Sagitário é considerado esotericamente como um signo de equilíbrio e não de 
extremos. não há grandes quedas nem exaltações. Este fato indica que o discípulo tem 
que andar por um caminho aplainado entre os pares de opostos, não influenciado pelo 
“poder de exaltação nem pela potência que cai”. Nem os vales nem os picos se fazem 
sentir de maneira tangível. 
 
Mercúrio, que é a expressão do quarto raio e também o Deus dos processos mentais, tem 
seu poder claramente diminuído neste signo, e isto por duas razões, do ponto de vista 
esotérico: 
 
Primeiro, o discípulo tem que cessar definitivamente de se identificar com sua própria 
personalidade humana e seus processos, com o reino humano, e isto antes de poder 
tomar a iniciação. Seu objetivo maior é, para o futuro, tornar-se uma alma espiritual e toda 
a sua atenção se coloca no quinto reino da natureza; em Sagitário ele começa a 
expressar esta primeira etapa. Isto implica em um completo retraimento, no que diz 
respeito à personalidade, do lado forma da vida. Também isto acarreta (em certo 
momento de crise) um ponto de equilíbrio. 
 
Segundo, o poder da mente, tendo sido desenvolvido, testado e reconhecido como 
verdadeiro no signo de Escorpião, começa a diminuir sua atividade e a intuição começa a 



101 

 

tomar seu lugar, o que é essencial antes que o discípulo entre no signo de Capricórnio e 
comece a se preparar para a iniciação. 
 
Com relação aos três decanatos de Sagitário, Sepharial indica como regentes Mercúrio, 
Lua e Sol, enquanto que Alan Leo indica Júpiter, Marte e Sol, sublinhando, como sempre, 
a interpretação esotérica. Geralmente, embora nem sempre, seus dados se sintonizam 
com os dados esotéricos. Júpiter dá expansão, transcendendo Mercúrio, pois a mente 
mercuriana é sempre uma limitação, ainda que temporária. A Lua cede lugar para Marte, 
que confere a qualidade da devoção e a capacidade de lutar por um ideal. Este conceito 
idealista e este método de trabalho são sempre a característica do discipulado nas 
primeiras etapas de desenvolvimento no Caminho. O Sol, tipificando o Anjo Solar, 
permanece constante através dos processos exotérico e esotérico e é por isso que a 
astrologia lhe atribui uma pressão e uma presença constantes. Este fato indica, em si, 
uma verdade significativa. A alma permanece eternamente presente, no passado, no 
presente e no futuro. 
 
Para encerrar, citarei as duas notas-chave deste signo, ambas à medida que se 
prossegue na roda comum e na roda revertida. O significado e significação são tão 
evidentes que não é preciso explicá-los. A ordem formal para o homem que se encontra 
na roda ortodoxa é a seguinte:  
E o Verbo disse: “Que se busque o alimento”. 
 
Para o homem que se encontra na roda revertida, o Verbo ressoa:  
“Eu vejo a meta. Eu atinjo essa meta e, então, vejo outra”.  
 
Que as palavras dessa última ordem formal dada ao discípulo falem ao seu coração e sua 
mente. 
 
SCORPIO, O ESCORPIÃO 
 
Consideraremos agora um signo de excepcional importância na vida do homem em 
evolução. Alguns signos estão estreitamente relacionados – pelo fluxo e refluxo de 
energias – a certas constelações maiores, as quais se encontram, em alguns casos, 
conectadas de maneira particular com os signos do zodíaco. Há quatro signos zodiacais 
que se relacionam de maneira misteriosa com o que poderíamos denominar “a expressão 
da personalidade” (se posso empregar este termo inadequado, à falta de outro melhor) do 
próprio Logos solar, ou com o Quaternário Divino, a quádrupla manifestação da Deidade. 
 
Estes quatro signos são – Áries, Leão, Escorpião e Aquário – e eles englobam a 
expressão da energia de um signo cardeal e de três signos que fazem parte da Cruz Fixa 
dos céus. Poderíamos expressar esta verdade de outra maneira: Deus, Pai, a Vontade de 
se manifestar, inicia o processo criador que é elaborado pela atividade de Deus, Filho, o 
Cristo cósmico, crucificado na Cruz Fixa nos céus. A atividade de Deus, Espírito Santo, 
implícita na Cruz Mutável, está estreitamente ligada ao sistema solar anterior. A energia 
desse aspecto divino está quase que inteiramente consagrada à manipulação das forças 
herdadas desse sistema, inerentes à própria natureza da substância. Este aspecto divino 
é, em relação ao conjunto da manifestação divina, o que a natureza inferior (vida da forma 
ou personalidade nos três mundos da evolução humana) é para a alma, quando se trata 
do ser humano individual. No que diz respeito a estas três Pessoas da Trindade divina, 
poderíamos dizer que: 
1. Áries é o ponto focal de expressão do primeiro aspecto da divindade, o aspecto 
vontade. 



102 

 

 
2. Leão é o ponto focal de expressão do segundo aspecto, amor-sabedoria ou aspecto 
consciência, principalmente no que diz respeito à humanidade. 
 
3. Virgem é o ponto focal de expressão do terceiro aspecto, o de inteligência ativa. Neste 
signo, a função mais elevada da matéria está simbolizada. 
 
Estes quatro signos – Áries, Leão, Escorpião e Aquário – estão relacionados às seguintes 
estrelas, que não estão incluídas nos doze signos do zodíaco; elas constituem outro 
campo de relações:  
 
Áries está relacionado com uma das duas estrelas da constelação da Ursa Maior, 
denominadas Os Dois Ponteiros. 
 
Leão com Polaris, a Estrela Polar, que se encontra na Ursa Menor. 
 
Escorpião com Sirius, a Estrela do Cão. 
 
Aquário com Alcyone, uma das sete Plêiades. 
 
Pouco posso dizer com relação às energias que são vertidas para os quatro signos 
zodiacais desses distantes, porém potentes, pontos de energia de partida; são parte da 
expressão da vida de uma Identidade incomensuravelmente superior e mais avançada 
que o nosso Logos solar. Algumas indicações sucintas, porém, poderão ser úteis para os 
astrólogos verdadeiramente esotéricos que estudarem estas páginas, em especial no que 
se refere a Escorpião que, nesta etapa específica da evolução humana, rege o Caminho 
do Discipulado. Também observarão aqui como Leão, Escorpião e Aquário formam um 
triângulo de força específico, mas disto trataremos mais adiante no capítulo “A Ciência 
dos Triângulos”. 
 
Áries, como seria de se esperar, está estreitamente vinculado à Ursa Maior, mas em 
especial com uma das estrelas chamadas Ponteiros; essas estrelas apontam para a 
Estrela Polar, que atualmente é uma importante “estrela. de direção”. Direção, vontade, 
propósito e plano estão todos conectados com o Logos solar e com Suas atividades de 
evolução relacionadas às inúmeras vidas que se manifestam no veículo de expressão que 
chamamos de sistema solar. Todas respondem às influências do primeiro raio, que é, 
para todos os efeitos, a energia da vontade divina encarnada, descrita esotericamente 
como “o propósito da direção inevitável”. Em nosso sistema solar, Vulcano e Plutão são 
expressões ou guardiões desta energia de primeiro raio e, como já disse, são planetas 
esotéricos. O primeiro indício da verdadeira vontade espiritual só começa a se manifestar 
no Caminho do Discipulado, daí a tardia descoberta destes dois planetas (tardia no tempo 
do ponto de vista do conhecimento humano), pois é somente neste período da raça ária 
que a humanidade começa a manifestar de maneira apreciável (e no momento é apenas 
um início) uma reação ou resposta à vontade espiritual da deidade, tal como chega ao 
nosso planeta e a nós via Áries, Vulcano e Plutão. Portanto, temos a seguinte linha direta 
da energia da vontade:  
 
1. O Ponteiro mais distante da Estrela Polar está na constelação da Ursa Maior. Em 
termos esotéricos, trata-se de um grande reservatório ou ponto focal de energia divina 
que executa o propósito de Deus. O Ponteiro mais próximo da Estrela Polar expressa o 
aspecto inferior da vontade, o qual – no que diz respeito à humanidade – chamamos de 
vontade própria.  



103 

 

 
2. Áries, no qual aparece a vontade de criar ou de se manifestar, e se inicia a grande 
experiência divina. 
 
3. Vulcano e Plutão, relacionados aos dois Ponteiros, só agora estão começando, de 
maneira clara e distinta, a afetar a resposta humana. Até agora seu efeito foi de natureza 
planetária, e não produziu nenhum efeito nem no quarto nem no segundo reino da 
natureza. 
 
4. Shamballa, a Guardiã do Plano para o nosso planeta. 
 
Leão é o signo no qual a consciência da individualidade é desenvolvida, utilizada e, 
finalmente, consagrada ao propósito divino. Está relacionado a Polaris, a Estrela Polar 
(que se encontra na Ursa Menor), e é também capaz de influenciar de maneira particular 
o Ponteiro que se encontra na Ursa Maior, que é o mais próximo da Estrela Polar. 
Esotericamente falando, a Estrela Polar é considerada como a “estrela da reorientação”, 
pela qual se desenvolve a arte de “voltar a encarar e recobrar o que foi perdido”. Isto, 
oportunamente, levará o homem à sua fonte de origem. Portanto, seria possível inferir 
corretamente que este Ponteiro e a energia que emana dele guiam a humanidade no 
caminho involutivo, e influencia constantemente o homem que ainda se encontra na Cruz 
Mutável. Em seguida, a energia do Ponteiro que está mais afastado da Estrela Polar 
começa a fazer sentir sua presença, e o discípulo no caminho registra um senso de 
correta orientação ou guia que (caso a siga) aproxima o homem à Hierarquia. É aqui que 
a necessidade divina de alcançar o alinhamento é retratada para nós no simbolismo do 
céu; quando alcançado, ocorre uma afluência direta de energia divina, e o homem se 
vincula de maneira nova e criadora com as fontes de provisão divina. Os astrólogos bem 
fariam (no que diz respeito aos horóscopos dos discípulos e em especial dos iniciados) de 
ter em conta os dois Ponteiros e a Estrela Polar. Eles estão misteriosamente relacionados 
com os três aspectos do homem encarnado: espírito, alma e corpo. Mais do que isso não 
me é permitido transmitir a vocês, mas posso dar algumas sugestões. Estas três estrelas 
incorporam os três aspectos da vontade divina. São os três aspectos de todas as 
expressões da divindade em manifestação, que são a base da Ciência dos Triângulos. 
Mais adiante detalharei este ponto.  
 
Um outro triângulo de energia também aparece: Áries, Leão e Polaris, que estão 
duplamente conectados por meio dos Ponteiros. 
 
Escorpião está sob a influência ou a energia que flui de Sirius. Trata-se da grande estrela 
da iniciação, porque a nossa Hierarquia (expressão do segundo aspecto da divindade) 
está sob a supervisão ou controle magnético e espiritual da Hierarquia de Sirius. São as 
principais influências de controle por meio das quais o Cristo cósmico elabora o princípio 
crístico no sistema solar, no planeta, no homem e nas formas inferiores de expressão da 
vida. Esotericamente, Sirius é denominado de “a brilhante estrela da sensibilidade”. 
Temos, portanto: 
 
Polaris – A Estrela de Direção – regendo Shamballa. 
 
Mais tarde, uma outra Estrela Polar substituirá Polaris, devido à interação de forças no 
universo e ao deslocamento geral e movimento. O nome e a qualidade desta estrela só 
serão revelados na iniciação. 
 
Sirius – a Estrela da Sensibilidade – regendo a Hierarquia. 



104 

 

 
Alcyone – a Estrela do indivíduo – regendo a humanidade. 
Pelo exposto, poderemos ver como todo o Plano deste Tratado vai se desenvolvendo 
gradualmente. Foi necessário para mim lhes indicar a natureza e o objetivo dos três 
centros divinos – Shamballa, Hierarquia e Humanidade – antes de ser possível lhes 
apresentar de forma clara esta parte do ensinamento, ou antes de lhes indicar a natureza 
das energias provenientes de distantes constelações e signos zodiacais que são vertidas 
no nosso sistema planetário. 
 
Escorpião é a grande constelação cuja influência determina o ponto de virada na vida da 
humanidade, como também na vida do ser humano individual. Pela primeira vez na 
história do gênero humano e dos discípulos, a energia de Sirius, sendo vertida nos sete 
grupos que formam a nossa Hierarquia planetária, evoca uma resposta. Lembraria a 
vocês um fato básico no processo evolutivo que, com o tempo, a astrologia estará apta a 
comprovar cientificamente, fora de toda controvérsia. Trata-se do fato de que energias e 
forças são vertidas sobre o nosso sistema e nossas vidas planetárias de maneira 
incessante, potente e cíclica. No entanto, estas energias só são consideradas hoje como 
existentes quando evocam uma resposta definida. Elas provêm de todos os tipos de 
fontes estranhas ao nosso sistema e esquemas planetários. Mas, até que o homem possa 
responder a elas e registrá-las, os cientistas e os astrólogos são incapazes de reconhecê-
las e de admiti-las; é como se não existissem. Este ponto deve ser mantido em mente, à 
medida que vou lhes transmitindo os ensinamentos, pois posso indicar algumas fontes de 
energia ativas ainda desconhecidas para vocês, mas que estão atuando sobre o nosso 
sistema e o que ele contém. A dificuldade não residirá na falta de precisão de minha 
parte, mas à ausência de sensibilidade no mecanismo de resposta que a humanidade e 
os discípulos utilizam no momento presente. 
 
Em consequência, com relação ao Caminho do Discipulado, temos as seguintes correntes 
de “energia exercendo influência”: 
 
1. Sirius – atuando de maneira sétupla através dos sete raios e seus sete grupos, pois 
constituem a Hierarquia ativa. 
 
2. A Cruz Fixa – uma fusão das quatro energias principais que são vertidas em nosso 
sistema solar, nosso planeta e através da humanidade. 
 
3. Escorpião – um aspecto da Cruz Fixa, que exerce uma potência particular e 
especializada no Caminho do Discipulado e que prepara, por meio de seus testes e 
provas: 
 
a. o processo de reorientação, pelo qual o homem ascende à Cruz Fixa e abandona a 
Cruz Mutável; 
 
b. o discípulo para a primeira, a segunda e a terceira iniciações. Depois da terceira 
iniciação, a sua potência específica de provas deixa de ser sentida. 
 
4. A Hierarquia – a agência de distribuição para os diversos reinos da natureza. 
 
5. Marte e Saturno – estes dois planetas são extraordinariamente potentes no que diz 
respeito à iniciação à vida da Hierarquia; Marte é potente no que diz respeito a Escorpião, 
e Saturno a Capricórnio. Isto implica na atividade intensificada do sexto e do terceiro raios 
e suas energias que, quando são corretamente empregadas, trazem a liberação do 



105 

 

controle da forma e a liberação do indivíduo consciente. 
 
 
Os astrólogos bem fariam em trabalhar com esta linha de forças fusionadas, estudando 
suas implicações e efeitos na vida do discípulo. 
 
Aquário, relaciona a humanidade com as Plêiades e, em consequência, com Touro, de 
maneira singular. A chave desta relação se encontra na palavra desejo, levando, por meio 
de processos de transmutação da experiência da vida à aspiração e, finalmente, à 
renúncia ao desejo em Escorpião. Aquário, Alcyone e a Humanidade constituem um 
triângulo de força dos mais interessantes. Alcyone é uma das sete Plêiades e é chamada 
de “a estrela do indivíduo”, e às vezes “a estrela da inteligência”. Esteve ativa com muita 
potência no sistema solar anterior, no qual a Terceira Pessoa da Trindade estava 
especialmente onipotente e ativa, assim como hoje o Cristo cósmico, a Segunda Pessoa 
da Trindade, está singularmente ativo neste sistema solar. As energias provenientes de 
Alcyone impregnaram a substância do universo com as qualidades da mente. Como 
consequência desta atividade muito antiga, a mesma força estava presente no momento 
da individualização neste sistema solar, pois foi neste sistema, e fundamentalmente no 
nosso planeta, a Terra, que os principais resultados desta atividade se fizeram sentir. Dois 
dos nossos planetas, a Terra (não sagrado) e Urano (sagrado), são diretamente produtos 
desta atividade de terceiro raio. É muito importante manter isso em mente. Pediria 
também que associassem este pensamento com o ensinamento segundo o qual, graças 
ao centro divino de atividade inteligente que chamamos de humanidade, o quarto reino da 
natureza atuará oportunamente como princípio mediador para os três reinos inferiores. A 
humanidade é o Mensageiro divino para o mundo da forma; ela é essencialmente 
Mercúrio, levando a luz e a vida às outras manifestações divinas e, deste fato, todos os 
divinos Salvadores do mundo são os símbolos eternos.  
 
Este futuro processo de serviço planetário, através do terceiro centro divino, só é 
verdadeiramente eficaz quando Aquário rege e quando o Sol está passando neste signo 
do zodíaco. Daí a grande importância dos próximos 2.000 anos. É por isso que este 
objetivo predestinado e desejável no ciclo de manifestação só começará a se realizar 
quando o homem se tornar um servidor mundial e começar a alcançar a consciência de 
grupo. Isto está começando a acontecer pela primeira vez na história planetária. É um dos 
primeiros frutos da iniciação, e somente na próxima raça-raiz da nossa presente raça 
ariana começaremos a compreender realmente o significado dos processos e a 
verdadeira natureza das energias liberadas no planeta por meio da humanidade. Por esta 
razão, Júpiter e Urano (expressões do segundo e sétimo raios) são os regentes exotérico 
e esotérico de Aquário.  
 
Portanto, temos que estudar as seguintes linhas de força:  
 
1. Alcyone – nas Plêiades, as mães dos sete aspectos da vida da forma e as “esposas 
dos sete Rishis da Ursa Maior”. Estão conectadas com o aspecto Mãe que nutre o Cristo 
Menino. 
 
2. Aquário – o Servidor do Mundo, o transmissor de energia que evoca uma resposta 
magnética. 
 
3. Júpiter e Urano – planetas de benéfica culminação. O segundo raio de amor e o sétimo 
raio, que fusiona espírito e matéria para “a glória última” do Logos solar, se encontram na 
conclusiva e plena cooperação. 



106 

 

 
4. A Humanidade – ponto focal de todas estas energias e o divino distribuidor delas para o 
homem individual e, posteriormente, para os três reinos inferiores da natureza.  
Vemos assim que, de uma ampla generalização sobre as constelações exteriores (em 
relação ao zodíaco e ao sistema solar), abordamos um aspecto específico, mostrando 
como certas estrelas nestas constelações estão claramente relacionadas com o nosso 
planeta por linhas diretas de energia. Em geral, estas linhas de força chegam a nós por 
meio de um dos signos zodiacais e – em casos raros – diretamente para um planeta, 
sendo este último caso extremamente raro. Também coloquei em relação ao nosso 
sistema solar uma outra constelação, denominada Ursa Menor, reflexo ou corolário das 
energias principais de seu protótipo maior, a Ursa Maior. Estes fatos contêm um grande 
mistério referente à inter-relação da Ursa Maior, a Ursa Menor e as Plêiades, as quais 
constituem uma das maiores e mais importantes triplicidades que existem nos céus, até 
onde pudermos, astronomicamente, apurar a natureza do nosso universo imediato. Esta 
informação não tem nenhuma importância para vocês, seu significado só pode ser 
captado por iniciados de quarto grau. No entanto, serve para evidenciar mais a 
integridade essencial e a interdependência do Universo. 
 
Para melhor entendimento sobre a natureza do discipulado e os processos de 
estabilização e correta direção, devemos preceder a experiência da iniciação em 
Capricórnio com um cuidadoso estudo das implicações espirituais do signo de Escorpião 
e de sua função como aquele que produz “pontos de crise” e “momentos de reorientação”, 
estudo que será de grande valor para o estudante sério. Embora esteja procurando 
assentar as bases para uma nova astrologia e proporcionar certa medida de informações 
técnicas do ponto de vista da Hierarquia, meu motivo fundamental é sempre o mesmo: 
indicar o caminho do processo vivo e estimular aquela curiosidade divina, aquele senso 
de descoberta e de aventura espiritual, e a ardente aspiração para o progresso, latente 
em todos os discípulos. Esta aspiração, quando devidamente estimulada, lhes permitirá 
prosseguir de maneira mais serena e sadia no Caminho de Retorno. De outra maneira,  o 
valor prático do que procuro lhes transmitir não teria nenhuma importância real para 
vocês. Serei compreendido, e a nova astrologia virá à existência de acordo com a 
capacidade esotérica dos que leem e refletem sobre minhas palavras. Nestes dias em 
que a influência de Escorpião e do planeta Marte são tão fortemente sentidas nos 
assuntos do mundo, anseio intensamente que se possa cultivar a verdadeira percepção 
interna, que se desenvolva o otimismo, a compreensão, e que a natureza das provas a 
que está submetido o discípulo mundial (a humanidade) sejam estimadas em seu 
verdadeiro valor e que assim a luz se faça no caminho do homem. Somente por meio da 
compreensão a solução chegará e os erros serão retificados. 
 
As provas de Escorpião são necessariamente triplas em sua natureza, e dizem respeito 
estreitamente à aptidão da tríplice personalidade para: 
 
1. se reorientar para a vida da alma e, posteriormente, 
2. provar que está pronta para a iniciação, 
3. demonstrar sensibilidade ao Plano, convertendo-se no discípulo unidirecionado em 
Sagitário. 
 
As três principais provas se dividem também em três etapas; no Caminho do Discipulado, 
o homem pode se encontrar passando nove vezes nesse signo para fins de provas e 
experiências. O fato de que estas três provas compreendam três etapas cada uma pode 
sugerir uma indicação para os astrólogos esotéricos sobre o propósito dos três decanatos 
de que cada signo é composto – ponto que espero abordar quando estudarmos a Ciência 



107 

 

dos Triângulos. Cada prova (e, portanto, cada decanato) diz respeito aos três aspectos do 
que neste Tratado sobre os Sete Raios chamamos de vida, qualidade e aparência. Assim, 
as três grandes provas em Escorpião são, na realidade, nove, daí a Hidra ou Serpente de 
nove cabeças, sempre associadas a Escorpião e também à natureza da estupenda vitória 
alcançada neste signo por Hércules, o Deus-Sol. 
 
É interessante observar que os grandes Filhos de Deus, cujos nomes são valiosos nas 
mentes dos homens – Hércules, o Buda e o Cristo – estão associados nos arquivos da 
Grande Loja Branca com três signos especiais do zodíaco (que constituem de maneira 
ímpar o “decanato zodiacal”), e em cada um dos quais passaram da prova à vitória: 
 
Em Escorpião, Hércules se tornou o discípulo triunfante; 
 
Em Touro, o Buda obteve a vitória sobre o desejo e atingiu a iluminação; 
 
Em Peixes, o Cristo venceu a morte e se tornou o Salvador do mundo. 
 
Estas três constelações, portanto, formam um triângulo de iniciação de profunda 
importância, porque proporciona as condições e a energia que colocarão à prova e 
aperfeiçoarão os três aspectos da personalidade, a fim de que se tornem os verdadeiros 
reflexos dos três aspectos divinos; dizem respeito, principalmente, à alma e ao corpo, e se 
expressam, portanto, através da Cruz Mutável e da Cruz Fixa, mas não da Cruz Cardeal. 
Ao exposto, poderíamos acrescentar o seguinte: 
 
1. Escorpião leva a prova diretamente à vida no plano físico e, quando é enfrentada e 
devidamente vencida, a vida do homem é elevada aos céus, e o problema envolvido na 
prova é resolvido pelo uso da mente racional.  
 
2. Touro rege o desejo e leva a prova para o plano emocional (ou astral), e transfere a 
sensibilidade-desejo do lado forma da vida para o mundo da percepção sensível, que 
chamamos de plano intuicional. 
 
3. Peixes leva a prova à região dos processos mentais, o reflexo do aspecto vontade da 
divindade. O problema do iniciado neste signo é expresso pelo Cristo na frase: “Pai, faça-
se a Tua vontade e não a minha”. As provas transportam a vontade do eu inferior para a 
região da vontade divina, e o resultado é inspiração e o aparecimento de um Salvador do 
Mundo. 
 
Reflitam sobre o exposto acima e aprendam as lições dos apetites, do desejo e da 
vontade do eu inferior, porque são muitas e úteis. 
 
As três provas de Escorpião também dizem respeito aos três aspectos do ser humano, 
pois se fusionam e se mesclam no plano físico. Primeiro, temos a prova dos apetites. 
Trata-se das tendências e predileções naturais e que são inerentes à natureza animal. 
São especialmente três: sexo, conforto físico e dinheiro como energia concretizada. 
Segundo, temos as provas associadas ao desejo e ao plano astral. São de natureza mais 
sutil e produzem efeitos automáticos no plano físico; não são inerentes à natureza animal, 
mas impostas pela própria natureza do desejo. Também são três: medo, ódio e ambição 
ou desejo de poder. Terceiro, temos as provas da mente crítica inferior: orgulho, 
separatividade e crueldade. Lembrem-se que o pior tipo de crueldade não é de natureza 
física, mas de caráter mais mental. Portanto, na categoria do que deve ser testado e afinal 
se mostrar como inexistente, temos as seguintes categorias, que enumerarei novamente 



108 

 

devido à sua importância fundamental:  
 
                        
                          

1. Sexo – a relação entre os pares de opostos. Podem ser 
     utilizados de maneira egoísta ou fusionados divinamente. 

I                      2. Conforto físico – condições de vida apropriadas de maneira  
     egoísta. 
3. Dinheiro – acumulado de maneira egoísta (se posso usar esta frase). 
 
 
1. Medo – que condiciona a atividade hoje. 

II                     2.  Ódio – fator que condiciona as relações. 
3. Ambição – que condiciona os objetivos. 

 
 

1. Orgulho – que é a satisfação intelectual, que faz a mente ser um 
obstáculo ao controle da alma. 

                       2. Separatividade – que é uma atitude de isolamento e que faz  
III                        da mente uma barreira para as corretas relações grupais. 

3. Crueldade – que é estar satisfeito com os métodos da personalidade e 
que faz da mente o instrumento da sede de poder. 

 
 

Quando estes defeitos são reconhecidos e superados, o resultado é duplo: o 
estabelecimento de corretas relações com a alma e com o ambiente. Esses dois 
resultados são o objetivo de todas as provas em Escorpião. 
 
As notas-chave deste signo são, portanto: teste, prova e triunfo. Também podem ser 
chamadas de luta, resistência e atitudes sagitarianas. Outro ângulo da experiência em 
Escorpião pode ser coberto por duas palavras: recapitulação e reorientação. Em 
Escorpião, dois fatores muito ocultos emergem do passado e começam a absorver a 
atenção do discípulo. Um é a memória e o outro, como consequência da memória, é o 

Morador do Umbral. A memória, no sentido em que este termo é empregado aqui, não é 
simplesmente uma faculdade da mente, como tantas vezes se supõe, mas é 
essencialmente uma potência criadora. É basicamente um aspecto de pensamento e – 
conjugado com a imaginação – é um agente criador, porque pensamentos são coisas, 
como bem sabem. Dos recessos mais antigos da memória, de um passado 
profundamente enraizado que é lembrado com precisão, do subconsciente racial e 
individual (ou de reservatórios de pensamento e desejos fundados e estabelecidos, 
herdados e inerentes) emerge, de vidas e experiência individuais passadas, aquilo que é 
o somatório de todas as tendências instintivas, de todas as miragens herdadas e de todas 
as fases de atitudes mentais erradas; a tudo isso (que constitui um todo fusionado) damos 
o nome de Morador do Umbral. Este Morador é o somatório de todas as características da 
personalidade que não foram conquistadas e subjugadas e que, afinal, devem ser 
dominadas antes que seja possível tomar a iniciação. Cada vida vê algum progresso 
realizado, alguns defeitos de personalidade corrigidos e algum avanço real efetuado. Mas 
os resíduos indomados e as antigas responsabilidades são inúmeros e muito potentes e – 
quando o contato com a alma é corretamente estabelecido – chega uma vida em que a 
personalidade altamente desenvolvida e potente se torna, ela própria, o Morador do 
Umbral. Então o Anjo da Presença e o Morador ficam frente a frente e algo deve ser feito. 
Finalmente, a luz do eu pessoal se desvanece e mingua na chama de glória que emana 



109 

 

do Anjo. A glória maior apaga a menor. Isto só é possível quando a personalidade entra 
fervorosamente nesta relação com o Anjo, se reconhece como o Morador e – como 
discípulo – começa a travar a batalha entre os pares de opostos e adentra na esfera dos 
testes de Escorpião. Estes testes e provas são sempre autoiniciados, o discípulo se 
coloca em um ambiente positivo e condicionador em que as provas e a disciplina são 
inescapáveis e inevitáveis. Quando a mente alcança um grau de desenvolvimento 
relativamente elevado, evoca-se o aspecto memória de maneira nova e consciente; é 
então que cada predisposição latente, cada instinto racial e nacional, cada situação não 
superada, e todo defeito ainda dominante vem à superfície da consciência – inicia-se 
então o combate. No entanto, a nota-chave de Escorpião é Triunfo. Esta é sua maior 
expressão no plano físico. Como resultado do combate e da vitória, a natureza divina do 
homem – que ainda não se expressa perfeitamente, se posso explicar assim a situação – 
ancora-se no plano físico com tal precisão e clareza, que não há como escapar das 
conclusões do ambiente no qual o discípulo vive: familiares, amigos e grupo, para eles 
fica claro que ele é um discípulo. Desse ângulo, ele é meticulosamente observado; 
aprende o significado da palavra “exemplo”; fica completamente exposto diante dos que o 
observam. Assim iniciam-se as primeiras etapas conscientes que o levarão para a 
consciência e a resposta grupais, e também para o serviço grupal. É este o resultado e a 
recompensa da experiência em Escorpião.  
 
Neste signo, o filho pródigo cai em si, tendo saboreado a taça amarga da vida e exaurido 
todos os recursos do desejo e da ambição do mundo, diz: “Vou me levantar e ir para meu 
Pai”. Na vida do aspirante há duas grandes crises: 
 
1. Quando o homem inteligente do mundo volta a si e então se reorienta para a alma e 
suas exigências. Isto o leva às provas em Escorpião. 
 
2. Quando o iniciado de terceiro grau – em uma volta mais elevada da espiral – se 
reorienta para a Mônada e passa pelas provas mais sutis para certos reconhecimentos de 
caráter espiritual não definível. Sobre isto não nos estenderemos. 
 
Há pouco a acrescentar sobre o fato de que Escorpião se encontra em um dos quatro 
braços da Cruz Fixa. No estudo dos signos anteriores, muito se falou sobre a Cruz Fixa, e 
não é necessário repetir. O desejo em Touro se torna aspiração espiritual em Escorpião. 
A escuridão da experiência em Escorpião se torna iluminação em Touro, pois não se deve 
nunca esquecer que onde os pares de opostos estão envolvidos, eles sempre se 
beneficiam mutuamente, porque existe uma linha direta de força e de contato entre eles. 
Este fato raramente é reconhecido.  
 
Abordaremos agora os Regentes que governam o signo de Escorpião. A influência que 
exercem é potente na vida do homem comum e não desenvolvido, que responde mais 
facilmente às influências planetárias das doze casas do horóscopo da personalidade, do 
que no homem mais avançado, que vai sendo diretamente influenciado pelos signos 
zodiacais. Por meio destes Regentes, dois Raios são levados a exercer uma potente 
posição de controle em Escorpião; são eles o sexto Raio de Devoção e o quarto Raio de 
Harmonia através do Conflito, esse último tendo uma relação característica com o modo 
de desenvolvimento humano, e o primeiro com os métodos da era pisciana que está 
passando. Marte e Mercúrio controlam e Marte está particularmente ativo, devido ao fato 
de que Marte é tanto o planeta ortodoxo que controla a personalidade em Escorpião, 
como também o planeta esotérico que condiciona o desenvolvimento do discípulo. Marte 
é o fator dominante nos testes e provas do discípulo, antes da experiência em Sagitário e 
da iniciação em Capricórnio, e isso pelas seguintes razões: 



110 

 

 
Primeiro: Marte é precisamente o planeta que rege e controla o veículo físico. Marte 
aparece, primeiramente, como regente ortodoxo em Áries, signo em que se dá o primeiro 
passo para a manifestação objetiva ou encarnação física. Em Escorpião, o resultado de 
todas as lutas travadas durante a aparentemente interminável peregrinação em torno do 
zodíaco ou roda da vida, chega a um ponto de clímax, novamente através da atividade de 
Marte, que não havia aparecido nos signos intermediários entre Áries e Escorpião no que 
diz respeito à roda revertida. O discípulo agora tem que demonstrar a força, o caráter e a 
qualidade que revelou e desenvolveu dentro de si mesmo durante a sua longa 
peregrinação. Começou em Áries, tendo como regente Marte, iniciando-se a grande 
guerra entre as dualidades que constituem o homem. Assim os pares de opostos foram 
postos em relação. Em Escorpião, com o mesmo planeta regendo sua vida interna, a 
guerra prossegue e neste caso Marte rege não só o corpo físico, como também todos os 
veículos da forma, que chamamos de personalidade nos três mundos. Todos os aspectos 
da natureza inferior estão envolvidos nesta crise, porque Marte é o regente esotérico em 
Escorpião, e as provas aplicadas implicam na natureza da forma grosseira e sutil, 
integrada e potente. Marte, portanto, rege Áries do ângulo ortodoxo e Escorpião 
esotericamente, e não aparece mais na vida do indivíduo, exceto à medida que este 
responde à vibração massiva em Sagitário, onde Marte aparece regendo a sexta 
Hierarquia Criadora, os Senhores lunares da natureza forma, que oportunamente devem 
ser sacrificados ao aspecto espiritual superior e postos sob o controle  do Anjo solar. Por 
esta razão, o efeito de Marte é, em grande parte, efeito de massa e de resultados grupais, 
produzindo grandes lutas, mas levando, afinal, à grande revelação. Em Áries, é a 
revelação final da natureza do conhecimento e do propósito da encarnação; em 
Escorpião, é a revelação da visão de liberação e serviço; em Sagitário, é a revelação do 
propósito do controle da alma sobre os reinos inferiores da natureza, via o centro humano 
de energia. Em consequência, nunca devemos esquecer que Marte estabelece relações 
entre opostos e é um fator benéfico e não maléfico, como se supõe com tanta frequência. 
Quando abordarmos o estudo das Hierarquias e suas relações com os signos, serão 
aclarados certos pontos ainda obscuros. É o que faremos no final desta parte que trata da 
astrologia e dos raios. Descobriremos então que Escorpião rege e governa a quarta 
Hierarquia Criadora, a humana, do ângulo da alma, e não do ângulo da natureza inferior. 
A batalha final em Escorpião só acontece quando se alcança o ponto de equilíbrio entre a 
alma e o corpo, em Libra; em Escorpião, a preponderância da energia espiritual se impõe 
sobre as forças pessoais inferiores. Escorpião governa “os iniciados”, e este é o 
verdadeiro nome esotérico do homem, e mediante seu regente planetário hierárquico os 
Filhos da Mente, os Mensageiros da Deidade são revelados, pois é por Marte e pela 
atividade marciana que se produz a revelação. 
 
Segundo, Marte está estreitamente relacionado com o sexo, um aspecto dos pares de 
opostos, cujo efeito é também vitalizar de maneira definida a corrente sanguínea; vitaliza, 
purifica e estimula todos os aspectos e organismos do corpo por meio da corrente 
sanguínea. Ficará evidente para vocês porque as provas em Escorpião e a atividade de 
Marte são potentes em despertar a natureza inferior e provocar sua rebelião final e a 
última resistência, por assim dizer, da personalidade contra a alma. É Marte que leva o 
Arjuna do mundo ao combate ativo. Todo o homem está então engajado e a “luta dos 
sexos” se resolve em seu aspecto mais elevado por meio da batalha entre a 
personalidade ou natureza forma altamente desenvolvida e a alma, que procura ser o 
fator controlador decisivo.  
 
Como se sabe, a cor atribuída a Marte é o vermelho, uma analogia com a cor da corrente 
sanguínea, daí a associação de Marte com a paixão, a cólera e com um senso geral de 



111 

 

oposição. O sentido de dualidade é extremamente potente. Daí também a necessidade de 
que toda a vida do homem (pois o sangue é a vida neste sentido) seja lançada no conflito, 
não deixando nenhum lado da natureza humana não envolvido; daí, mais uma vez, a 
necessidade para o discípulo de transportar aos céus a sua natureza física, sua natureza 
emocional ou de desejo e seus processos mentais. Isto ocorre como consequência da 
subjugação da “serpente do mal” (a natureza forma com seus impulsos e exigências) por 
meio da “serpente da sabedoria”, nome esotérico muitas vezes dado à alma. 
 
Quanto à relação simbólica entre Marte e o sangue, que produz o resultante conflito entre 
a vida e a morte (porque Escorpião é um dos signos da morte), é interessante observar 
que o cristianismo é regido por Marte. Podemos reconhecer com facilidade que o sexto 
raio, que atua através de Marte, rege o cristianismo. É uma religião de devoção, de 
fanatismo, de grande coragem, de idealismo, que enfatiza o indivíduo, seu valor e seus 
problemas, religião também de conflito e de morte. Estamos bem familiarizados com 
todas estas características na apresentação teológica cristã. No entanto, é sobretudo uma 
religião que travou uma batalha cruel e muitas vezes ilógica contra a sexualidade e suas 
implicações; acentuou um celibato militante (militante no que diz respeito à mulher, seus 
direitos e sua natureza); considerou a relação sexual como um dos principais males do 
mundo e enfatizou a natureza inviolável do vínculo matrimonial quando ministrado pela 
Igreja. Tudo isso foi resultado do efeito benéfico ou maléfico do impacto da força de sexto 
raio sobre a natureza forma. Porém, pouca importância foi dada à influência de Marte 
sobre o Cristianismo, que fez dela uma religião militante, muitas vezes cruel e sádica 
(como atestam os crimes e torturas infligidos em nome do Cristo, o grande Representante 
do amor de Deus). 
 
Ao longo dos ensinamentos da teologia cristã, o tema do sangue circula incessantemente 
e a fonte de salvação é colocada na relação de sangue e não no aspecto da vida que o 
sangue vela e simboliza. O que rege o cristianismo é o credo de um Cristo crucificado e 
morto, e não o do Mestre ressuscitado. Uma das razões deste mascaramento da verdade 
se deve a que São Paulo, o grande iniciado, antes de tomar a terceira iniciação, o que 
aconteceu no momento em que estava atuando como descrito nos Atos dos Apóstolos, 
estava sob a potente influência de Marte e havia nascido em Escorpião. Um estudo do 
seu horóscopo demonstraria isto, se estivessem em posição de estudá-lo como podemos 
fazer, aqueles que estão relacionados com a Hierarquia. Foi ele que deu este ponto de 
vista Escorpião-Marte à interpretação e à exposição da doutrina cristã, e desviou a 
energia para canais de ensinamento que Seu Fundador jamais pretendeu. É esse, muitas 
vezes, o efeito indesejável das atividades dos discípulos bem-intencionados sobre o 
trabalho que empreendem para dar prosseguimento à obra depois que o iniciador de 
determinado trabalho para a Hierarquia passa para o outro lado do véu pela morte e 
abandona sua tarefa a fim de assumir outros deveres. 
 
Os temas do sangue e da morte, do sofrimento e das implacáveis provas do discípulo, do 
valor do conflito individual e a consciência de toda a miséria da existência se devem 
basicamente às influências combinadas de Escorpião e Marte, que regeram o cristianismo 
durante tanto tempo, e que só agora começam a perder um pouco de sua influência. 
 
Um estudo dos processos da morte, tal como o signo de Escorpião os condiciona, em 
conjunto com o estudo dos processos da morte como os vemos atuar no signo de Peixes, 
seria de real valor. A morte pelas influências de Plutão e a morte pelas influências de 
Marte são muito diferentes. A morte em Peixes pela energia de Plutão é transformação –
transformação tão vital e tão fundamental que: 
 



112 

 

“... Já não se vê o Ancião. Ele mergulha nas profundezas do oceano da vida; desce 
ao inferno, mas os portões do inferno não o seguram. Ele, o novo e vivo, abandona 
ali embaixo o que o manteve para baixo ao longo das eras, e ascende das 
profundezas às alturas, para perto do Trono de Deus”. 

 
 
A relação que estas palavras têm com o Cristo, o atual Salvador do mundo, é evidente em 
suas implicações, embora tenham sido escritas em nossos arquivos há mais de sete mil 
anos. A morte em Escorpião é de natureza diferente, e também está descrita no mesmo 
texto antigo com as seguintes palavras: 
 

O Ancião morre afogado. É este o teste. As águas o cobrem, e não há saída. Ele 
se afoga. Os fogos da paixão são então extintos. A vida de desejos cessa seu 
apelo, e ele desce até o fundo do lago. Mais tarde ele volta a subir à Terra, onde o 
cavalo branco aguarda sua vinda. E ele sobe no cavalo, avançando para a 
segunda morte” (isto é, para Peixes). 

 
Aqui a referência a Sagitário é clara. O discípulo – depois da morte da personalidade e 
depois de ter matado o desejo – vai para Peixes, onde novamente morre “para uma 
ressurreição eterna”. Em Escorpião, há a morte da personalidade com seus anseios, 
desejos, ambições e orgulho. Em Peixes, há a morte de todos os apegos e a liberação da 
alma para fins de serviço em escala universal. O Cristo, em Peixes, exemplificou a 
substituição do apego pelo amor. O cristianismo exemplifica a morte da personalidade 
com implicações individuais e não universais; o amor esteve notoriamente ausente e a 
coloração dominante do cristianismo foi, de fato, o vermelho. Não se trata de expressão 
crística, mas da apresentação Escorpião-Marte de São Paulo. Marte regeu o cristianismo 
porque São Paulo interpretou mal o significado esotérico da mensagem do Novo 
Testamento, e interpretou mal porque a verdade – como todas as verdades que chegam à 
humanidade – tem que passar pelo filtro da mente e do cérebro da personalidade. 
Inevitavelmente, esta verdade foi matizada por um ponto de vista pessoal e distorcido, o 
que foi responsável pelo lamentável desenrolar histórico do cristianismo e pela terrível 
situação das nações hoje – nações ostensivamente cristãs, mas arrastadas pelo ódio, 
dominadas pelo medo e, ao mesmo tempo, pelo idealismo, governadas pela adesão 
fanática ao seu destino nacional, segundo o interpretam, “prontas para derramar sangue”, 
como demonstra a corrida armamentista. Temos aí características de sexto raio, 
acentuadas por Escorpião e condicionadas por Marte, que rege sempre o caminho do 
discípulo individual; hoje, o discípulo mundial, a humanidade como um todo, se encontra 
diante do portal do Caminho. Todo o Ocidente está neste momento sob a influência 
marciana, mas isto terminará nos próximos cinco anos. 
 
Terceiro, Marte rege os cinco sentidos, que são a base de todo o conhecimento humano 
no que diz respeito ou se refere ao tangível ou objetivo. Marte rege os sentidos, que são 
cinco em número. Estes sentidos são a base de todo conhecimento humano no que diz 
respeito ou se infere como tangível e objetivo. Marte, portanto, rege a ciência e daí a 
razão de ser da era presente, que expressa o aspecto material fundamental, mas não 
permanente da ciência, um materialismo que está diminuindo rapidamente, à medida que 
Marte se aproxima do fim de seu presente ciclo de influência. A ciência moderna já  
mostra a tendência de passar para o âmbito do intangível e para o mundo do não-
material. Por isso também o fato de que a oposição ao ocultismo está diminuindo, e que 
se aproxima o dia em que poderá se afirmar. Os sentidos mais sutis substituirão os 
sentidos físicos, sobre os quais Marte exerceu um domínio florescente durante tanto 
tempo, sendo também o motivo do desenvolvimento em larga escala, no mundo de hoje, 



113 

 

dos sentidos psíquicos e do aparecimento, em toda parte, dos poderes mais sutis e 
esotéricos de clarividência e clariaudiência. Este desenvolvimento é inevitável, à medida 
que a influência de Escorpião e de Marte começa a diminuir, como já está acontecendo 
hoje. O ano de 1945 viu esta influência desaparecer quase que totalmente, sobretudo no 
plano astral. Os astrólogos bem fariam em lembrar que as influências das constelações, 
signos e planetas operam em três níveis de consciência – três níveis descendentes – que 
são sentidos primeiro no plano mental, depois no astral e, finalmente, no plano físico. Mas 
os astrólogos tratam principalmente deste último plano, enfatizando os acontecimentos e 
eventos, e não as causas determinantes. No presente, a astrologia trata dos efeitos e não 
das causas. Há muita confusão sobre esta questão, e os horóscopos dos três níveis são 
muitas vezes distorcidos. Um horóscopo que deveria ser interpretado estritamente no 
plano mental recebe uma interpretação física, e assim os acontecimentos que são de 
natureza inteiramente mental são descritos como circunstâncias físicas. Uma pista para 
esta tríplice interpretação que a astrologia deve um dia reconhecer está na relação que 
existe entre planetas ortodoxos, esotéricos e hierárquicos e nos raios, dos quais são a 
expressão. 
 
Pelo exposto, observarão como as funções de Escorpião e Marte no nosso planeta são 
importantes neste momento, e notarão além disso como é curto o tempo que resta à 
humanidade para que possa (correta ou erradamente) enfrentar as suas provas. 
Compreenderão também a pressão sob a qual a Hierarquia está lutando neste momento 
em que a energia marciana está se afirmando no plano astral. O Hércules mundial elevará 
este problema aos céus? E “levantará a Hidra” da paixão e do ódio, da cobiça e da 
agressão, do egoísmo e da ambição à esfera da alma? Ou levará todo este assunto para 
o plano físico, com seu inevitável corolário de desastre mundial, de guerra mundial e de 
morte? São estes os problemas com que se defronta a Hierarquia que nos guia.  
 
Escorpião também está vinculado, de maneira muito interessante, com a constelação de 
Câncer, devido às influências do sexto Raio; devemos lembrar que este raio também se 
expressa por meio de Netuno, mas de maneira esotérica e espiritual. Netuno rege Câncer 
esotericamente. Portanto, o significado é claro, pois Câncer é o signo do nascimento, a 
porta da encarnação e o signo da geração. Escorpião é o signo da sexualidade e da 
regeneração, e o nascimento é sempre resultado da relação sexual. O Pai-espírito e a 
Mãe-matéria quando se unem produzem o Filho. As provas, as dificuldades e os 
sofrimentos desta era são sintomas e indícios da “entrada em manifestação” da nova 
civilização e cultura. Pressagiam o nascimento da nova era que o mundo aguarda. Isso 
ocorrerá se – falando em termos esotéricos – a energia do sexto raio de Marte se 
transmutar na energia do sexto Raio de Netuno, pois o primeiro é “objetivo e saturado de 
sangue” e o outro é “subjetivo e saturado de vida”. 
 
Um grande mistério está velado e oculto na relação mencionada, pois Câncer-Netuno é a 
expressão do sétimo raio que rege e controla a oitava Hierarquia Criadora. Trata-se de 
uma das cinco Hierarquias cujos nomes desconhecemos e essa Hierarquia em particular 
está no limiar da liberação. Ao mesmo tempo, está em estreita relação com o princípio 
mente, tal como atua através dos Anjos Solares ou por meio da Hierarquia humana. Está 
relacionada ao nascimento da quarta Hierarquia Criadora em um sentido incompreensível 
para quem está abaixo da etapa da quarta iniciação, mas é um fato interessante a 
lembrar, porque foi na relação entre o sexto e o sétimo raios que o potente “desejo de 
encarnar” foi estimulado e produziu a queda dos anjos nos tempos primordiais. Esta 
influência de sexto raio que chega de três ângulos – ortodoxo, esotérico e hierárquico – e 
assim implica Netuno e Marte, predispõe a raça e o indivíduo a se tornarem discípulos 
unidirecionados em Sagitário. Esta última constelação é regida por Marte, pondo o 



114 

 

homem sob o controle ou em estreito contato com os Senhores Lunares, a sexta 
Hierarquia Criadora. Os estudantes deveriam estudar com cuidado seus horóscopos, 
lembrando de diferenciar entre as cinco Hierarquias que não estão em manifestação 
agora e as sete que estão em expressão, e das quais a sexta Hierarquia Criadora faz 
parte. Esta Hierarquia, considerada do ângulo mais amplo das doze Hierarquias, e não só 
das sete Hierarquias em manifestação, é a décima-primeira ou a segunda. Em 
consequência, o sexto Raio de Devoção é muito poderoso nesta era ou ciclo e daí a 
manifestação, em cada país nesses dias, das suas características melhores e piores, e 
cuja intensa devoção pelas coisas materiais e intensa devoção pelos valores espirituais 
são exemplos dramáticos.  

 
Escorpião e Aquário estão também em particular relação um com o outro por meio do 
planeta Mercúrio, que rege a família humana (porque é o planeta hierárquico em 
Escorpião), e por meio de Netuno, que rege Câncer, governando assim a expressão no 
plano físico. A este respeito, a Lua é indicada como o regente ortodoxo e regente 
hierárquico de Aquário. Lembremos que a Lua é em geral considerada como “velando” ou 
“ocultando” algum planeta, e entre esses há três que a Lua poderia estar velando. É a 
intuição do astrólogo e do estudante esotérico que deve ser evocada. Esses planetas são 
Vulcano, Netuno ou Urano. Esses três planetas criam e influenciam certos aspectos do 
princípio Mãe, que nutre e sustenta a vida da realidade divina interna, até o momento em 
que o Cristo-Menino é trazido ao nascimento. Determinam ou condicionam a natureza 
física, astral e mental, criando assim a personalidade. Formam um triângulo de imensa 
potência criadora, tema que desenvolverei mais adiante quando tratar da Ciência dos 
Triângulos. O ponto que pretendo destacar aqui é que, pela influência de Mercúrio e 
Netuno, a consciência de grupo do indivíduo se desenvolve, de tal maneira que, pelas 
provas em Escorpião e pela experiência em Aquário, o discípulo desponte no plano físico 
na posição de um servidor mundial; todos os servidores do mundo são trabalhadores 
descentralizados e regidos pela necessidade e pelas reações da massa ou do grupo. É 
uma das razões pelas quais, quando em treinamento, os discípulos são absorvidos no 
grupo de um Mestre que é integralmente uma coletividade de indivíduos imbuídos da ideia 
de grupo e aprendendo cada vez mais a reagir a ela. Neste período mundial e de uma 
maneira particular, no que diz respeito à raça (ariana), à qual pertence o mundo ocidental, 
Netuno é esotericamente conhecido como o Iniciador. Em certas fórmulas antigas, o 
grande instrutor do Ocidente e atual Iniciador mundial, o Cristo, é conhecido como 
Netuno, Aquele que rege o oceano, cujo tridente e símbolo astrológico significa a 
Trindade em manifestação, e Aquele que é o Regente da Era de Peixes. A fórmula em 
termos esotéricos é: “... as Deusas-Peixe, que saltaram da terra (Virgem) para a água 
(Peixes), conjuntamente deram nascimento ao Deus-Peixe (o Cristo), que introduz a água 
da vida no oceano da substância, assim trazendo luz ao mundo. Dessa maneira Netuno 
trabalha”. No entanto, trata-se de um grande mistério, que só é revelado no momento da 
segunda iniciação, na qual é demonstrado o controle do fluido plano astral. 
 
Câncer, sendo a porta para a encarnação, está em estreita relação com Escorpião por 
meio de Netuno e Marte, os dois são expressão da energia do sexto Raio. Em Câncer, 
temos a devoção da alma, desenvolvida em tal medida que o impulso para se manifestar 
ultrapassa todos os outros impulsos, e os processos de encarnação se impõem sobre a 
alma. Em Escorpião, o mesmo espírito de devoção (baseado no senso da dualidade e na 
necessidade de ir para aquilo que não é o Eu) gira na direção reversa, e o impulso para a 
liberação e o desejo de trilhar o Caminho de Retorno se tornam tão fortes que o discípulo 
se submete às provas e – à custa de enormes dores –  reverte sua posição na roda da 
vida e assume a atitude do Observador, em contradistinção com a do Experimentador. 
Cessam as antigas identificações; começam a aparecer novas tendências para 



115 

 

identificações superiores, mais sutis e espirituais e então Netuno e Marte começam a 
desempenhar seu papel. 
 
Um estudo minucioso destas relações indicadas acima revelará o fato de que quatro 
signos do zodíaco desempenham um papel eminente na vida do homem que está 
trabalhando quando está em encarnação com seu Sol em Escorpião ou com Escorpião no 
Ascendente, e são:  
 
 

1. Áries          Cruz Cardeal         Impulso iniciador              Vida  
2. Câncer          Cruz Cardeal         Impulso enfocado               Encarnação 
3. Escorpião         Cruz Fixa        Impulso para a reversão     Retorno 
4. Aquário          Cruz Fixa        Impulso grupal                    Serviço 

 
São os signos 1-4-8-11. Esses números são em si mesmos muito significativos, porque 
são signos de vontade-desejo, de expressão humana, do princípio crístico e da iniciação. 
Não há necessidade de me estender sobre este tema quádruplo e a verdade dos 
ensinamentos implicados, verdade que é clara e evidente e a história da alma está selada 
nestes números.  
 
Gostaria de tocar em outro ponto interessante, que servirá para demonstrar a potência de 
Escorpião e das energias deste signo na vida do discípulo. Como bem sabem, Escorpião 
é um dos quatro braços da Cruz Fixa dos céus. Nesta Cruz, o homem corretamente 
equilibrado se mantém bem no centro onde os quatro braços se encontram e, portanto, no 
ponto para o qual as energias dos quatro signos e seus planetas regentes podem incidir 
através dele, evocar as reações necessárias, provocar as condições em que o teste seja 
possível e assim viabilizar a reversão necessária das correntes da vida na natureza do 
homem e colocá-lo na roda revertida. Os planetas que vão reger e condicionar nele um ou 
outro aspecto de sua natureza são: 
 
Planeta Signo Raio Escolas 
1. Vênus Touro 5º Ortodoxa 
2. Vulcano Touro 1º Hierárquica. Esotérica 
3. O Sol Leão 2º Todas as três 
4. Marte Escorpião 6º Ortodoxa e Esotérica 
5. Mercúrio Escorpião 4º Hierárquica 
6. Urano Aquário 7º Ortodoxa 
7. Júpiter Aquário 2º Esotérica 
8. A Lua Aquário 4º Hierárquica 
 
Nesta tabulação, vemos que está faltando a influência de apenas um raio, do terceiro 
Raio de Inteligência Ativa. Todos os outros raios fluem, vertical e horizontalmente, na 
natureza do homem e no seu ambiente. A vida, a qualidade e a aparência, todas passam 
pelas provas, mas toda essa experiência tem que ser passada subjetivamente e, afinal, 
elevada “ao ar” e transferida para o mundo dos valores espirituais, onde todos os 
problemas devem ser solucionados à luz da intuição e pela alma. O estímulo do intelecto 
e a concentração da atenção do discípulo no plano físico (o mundo dos valores materiais) 
não são desejáveis. Por esta razão, a influência do terceiro raio está omitida ou “desviada 
ocultamente”, segundo se diz, exceto na medida em que a substância do cérebro é 
automaticamente condicionada pelo terceiro raio, que é o regente subconsciente da 
matéria. Esta afluência de seis potências proporciona o cenário e as condições para as 
provas; todas estas energias de raio se expressam como sub-raios ativos do raio no qual 



116 

 

se encontra a alma do discípulo; daí a necessidade de determinar o raio da alma antes de 
estabelecer o horóscopo e fazer o mapa. 
 
Isto me leva a dizer algumas palavras sobre dois pontos. Ao tratar do horóscopo da 
personalidade e do homem comum não aspirante, o astrólogo deve procurar descobrir o 
raio da personalidade pelo estudo do caráter, das indicações físicas, das qualidades 
emocionais, do tipo de mente e da natureza do ambiente. Então estará capacitado para 
confeccionar uma carta muito mais útil com os planetas ortodoxos que regem a vida. No 
caso do horóscopo de um discípulo, deve fazer o mesmo, procurando descobrir o raio da 
alma. O raio da alma imprime sua marca e evidencia sua qualidade e natureza no caso de 
pessoas avançadas; quando isto emerge com clareza, o homem é evidentemente um 
discípulo, e os planetas esotéricos regerão sua carta. Tendo determinado o raio do 
homem que está se submetendo às provas em Escorpião, o astrólogo colocará então os 
outros raios em relação a ele e sua provável experiência. 
 
Outro ponto ao qual procurei me referir é o uso constante das palavras “relação” ou 
“relacionamento” e frases análogas. Isto é inevitável, porque toda a ciência da astrologia 
é, em última análise, a Ciência das Relações e, em consequência, é inútil evitar o termo, 
especialmente quando não há outro que possa atender as exigências de maneira 
adequada. Inter-relação, interdependência, intercomunicação e interação – são as 
palavras que regem a base científica da astrologia, e que hoje estão começando a se 
generalizar em relação com a conduta e os assuntos humanos. Seu emprego tende a 
aumentar. As etapas preparatórias para a fusão, mescla e síntese do mundo estão 
presentes hoje, e nesse fato residem a esperança do mundo e a certeza da solução do 
problema mundial em linhas corretas. 
 
Com relação à vida vertical e horizontal da Cruz Fixa, é instrutivo observar que a vida 
vertical do homem nessa Cruz (qualquer que seja o signo no qual o seu Sol possa estar 
temporariamente) é sempre Aquário-Leão. Isto indica que o indivíduo autocentrado em 
Leão aprende as lições da Cruz, se descentraliza, torna-se consciente de grupo, e se 
dedica ao serviço. O braço horizontal é Touro-Escorpião, indicando que o desejo pelo 
material é finalmente substituído pelo desejo dos valores espirituais, e isso se demonstra 
nos testes em Escorpião. A Terra e a Água (Touro e Escorpião) devem se misturar e se 
relacionar, e esta verdade, vinculada a estes dois signos do zodíaco está na base de 
todos os ensinamentos sobre o batismo e a purificação. Os desejos materialistas de 
caráter terreno em Touro devem, em seu devido tempo, ficar sob a influência da água 
purificadora em Escorpião. O batismo pela água (nome dado à segunda iniciação) requer 
um período preparatório de provas e purificação, o que a experiência em Escorpião deve 
proporcionar. Do mesmo modo, fogo e ar (Aquário e Leão) também devem ser 
misturados, e assim os quatro elementos, bem como seis dos sete raios, devem 
desempenhar sua parte no condicionamento do homem em Escorpião para as etapas 
finais do Caminho.  
 
O local dos planetas neste signo é muito revelador e muito na linha do objetivo geral da 
experiência em Escorpião, descrita acima. Urano está exaltado em Escorpião; o poder de 
Vênus está diminuído neste signo, enquanto que a Lua está em queda. O que estes fatos 
retratam simbolicamente? Vejamos se esclareço a beleza dessas implicações para vocês. 
 
Urano é um planeta em que uma das características é a mente científica, o que nesta 
etapa da trajetória do discípulo significa que ele está começando a viver a vida ocultista e 
a seguir a via do conhecimento divino, que pode então tomar o lugar da via mística do 
sentimento. Significa também que o conhecimento pode ser transmutado segundo o 



117 

 

caminho de sabedoria e de luz. Este signo introduz necessariamente o aspecto vontade 
ou a influência do primeiro raio (Vulcano), misturado com o sétimo raio (Urano), 
produzindo a manifestação desejada no plano físico. Portanto, Urano inicia uma nova 
ordem de vida e cria novas condições e isto – quando se desenvolve na vida do discípulo 
– produz por sua vez uma compreensão da razão de ser das coisas tais como são, e o 
desejo de mudar a orientação e a ordem antigas em orientação e ordem novas. Isso 
produz a reversão da roda. É o que vemos claramente hoje em relação à humanidade e 
aos processos mundiais. A influência de Urano, levada à sua conclusão lógica, produz 
afinal uma consciência espiritual, desenvolvida em oposição à consciência humana. Por 
esta razão, Urano está exaltado neste signo, e nele assume uma posição de poder e 
influência dirigida. 
 
Vênus, a mente inteligente, vê seu poder diminuído neste signo, porque o intelecto – 
tendo sido desenvolvido e utilizado – deve agora se subordinar a uma potência superior 
da alma, a intuição espiritual. O Filho da Mente, o Anjo Solar, também deve agora se 
manifestar como Filho de Deus. Este Anjo Solar, quando controla, oportunamente deve 
ceder seu lugar à Presença que, até então, Ele velou ou ocultou. Vênus deve diminuir, e o 
Sol – como símbolo da Deidade – deve aumentar em influência e finalmente ocupar o 
lugar de Vênus. São estas as significações simbólicas e esotéricas. 
 
A Lua aqui é considerada como atuando em sua verdadeira natureza e, portanto, como 
expressando simbolicamente o que está morto. A Lua representa aqui a personalidade; 
na vitória final em Escorpião, a personalidade é totalmente vencida e derrotada. O desejo 
morreu, pois é através do desejo expresso de algum tipo que a personalidade demonstra 
a vida, qualidade e aparência. Reflitam sobre isto, pois em Escorpião a Lua cai e sua 
influência se desvanece. 
 
Os extremos se tocam sempre no discípulo que se encontra neste ponto do meio ou no 
centro da Cruz Fixa em Escorpião. A imaginação espiritual, que é o fator de maior 
utilidade para o homem, começa a substituir o antigo espelhismo por meio do qual 
havíamos edificado um mundo irreal, no qual parecíamos viver, nos mover e ter o nosso 
ser. A autoindulgência, iniciada em Touro, cede lugar, em Escorpião, à atitude altruísta do 
discípulo; a ambição cede lugar à atividade diretora da alma, e o apego aos desejos da 
personalidade – o que ela gosta e o que ela não gosta – é transmutado na tenacidade do 
propósito da alma. Os poderes ocultos da natureza da alma – secretos e mal aplicados 
porque são incompreendidos, mal aplicados e, portanto, mal direcionados – são 
substituídos pelos mistérios da iniciação e pela compreensão prática das energias 
conferidas, deste modo, ao iniciando. São essas algumas das grandes transformações 
que acontecem na vida do discípulo que se submete inteligentemente às provas e 
dificuldades em Escorpião. 
 
Os três decanatos e seus regentes diferem segundo os astrólogos. Um grupo postula 
Marte, Sol e Vênus como regentes dos decanatos de Escorpião, enquanto outro grupo 
considera Marte, Júpiter e a Lua como os três regentes. Talvez a verdade se encontre nas 
duas indicações, segundo as consideramos do ponto de vista esotérico e do homem não 
evoluído. Será um ponto interessante para os astrólogos investigarem e estudarem. 
Algum dia chegarão com toda clareza à decisão quanto à posição dos cinco planetas 
sugeridos como regentes dos decanatos (estão de acordo a respeito de um deles). Não 
posso indicar a verdade essencial, porque um novo planeta está surgindo neste signo, e 
cabe ao homem descobri-lo e situá-lo corretamente na circunferência da Grande Roda. 
 
As palavras-chave deste signo são significativas e iluminadoras. Engano e triunfo – 



118 

 

controle de maya e controle da alma – conflito e paz – tais são os segredos ocultos deste 
signo, resumidos para todos os discípulos nestas duas palavras-chave. Na roda comum, 
em que a alma se encontra, cega e aparentemente desamparada, ressoa o Verbo nos 
seguintes termos: “E o Verbo disse: Que maya prospere e o engano reine”. Na roda 
revertida, a alma entoa ou canta as palavras: “Eu sou um guerreiro e da batalha saio 
triunfante”. 
 
LIBRA, A BALANÇA 
 
O signo de Libra é de particular interesse, mas de maneira muito paradoxal, pois muito do 
seu interesse reside no fato de que carece de todo caráter espetacular – exceto no caso 
dos discípulos ou dos que estão se aproximando do Caminho. É um signo no qual os 
valores são cuidadosamente dosados, equilibrados, e em que é atingido um correto 
equilíbrio entre os pares de opostos. Poderia ser considerado como o signo em que 
aparece a primeira visão real do Caminho e da meta para a qual o discípulo deve, enfim, 
dirigir seus passos. É o estreito caminho do fio da navalha que passa entre os pares de 
opostos e que – se for para ser trilhado com segurança – requer o desenvolvimento de 
um senso de valores e o poder de utilizar com acerto a faculdade analítica e moderadora 
da mente. É também o signo da percepção intuitiva e, na via comum de progressão em 
torno do zodíaco, ele vem depois da experiência normalmente severa do ser humano em 
Escorpião, que é, em geral, de tal natureza, que o instinto de autoconservação é 
estimulado a tal ponto que, ante a premente necessidade do homem (não do discípulo 
naquele momento), desponta um apelo para a alma e evoca resposta. Então, os primeiros 
lampejos da intuição, ainda fracos, são percebidos e vagamente reconhecidos. Na 
experiência de Libra, o homem se dedica a uma vida de reflexão silenciosa e atenta, ou a 
uma condição estática de falta de resposta. Pode ser uma vida na qual pesar isso e 
aquilo, determinar em que sentido os pratos da balança devem descer ou subir, a fim de 
que no signo seguinte se produzam certos resultados já designados. A vida seguinte, em 
Virgem, será ou a de uma personalidade de natureza materialista, vivida sob a influência 
material da virgem, a Mãe, ou alternativamente, aquela vida evidenciará uma vibração da 
alma, surgindo lentamente, indicando a vida espiritual oculta da qual a Virgem Mãe é a 
guardiã predestinada. À medida que o progresso se afirma, periódica e ciclicamente em 
torno da roda da vida, estas experiências e essas atividades vibratórias se intensificam 
até o momento em que ocorre a reversão da roda. Então, Libra conduz para Escorpião, e 
a vida ativa da alma (ativa por meio da natureza da personalidade e não simplesmente 
em seu próprio plano) fica registrada, gravada e alicerçada em Virgem, equilibrada e 
avaliada em Libra, provocando oportunamente as provas entre a alma e a personalidade, 
sendo que esta última luta com força e determinação para conservar o status quo de 
expressão equilibrada das duas onde a preponderância da influência da personalidade 
não é mais possível. 
 
Também podemos abordar o tema de Libra em termos do processo de meditação, tal 
como ensinado no Oriente e no Ocidente. Portanto, este signo pode ser considerado 
como o “intervalo entre duas atividades”, explicação dada à etapa da meditação que 
chamamos de contemplação. Nas cinco etapas de meditação (como em geral são 
ensinadas) temos: concentração, meditação, contemplação, iluminação e inspiração. Há 
um paralelismo entre estas cinco etapas e os cinco signos do zodíaco estritamente 
humanos: 
 
1. Leão – Concentração – A vida da alma enfocada na forma. Individualização. 
Autoconsciência. O homem comum, não evoluído. Experiência humana. 
 



119 

 

2. Virgem – Meditação – A vida da alma como o homem a percebe, o período de 
gestação. A etapa do Cristo oculto. O homem inteligente. A personalidade, ocultando a 
vida crística. 
 
3. Libra – Contemplação – A vida da alma e a vida da forma estão equilibradas. Nenhuma 
predomina. Equilíbrio. O intervalo no qual a alma se organiza para a batalha, e a 
personalidade espera. É o Caminho de Provação. A dualidade é conhecida. 
 
4. Escorpião – Iluminação – A alma triunfa. A experiência em Touro chega à culminação. 
O espelhismo astral é dissipado. A luz da alma é vertida. O Caminho do Discipulado. O 
Discípulo. 
 
5. Sagitário – Inspiração – A preparação para a iniciação. A alma inspira a vida da 
personalidade. A alma se expressa por meio da personalidade. O Iniciado.  
 
 
Gostaria de lembrar que, embora a iniciação seja tomada em Capricórnio, o homem é um 
iniciado antes de ser iniciado. Este é o verdadeiro segredo da iniciação.  
 
Temos, portanto, a atividade pela qual a personalidade cresce e se desenvolve e que, ao 
mesmo tempo, vela e oculta o encoberto “homem do coração”, que é o Cristo no interior 
de cada forma humana. Há em seguida o intervalo em que se alcança um ponto de 
equilíbrio entre esses dois, no qual nenhum domina. Os “pratos da balança” sobem e 
descem nos dois sentidos ou – como às vezes se diz – o homem oscila entre os pares de 
opostos. Daí a importância deste signo na expressão da vida do homem, e também sua 
particular dificuldade; proporciona a curiosa experiência de gangorra que se revela  de 
maneira tão angustiosa e desconcertante, primeiro para o homem que procura ser 
inteiramente humano, mas que descobre em si mesmo impedimentos e impulsos que o 
levam para algo que é mais elevado que o humano e, segundo para o aspirante ou o 
discípulo. Seu centro de interesse e seu objetivo é a vida da alma; no entanto, descobre 
em si mesmo o elemento que procura sempre levá-lo aos antigos modos de ser, aos 
antigos hábitos e aos antigos desejos. 
 
Este signo é às vezes denominado “o lugar do julgamento”, pois é ali que a decisão é 
tomada e se dá o passo crucial, separando as “ovelhas dos cabras”, ou as constelações 
regidas por Áries (o Carneiro ou Cordeiro) e as regidas por Capricórnio (a Cabra). Este 
signo marca realmente a distinção entre a roda comum da vida e a roda revertida. Na 
época anterior, em que Leão-Virgem foram separados em dois signos, Libra era 
literalmente o ponto do meio. A situação era a seguinte: 
 
Áries    Touro                   Gêmeos          Câncer             Leão-Virgem 
 

         LIBRA 
 

Escorpião     Sagitário              Capricórnio       Aquário      Peixes 
 
Nesta ronda do zodíaco (no que diz respeito à humanidade) temos descrita toda a história 
da raça. Estão incluídos os inícios mentais em Áries (a vontade de se manifestar) e o 
ponto de partida da vida externa; temos o desejo dirigido em Touro, produzindo a 
manifestação; em seguida, emerge sua consciência dual em Gêmeos, realização da 
dualidade corpo-alma; os processos da encarnação física continuam em Câncer, 
seguidos do desenvolvimento dual do corpo e da alma ou consciência objetiva e subjetiva 



120 

 

e do homem-Deus em Leão-Virgem. Posteriormente, vem Libra, onde em algum momento 
se alcança o ponto de equilíbrio entre o homem espiritual e o homem pessoal, e o cenário 
está preparado para o processo quíntuplo final que é, na realidade, a correspondência 
subjetiva da exteriorização no Caminho de Saída, que é levado adiante no Caminho de 
Entrada ou Caminho de Retorno. Depois ocorre a reversão da roda e o começo da nova 
orientação e do discipulado em Escorpião, a vida controlada e dirigida do discípulo em 
Sagitário, a iniciação em Capricórnio, seguida pelo serviço em Aquário e pela obra de um 
salvador do mundo em Peixes e a liberação final.  
 
No período mundial atual, temos a divisão do signo da Esfinge em dois signos (o Leão e a 
Virgem, alma e forma), porque o estado de evolução humana e de realização consciente 
é de uma dualidade reconhecida. Somente no chamado “juízo final” uma outra fusão 
ocorrerá e Virgem-Libra formarão um só signo, porque então o senso do dualismo 
antagonístico do homem terá terminado, e os pratos da balança terão se inclinado 
finalmente em favor do que a Virgem-Mãe ocultou, não permitindo expressão, durante 
éons. 
 
O juízo final, no que diz respeito a este ciclo planetário ocorrerá no próximo grande ciclo 
mundial, quando então dois terços da raça humana terão desenvolvido o princípio crístico 
em uma ou outra das várias etapas de desenvolvimento e se encontrarão em uma das 
etapas finais do caminho de evolução. Serão discípulos probacionários ou aceitos, ou 
estarão no Caminho da Iniciação. Oportunamente, de forma misteriosa, novamente 
haverá apenas dez signos no zodíaco; Áries e Peixes formarão um só signo, porque “o 
fim é como o princípio”. Este signo dual e mesclado é denominado em alguns dos antigos 
livros como “o signo do Peixe com cabeça de Carneiro”. Então teremos: 
  
1. Áries-Peixes.           6. Virgem-Libra. 
2. Touro.                      7. Escorpião. 
3. Gêmeos.                      8. Sagitário. 
4. Câncer.                      9. Capricórnio. 
5. Leão.                     10. Aquário. 
 
O fogo e a água se misturarão, velando o passado em vez do futuro, como acontece 
agora. A terra e o ar se fusionarão, e desta maneira ficará comprovada a exatidão da 
antiga profecia repetida na Bíblia de que “não haverá mais mar”. O ar (o céu) terá 
“descido à Terra” e a fusão se estabelecerá. 
 
Então, em sentido cósmico e não individual, o desenvolvimento do Cristo cósmico 
expressará o que “toda a criação espera”. Assim veremos a culminação do desejo como 
resultado da aspiração consagrada. Então, e somente então “o desejo de todas as nações 
virá” e Aquele que todos os homens esperam aparecerá. 
 
A história do desejo se encontra nos quatro signos de Touro, Libra, Escorpião e Peixes. 
 
1. Touro – o Touro do desejo. – O desejo material rege. 

(Vida) 
 
2. Libra – o equilíbrio do desejo. – O objetivo oposto ao desejo é representado pelos pratos da 
balança. 

(Equilíbrio) 
  
3. Escorpião – a vitória do desejo espiritual. – A alma triunfante. 

(Qualidade)      



121 

 

 
4. Peixes – a culminação do desejo divino. – O “desejo de todas as nações”. O Cristo Cósmico 

(Aparência) 
 

Temos em Libra, portanto, a experiência individual da vida equilibrada, na qual se 
processam as experiências, ocasionando a consequente inclinação dos pratos em uma ou 
outra direção, até que o peso do desejo ou da aspiração espiritual faça descer 
suficientemente um dos pratos, indicando o caminho que o homem deve seguir naquele 
momento. Temos em Libra a experiência da humanidade em que os mesmos ajustes e 
experimentos estão sendo feitos, mas desta vez toda a raça humana está envolvida, não 
apenas o indivíduo. Esta experiência de grupo, vivida no plano mental, só ocorrerá 
quando todos os homens estiverem polarizados mentalmente; ela se constituirá no Dia do 
Juízo referido acima. Como precursor disto temos o “ponto de crise” em Libra e a 
presente situação do mundo com seus reajustes necessários. No entanto, o movimento 
da balança atualmente está ocorrendo no plano astral, e os desejos dos homens são hoje 
o fator dominante para trazer a decisão, enquanto que no próximo grande ciclo, os 
homens decidirão no plano mental. Hoje, os homens da vanguarda da nossa época – 
discípulos, aspirantes e intelectuais – estão passando pelas provas da experiência em 
Escorpião, enquanto as massas se encontram nos pratos da balança; o peso dos desejos 
da massa fará subir os pratos da balança para a decisão espiritual ou os fará descer para 
objetivos egoístas e materiais.  
 
É devido a esta qualidade equilibradora de Libra que esta constelação foi associada mais 
particularmente com os problemas do sexo, mais do que qualquer outro signo. Em geral o 
estudante comum de astrologia vincula mentalmente o sexo com os signos de Touro e 
Escorpião, o que provavelmente se deve a que Touro seja considerado, com frequência, o 
símbolo dos insensatos impulsos do princípio sexual não controlado, e também porque é 
em Escorpião que são aplicados os testes fundamentais. Nas primeiras etapas, para a 
maioria dos aspirantes, o sexo é um problema fundamental. Esotericamente, porém, é em 
Libra que toda a questão se coloca e se colocará cada vez mais, exigindo uma resposta; 
além disso, é em Libra que se deve produzir o equilíbrio entre os pares de opostos e se 
encontrar uma solução por meio da atividade da mente judiciosa e pelo estabelecimento 
de um ponto de equilíbrio entre os princípios masculino e feminino. Mais uma vez, é este 
o problema básico entre as Ovelhas e as Cabras, entre o negativo e o positivo e entre os 
que seguem cegamente o instinto ou o hábito e aqueles que ascendem livremente para 
onde escolheram e são autodirecionados em conduta e atitude. Este autodirecionamento 
pode levá-los em uma ou outra direção na roda da vida, segundo o desejo egoísta, ou a 
aspiração espiritual; porém, é preciso ter presente que, de maneira judiciosa e decidida, e 
após a devida reflexão e ponderação sobre as várias formas, modalidades, fazem então o 
que querem e como lhes parece correto e desejável. Isto em si é muito útil e, assim, 
aprendem, pois toda ação produz resultados, e a mente judiciosa pesa causa e efeito 
mais corretamente que qualquer outra. 
 
Não tenho a intenção de indicar aqui a solução para o problema do sexo. A humanidade o 
resolverá inevitavelmente, à medida que transcorrerem os éons e o instinto de rebanho 
der lugar às atitudes premeditadas e autoconscientes do aspirante e do intelectual. 
Contudo, gostaria de lembrar que o instinto de rebanho, no que diz respeito ao sexo, tem 
suas bases ou no desejo natural e normal do instinto animal, ou em determinadas atitudes 
emocionais; entre as duas, a última categoria é de longe a pior e traz consigo as 
sementes mais profundas de aflições. Elas abrangem toda a gama que vai do amor livre e 
de uma promiscuidade geral até o ângulo cristão ortodoxo, estreito e intolerante, como é 
normalmente compreendido, mas não no sentido que o Cristo dava à vida. Este estreito 
ponto de vista e a atitude anglo-saxã normal (resultado dos ensinamentos da Idade 



122 

 

Média) consideram o sexo excepcionalmente pecaminoso e sempre indesejável, como 
algo que deve ser superado e dominado, mantido secretamente no fundo da consciência 
cristã, onde fica escondido como um mistério libidinoso. Isto se deve também à influência 
de São Paulo, não ao ensinamento do Cristo. 
 
Contra estas atitudes surgiu uma violenta reação, que hoje está no auge e que, por sua 
vez, é indesejável e perigosa, como são todas as reações violentas, pois uma é tão falsa 
como a outra. No centro dos pratos da balança, ou no eixo da roda, a verdadeira 
perspectiva e a ação indicada podem ser vistas corretamente. Quando o papel 
fundamental do sexo for enfim reconhecido e estabelecido, e o corpo e a alma (o negativo 
e o positivo) estiverem relacionados de maneira permanente na vida dos aspirantes do 
mundo, veremos uma interpretação correta do ensinamento universal sobre o tema do 
sexo físico. Este ensinamento resultará de uma fusão e síntese dos melhores pontos de 
vista dos instrutores espirituais dos dois hemisférios, incorporando a experiência do 
Oriente e do Ocidente, ao mesmo tempo em que a abordagem mística e científica  de um 
mistério que é tanto físico (que requer uma compreensão científica) como místico (que 
exige uma interpretação espiritual). O ensinamento compreenderá o aporte e as 
conclusões do corpo médico, a fim de dar as instruções sábias e necessárias sobre 
fisiologia e levará em conta também o conhecimento cultural dos iogues da Índia em 
relação à energia que flui através dos centros – neste caso, o centro sacro. Finalmente, 
por meio da atividade inteligente e judiciosa dos homens imbuídos do espírito da lei, a 
busca de um ponto de vista equilibrado e desejável chegará ao fim. Instruída pelos 
inúmeros experimentos sexuais que se realizam hoje, a próxima geração chegará a um 
ponto de equilíbrio e, como consequência, os pratos da balança se inclinarão na direção 
desejada. Sobre isto não há dúvida alguma, é apenas uma questão de tempo e que será 
determinado astrologicamente. Por meio das mentes jurídicas e da correta legislação, o 
sexo será oportunamente considerado como uma função correta e divina e será então 
salvaguardado pela educação adequada dos jovens e dos ignorantes, e por meio do 
correto comportamento da nova geração, altamente inteligente – as crianças e os bebês 
de hoje.  

 
O ensino de hábitos sexuais errados, o exemplo da prostituição muito difundida (aplico 
esta palavra tanto em relação aos homens como às mulheres), o aumento da 
homossexualidade (não em suas formas fisiológicas, bastante raras e predispostas, mas 
do ângulo de uma mentalidade pervertida e de uma imaginação malsã, o que está hoje 
por trás de grande parte de  sua  expressão), a herança cristã de uma mentalidade 
estreita, de um “complexo de culpa” no tocante ao sexo e à herança de corpos físicos 
enfermos, com a sexualidade expandida ou atrofiada, levaram a raça a esse estado atual, 
caótico e ignorante, de tratar este importante problema. A solução não ocorrerá por meio 
de pronunciamentos religiosos baseados em uma teoria desgastada, nem por uma 
inibição fisiológica ou pelo descomedimento legalizado; também não virá por meio de 
medidas legais, inspiradas pelas diferentes escolas de pensamento de alguma 
comunidade ou nação. Ela resultará da atividade conjugada de uma consciência orientada 
espiritualmente, de uma atitude sensata, de uma percepção intelectual e do constante 
impulso do processo evolutivo. Nada pode impedir a inevitabilidade da solução nem o 
aparecimento de atitudes desejáveis e condições nas quais o sexo possa encontrar sua 
correta expressão. 
 
Libra, como sabem, rege a profissão jurídica e mantém o equilíbrio entre o que chamamos 
de certo e errado, entre o negativo e o positivo, e também entre Oriente e Ocidente. Este 
último ponto de ajuste talvez lhes pareça uma frase destituída de sentido; porém, a 
verdadeira e correta relação entre Oriente e Ocidente (que ainda não ocorreu) virá pela 



123 

 

atividade de Libra e do trabalho dos profissionais da lei. 
 
Libra foi “o patrono da Lei”. Até agora a legislação esteve concentrada em executar as 
negações e as atitudes de medo que foram preservadas para nós no Código Mosaico e 
impostas por meio de pena legal em caso de transgressão. Provavelmente foi uma etapa 
necessária para as raças infantis e para manter um regime de “jardim de infância” para os 
homens. Mas a humanidade está chegando à maturidade e se requer hoje uma 
interpretação diferente dos propósitos e intenções de Libra por meio da Lei. A Lei deve se 
tornar guardiã de uma justiça positiva, e não um simples instrumento para sua aplicação. 
Assim como estamos procurando eliminar a força das relações entre nações, e assim 
como é evidente hoje que o sistema de sentenças drásticas não conseguiu prevenir o 
crime nem dissuadir os homens de um violento egoísmo (pois é isto que é o crime), e 
assim como a atitude social (em contradição com a tomada de posição antissocial de 
todos que infringem a lei) é considerada desejável e ensinada em nossas escolas, 
também está começando a surgir na consciência pública a necessidade de inculcar junto 
aos jovens corretas relações, desenvolver o autocontrole e encorajar o altruísmo (fatores 
que são seguramente a meta subjetiva e muitas vezes não cumprida de todo 
procedimento legal). 
 
A influência de Libra deveria ser imposta desde a infância segundo linhas espirituais. O 
crime será eliminado quando as condições do ambiente em que vivem as crianças 
melhorarem, quando se der atenção desde os primeiros anos de formação ao equilíbrio 
glandular, bem como aos dentes, olhos, ouvidos, a uma postura correta e a uma 
alimentação adequada, e quando também houver uma distribuição mais apropriada do 
tempo; quando a psicologia esotérica e a astrologia esotérica derem sua contribuição aos 
conhecimentos necessário para educar os jovens. Os antigos métodos devem ceder lugar 
aos novos; a atitude conservadora deve ser abandonada em favor de um treinamento e 
de um experimento religioso, psíquico e físico, aplicados de maneira científica e 
motivados pelas necessidades místicas. Ao dizer religioso, não me refiro ao ensino 
doutrinário e teológico. Quero dizer o cultivo das atitudes e condições que evocarão a 
realidade no homem, e trarão o homem espiritual interno para o primeiro plano da 
consciência, assim suscitando o reconhecimento do Deus imanente.  
 
Sobre isto nada mais devo dizer. Estendi-me um pouco sobre o sexo e o sistema jurídico 
porque os dois são regidos e condicionados por Libra, o que será cada vez mais o caso. 
O tema é muito vasto e muito importante para que eu faça mais do que indicar linhas de 
abordagem. Um enfoque superficial do problema não teria nenhuma utilidade. Neste 
período de transição pelo qual o mundo está passando agora, e neste intervalo entre duas 
atividades – a da Era de Peixes que está terminando e a da Era de Aquário que está se 
aproximando – Libra regerá oportunamente, e o final deste século verá aumentar a 
influência de Libra, exercendo um pronunciado controle e potência no horóscopo 
planetário. Portanto, não há necessidade de nenhuma ansiedade. 
 
Uma certa configuração de estrelas – uma delas sendo Regulus, em Leão – criará uma 
situação na qual terá lugar uma reorientação da atitude da profissão jurídica. Suas 
funções e deveres serão centrados no objetivo do bem comum e, neste processo, a 
legislação referente à infância assumirá grande importância e será o poder determinante. 
Esta medida legal será primeiramente defendida pela Rússia e endossada pelos Estados 
Unidos da América. Antes de 2035 referida legislação será universal em sua esfera de 
influência e controle.  
 
Tudo isto acontecerá porque Libra rege o intervalo atual e pode ser considerado como o 



124 

 

“senhor da terra de ninguém”, como recentemente o denominou um dos Mestres de 
Sabedoria.  
 
Um estudo da Bhagavad Gita e do problema de Arjuna, quando desesperado se sentou 
entre os dois exércitos adversários, será muito esclarecedor em relação a Libra. A grande 
batalha que está relatada nesse antigo texto sagrado da Índia aconteceu realmente, pela 
primeira vez, em meados da Era Atlante e no signo de Libra. O principal conflito do atual 
período ariano está sendo travado em uma volta mais elevada da espiral e sob a 
influência de Escorpião. Foi isso que, no passado, preparou a humanidade, como 
discípulo probacionário mundial, para o Caminho do verdadeiro Discipulado. E é isso 
também que, no presente, está preparando o discípulo mundial para tomar a iniciação. 
Durante o vasto intervalo entre o decisivo acontecimento atlante e a era atual, ocorreu 
uma grande reorientação na roda da vida. Desde então, vários milhões de homens 
passaram de Escorpião para Libra (em termos simbólicos), e “foram pesados nos pratos 
da balança”. Em seguida, centraram novamente seu desejo fundamental de viver na 
aspiração espiritual, reforçando a determinação de avançar e, assim, retornaram a 
Escorpião na roda revertida. Reflitam sobre este pensamento, pois constitui atualmente o 
verdadeiro problema das massas de homens inteligentes. 
 
Como já sabem, Libra é um dos quatro braços da Cruz Cardeal. Isto explica nossa 
dificuldade de compreender a verdadeira natureza da sua influência. A significação das 
energias que atuam em nosso sistema solar por meio dos quatro braços desta Cruz, ou 
das quatro constelações, Áries, Câncer, Libra e Capricórnio podem ser resumidas em 
quatro palavras: Criação, Manifestação, Legislação e Iniciação. Tendo lhes dado essas 
palavras, seu verdadeiro alcance e significado serão de difícil compreensão para vocês. 
  
Do ponto de vista cósmico, significam a atividade da Deidade quando o espírito e a 
matéria são postos em uma definida relação e, nos termos do propósito divino, produzem 
a fusão das energias vivas que serão adequadamente potentes em tempo e espaço para 
levar esse propósito ao ponto de consumação desejado. Isto é Criação, ou Áries em ação. 
Significam também o aparecimento objetivo da forma-pensamento que Deus criou e que 
está incorporada em Seu desejo, Sua vontade, Seu propósito e Seu plano. Isto é 
Manifestação, ou Câncer em ação. Significam ainda o desenvolvimento do Plano de 
acordo com a lei espiritual e natural, que é a expressão Dele no processo evolutivo; é esta 
a meta e da evolução e sua expressão, que está revelando cada vez mais a natureza de 
Deus, pois as leis sob as quais o nosso sistema solar é governado são expressões da 
qualidade e do caráter de Deus. Isto é Legislação, ou Libra em ação. Significam, 
finalmente, os processos de iniciação pelos quais, passo a passo e etapa por etapa, sob 
sua lei e por meio da experiência adquirida durante a manifestação, o plano criador é 
compreendido na consciência. O desenvolvimento do plano é assim levado adiante 
mediante uma série progressiva de inícios, manifestações e culminações – todas de 
natureza relativa, mas levando a uma culminação absoluta. Isto é Iniciação, ou atividade 
em Capricórnio. Tudo isso em uma escala vasta e incompreensível para o entendimento 
humano.  
 
Mas a consciência e a compreensão do propósito maior que está por trás da intenção 
mais exotérica do desenvolvimento da consciência neste sistema solar, no planeta e no 
homem deve ser captado em um determinado momento pelo final das últimas etapas do 
processo evolutivo. Quando o homem desenvolver esta compreensão, ele se tornará um 
iniciado, abandonará sua posição na Cruz Fixa e começará o relativamente lento 
processo de ascender à Cruz Cardeal. Em seguida se tornará um colaborador no grande 
processo e propósito criador. Começará por criar seu próprio corpo de expressão na Cruz 



125 

 

Cardeal e o impulso de Áries começará a aparecer nele, mas ele ainda não o 
compreenderá. Ele manifestará conscientemente no mundo o que pretenderá realizar e 
será então que Câncer lhe revelará seu segredo. Ele se tornará seu próprio legislador, 
pautando sua conduta com sabedoria, controlando seus impulsos intelectualmente e 
então Libra lhe conferirá a capacidade de equilibrar as leis materiais e espirituais. 
Descobrirá, afinal, que está pronto para entrar em experimentos novos e mais profundos 
(deveria chamá-los de experiências?) e, como participante do plano divino e colaborador 
do propósito divino, vai se tornar seu próprio iniciador, e assim se qualificar para tomar a 
iniciação. Tais são os paradoxos da vida espiritual. Mas o segredo da Cruz Cardeal só é 
revelado ao homem que ascendeu à Cruz Fixa e passou por sua quádrupla experiência. 
Não é possível dizer mais. 
 
Libra é um signo de ar; há três signos de ar no zodíaco, e sua inter-relação é um estudo 
dos mais interessantes, um tema digno de um exame aprofundado para o estudante, 
como também todas essas triplicidades principais. Cada um dos signos de ar se encontra 
em uma ou outra das três Cruzes: 
 
1. Gêmeos    Cruz Mutável           Dualidade. 
2. Libra , a Balança                           Cruz Cardeal           Equilíbrio.  
3. Aquário, o Portador da Água         Cruz Fixa                 Iniciação.  

  
 
Portanto, esses três representam a dualidade – percebida, superada e resolvida na 
síntese do grande Servidor do Mundo, identificado no Homem celestial, e trazendo sua 
contribuição, extraída com esforço na sua experiência na roda da vida do somatório de 
energia para o serviço ao Todo. Não se esqueçam de que iniciação é apenas outro nome 
para síntese e fusão. 
 
Sob outro ângulo, temos: 
 
1. Gêmeos     Mente                     Causa de dualidade 
2. Libra , a Balança                       Mental superior      Causa da síntese    
3. Aquário, o Portador da Água    Mente Universal     Alma 

 
Estes três signos são eminentemente signos da Mente de Deus, tal como se expressa no 
homem; de início, a mente inferior domina, causando o reconhecimento do Eu e do não-
Eu, ou o dualismo essencial que subjaz em toda a manifestação. A mente superior, 
porém, aumenta constantemente seu poder e controle, produzindo o equilíbrio dos pares 
de opostos por meio da iluminação da mente inferior. A alma, então, o eterno Filho da 
Mente, torna-se a síntese última, enfocando e relacionando a mente universal nos dois 
aspectos inferiores da Mente de Deus.  
 
Estas indicações deveriam servir para lhes mostrar uma das grandes inter-relações que 
existem entre as três Cruzes; trataremos delas mais tarde, quando as examinarmos em 
mais detalhes em outra parte desta obra sobre astrologia esotérica. 
 
É interessante constatar que na nota sobre a Tabulação V, tanto Libra como Gêmeos 
foram omitidos da lista. Não foi uma desatenção, mas um ponto de real significação e 
uma omissão que merece ser reconhecida. Esta omissão baseia-se em dois fatos: 
primeiro, houve um tempo, como vocês ouviram dizer, em que só havia dez signos, e 
naquele tempo, assim como no presente, havia uma divergência de opinião entre os 
astrólogos. Divergiam sobre quais seriam os dez signos, e sobre isso havia várias escolas 
de pensamento, duas sendo mais importantes. Um dos grupos fusionava ou convertia em 



126 

 

um só os signos de Leão e Virgem, perpetuando sua crença na Esfinge; o outro omitia 
totalmente Gêmeos e Libra e era de data anterior àquele que, na realidade, tinha um 
zodíaco de onze signos. Este fato é importante para vocês nos dias de hoje. O outro 
ponto a observar e de relativa importância é que Gêmeos e Libra são dois signos 
estritamente humanos; são os signos do homem comum. O signo de Gêmeos, na Cruz 
Mutável, representa a humanidade do homem, enquanto Libra, na Cruz Cardeal, rege a 
vida espiritual e subjetiva do homem. Os outros signos, em sua consumação, conduzem o 
homem para além da etapa da humanidade comum, e produzem os seguintes estados de 
consciência:  
 
1. Áries e Virgem – O Cristo cósmico. Universal e individual. 
2. Touro e Peixes – Os Salvadores do mundo, isto é, o Buda e o Cristo. 
3. Leão e Aquário – Os Servidores do mundo, isto é, Hércules. 
4. Sagitário e Capricórnio – Os Iniciados do mundo, isto é, os Mestres. 
5. Câncer e Escorpião – Os Discípulos triunfantes.  

 
No entanto, a ênfase de Gêmeos e Libra, no que diz respeito à humanidade, está na 
realização e obtenção do ponto de equilíbrio, antes que outros resultados sejam 
possíveis. 
 
Também é particularmente instrutivo estudar os regentes deste signo. Do ponto de vista 
da astrologia ortodoxa, Vênus rege Libra, enquanto que – esotericamente – é Urano quem 
rege. Saturno, neste signo, é o regente daquela estupenda Hierarquia Criadora que é um 
dos três principais grupos de Construtores, que fazem parte do terceiro aspecto da 
divindade; Sua meta é dar forma aos Filhos da Mente e, assim, oferecer a Eles a 
oportunidade para o sacrifício e o serviço. Um estudo da relação desta Hierarquia com os 
egos humanos – a quarta Hierarquia Criadora – se revelará das mais iluminadoras. Este 
tema já foi tratado em certa medida no meu Tratado sobre o Fogo Cósmico e, por este 
estudo, a natureza e o objetivo dos três regentes aparecerá com toda clareza. 
 
Em consequência, este signo é estreitamente vinculado ao terceiro aspecto da Divindade, 
sendo, portanto, um signo regente e um fator condicionante maior no que diz respeito à 
Lei, ao Sexo e ao Dinheiro. Reflitam sobre isto. Os três aspectos divinos são em si 
mesmos de caráter tríplice, e se manifestam de três maneiras ou sob três aspectos 
menores e este terceiro aspecto não é exceção à regra que subjaz em todas as 
triplicidades e que condiciona os processos da evolução e da manifestação. Pelo estudo 
do signo de Libra virá luz sobre este terceiro aspecto. O primeiro aspecto de Vontade ou 
Poder, se expressa neste signo como lei, legislação, legalidade, justiça; o segundo se 
manifesta como a relação entre os pares de opostos (dos quais os pratos da balança são 
o símbolo) que, no plano físico, se expressa como sexo; o terceiro aspecto se demonstra 
como a energia concretizada que denominamos dinheiro. É literalmente o ouro, que é o 
símbolo exteriorizado do que é criado pela união de espírito e matéria no plano físico. O 
terceiro aspecto é, como sabem, o aspecto criador e a energia que produz o plano 
externo tangível da manifestação – o lado forma da vida. 
 
Portanto, se os estudantes quiserem fazer um cuidadoso estudo dos três – lei, sexo e 
dinheiro – tal como se expressam hoje e tal como poderão se expressar no futuro, terão 
um quadro das realizações humanas no plano físico e da futura expressão espiritual, o 
que será muito instrutivo e válido. Todo o processo é resultado da atividade dos três 
regentes de Libra: Vênus, Urano e Saturno. 
 
Vênus rege Touro, Libra e Capricórnio e é a fonte da mente inteligente, atuando por meio 
do desejo (nas primeiras etapas) ou pelo amor (em etapas posteriores). Em Touro,  



127 

 

significa a mente se expressando pelo desejo inteligente, pois é esta a meta do 
conhecimento para o homem comum. Em Libra, alcança-se o ponto de estabilidade ou 
equilíbrio entre o desejo material pessoal e o amor espiritual inteligente, pois as duas 
qualidades do desejo cósmico são levadas ao primeiro plano na consciência de Libra, 
confrontadas entre si e equilibradas. Em Capricórnio, Vênus representa o amor espiritual, 
expressando-se perfeitamente quando a obra em Touro e em Libra foi cumprida. Assim, o 
fio dourado do progresso evolutivo pode ser traçado de um signo a outro, em todo o 
caminho zodiacal, o que permite que se contemple a história da humanidade e sua meta. 
Em data futura, o mesmo fio dourado poderá ser traçado em relação aos outros reinos da 
natureza, mas ainda não chegou a hora para isso, este tema de estudo seria inútil e sem 
importância. No entanto, quando a consciência do homem se abrir de tal maneira que 
possa registrar o que está em andamento e ocorrendo nos três reinos inferiores da 
natureza, então mais luz e informações serão dadas. Isto acontecerá no período da 
história humana em que Libra dominar e em que os três aspectos divinos da terceira 
Pessoa da Trindade, o Espírito Santo, o Criador – lei, sexo e dinheiro – darão a chave dos 
três reinos inferiores. A lei, a lei natural (exteriorização da lei espiritual subjetiva) dará a 
chave do reino animal; o sexo, ou consciência de afinidade, revelará o mistério do reino 
vegetal; o dinheiro revelará o segredo do reino mineral e tudo isto virá por meio da 
atividade de Vênus e quando a atividade nos signos de Touro, Libra e Capricórnio for 
compreendida melhor. Elucidarei isto mais detalhadamente quando chegarmos ao estudo 
da Ciência dos Triângulos. Basta dizer aqui que cada um destes três signos está 
relacionado a um dos três aspectos da vida divina:  
 
 
1. Touro – reino animal – lei – lei natural. 
2. Libra – reino vegetal – sexo – afinidade natural. 
3. Capricórnio – reino mineral – dinheiro – expressão concreta da Lei do Abastecimento.  

 
e eles formam um triângulo com Libra dominando no ápice. 
 
Urano é o regente esotérico e é de suma importância neste signo, pois o sétimo raio atua 
por meio deste planeta e incorpora o princípio de concreção e de materialização de que 
uma manifestação objetiva necessita, pela união de espírito e matéria. É aqui que todo o 
mistério do dinheiro se oculta, como também a criação e a produção do dinheiro. Neste 
ponto gostaria de destacar para vocês que é com o terceiro aspecto da divindade e 
exclusivamente com o terceiro aspecto que o processo de criação está associado. É pela 
correlação destes três aspectos da terceira manifestação divina – lei, afinidade e energia 
concretizada – que o dinheiro é criado. 
 
É neste ponto que inúmeros místicos e servidores do mundo se mostram sem utilidade. 
Eles trabalham de um nível elevado demais e do ponto de vista do incentivo espiritual. 
Eles trabalham normal e naturalmente (porque é ali onde está o foco de sua consciência), 
do ponto de vista do segundo aspecto, enquanto que é o terceiro aspecto (igualmente 
divino e importante) que deve ser invocado e evocado. Reflitam sobre estas palavras. Não 
se trata de fusionar espírito e matéria como o ocultismo entende estes termos, mas de 
associar a necessidade física com o suprimento material, e o fato de reunir duas coisas 
tangíveis mediante o poder da imaginação criadora. É por esta razão que tantas escolas 
de pensamento se mostram tão eficazes em materializar o que é necessário, enquanto 
outras fracassam de maneira tão evidente; elas atuam de um plano elevado demais, e 
não têm a capacidade de levar a tarefa até o fim. Apresentei a vocês indicações que 
podem ter resultados frutíferos se forem interpretadas corretamente, se forem ditadas por 
uma motivação correta, em formação grupal e com intenção altruísta. 
 



128 

 

Por meio do planeta Urano, Libra está também relacionada a Áries e a Aquário; é por 
Urano que o grande par de opostos Áries-Libra se coloca em contato um com o outro, em 
um sentido muito profundo. Por meio de sua atividade, ocorre uma intensa interação, 
fazendo com que se alcance o equilíbrio em Libra daquilo que teve início em Áries. Áries, 
Libra e Aquário formam, portanto, um outro triângulo de poder que, posteriormente, 
deverá ser considerado. Estes triângulos, como já indiquei antes, dominarão a nova 
astrologia de uma maneira das mais interessantes e condicionarão os mapas daqueles 
cujos horóscopos forem examinados.  
 
Portanto, Libra está relacionada a cinco signos do zodíaco: Áries, Touro, Gêmeos, 
Capricórnio e Aquário. 
 
1. Áries             Começo           Criação  Evolução. 
2. Touro   Desejo              Incentivo         Progresso. 
3. Gêmeos              Dualidade       Condição         Interação. 
4. Capricórnio          Síntese            Iniciação         Realização. 
5. Aquário              Objetivo           Inclusão          Serviço.  

 
Esta relação é estabelecida pelos três regentes: Vênus, Urano e Saturno. Estes cinco 
signos, com Libra no ponto de equilíbrio, criam uma das estrelas de seis pontas da 
evolução e também colocam em relação com eles três planetas que são especialmente 
associados à expressão da consciência crística no mundo. Estes três planetas (pelos 
raios dos quais são intermediários) se encontram todos na primeira linha maior de força, a 
linha de vontade ou poder e de propósito e meta visionada: 
1.  Urano – 7º Raio da Magia Cerimonial. Deus, o Pai. Aquele que relaciona. A Fonte da 

Dualidade. Aquele que percebe o fim desde o começo. Consciência espiritual. 
 
Da Intuição à Inspiração.  
 

2.  Vênus – 5º Raio, da Mente. Deus o Filho. O Filho da Mente. Aquele que inclui. 
Consciência egoica. 
 
Do Intelecto à Intuição. 
 

3.  Saturno – 3º Raio da Inteligência. Deus, o Espírito Santo. Aquele que sabe. Mente. 
Consciência humana. 
 
Do Instinto ao Intelecto. 
 

 
Por esta razão básica – fundada na tríplice relação citada acima – Libra é o “ponto de 
equilíbrio” no zodíaco. Na maioria das outras constelações, em uma etapa ou outra, 
ocorre um “ponto de crise”, no qual o efeito da energia que aflui para o homem por meio 
do signo (via os planetas regentes) se encontra em seu ponto máximo de efetividade; isto, 
com o tempo, precipita a crise necessária para liberar o homem das influências 
planetárias que condicionam sua personalidade e colocá-lo de maneira mais definida e 
consciente sob a influência do signo do zodíaco. Em Libra, porém, não há um ponto de 
crise, como também não há em Áries. Há apenas um intervalo de equilíbrio como prelúdio 
de um progresso mais efetivo e mais sensível no Caminho. É o mesmo em Áries. Como 
se diz esotericamente: “Antes da criação há silêncio e a quietude de um ponto 
concentrado”. Isto se aplica tanto a Áries como a Libra (para o primeiro em um sentido 
cósmico e criador e para o outro em um sentido individual e de evolução progressiva). 
 
Os seguintes planetas e seus raios regem a Cruz Cardeal, da qual Libra é um dos pontos: 



129 

 

 
1. Marte  6º Raio Idealismo ..... Devoção ..... Luta 
2. Mercúrio  4º Raio Harmonia através do Conflito 
3. Urano  7º Raio Ordem Cerimonial, Lei ou Magia 
4. Vênus  5º Raio Conhecimento Concreto ou Ciência 
5. Saturno  3º Raio Inteligência Ativa. 
6. Netuno  6º Raio Idealismo ..... Devoção ..... Luta 

 
Temos aqui seis planetas e cinco raios de energia e a expressão das duas correntes de 
energia espiritual: o Amor-Sabedoria em dois dos raios e planetas, e três raios e planetas 
na primeira corrente principal de energia da vontade ou poder. Observaremos como esses 
três destes raios predispõem claramente o sujeito de Libra ao entendimento concreto, à 
vontade inteligente e ao conhecimento: o primeiro raio (atuando por meio do 3º e do 5º 
raios), o quinto raio e o terceiro raio. Daí a eficácia de Libra no plano físico e a capacidade 
do homem desenvolvido de Libra de projetar o propósito espiritual interno ou sua vontade 
dirigida para o plano físico de expressão. Um exemplo de pessoa equipada para fazer 
isso temos em H. P. Blavatsky.  
 
Neste signo, Saturno está exaltado, pois – no ponto de equilíbrio – chega a oportunidade, 
e uma situação é criada para tornar a escolha e a determinação inevitáveis. Trata-se de 
uma escolha que deve ser feita de maneira inteligente e no plano físico, na consciência 
cerebral vigílica. Só agora o objetivo pleno e a obra de Saturno realizada para a 
humanidade pode chegar a um ponto de utilidade grupal, pois só agora a humanidade 
atingiu um ponto de inteligência geral e generalizada que pode fazer de qualquer escolha 
um ato consciente definido, implicando em responsabilidade. Antes da época atual, 
somente uns poucos discípulos pioneiros e um pequeno número de pessoas inteligentes 
podiam ser considerados como escolhendo deliberadamente no “ponto de equilíbrio”, a 
via em que pretendiam “inclinar os pratos”. Hoje essas pessoas são inúmeras, daí a 
intensa atividade de Saturno, à medida que entramos no primeiro decanato de Aquário e 
daí também a mesma atividade porque a própria humanidade se encontra agora no 
caminho de provação, que Libra rege e controla, sendo, portanto, o caminho das 
escolhas, das medidas purificadoras aplicadas com determinação e o ponto decisivo 
antes que Escorpião, que rege o Caminho do Discipulado, possa desempenhar 
devidamente o seu papel. 
 
O poder de Marte está diminuído em Libra, o signo do intervalo, e Marte fica 
temporariamente passivo antes de reunir suas forças para um esforço renovado em 
Escorpião, ou para “acelerar” a vida espiritual em Virgem, dependendo de como a roda 
gira para o homem. 
 
O Sol “está em queda” neste signo porque, mais uma vez, nem a personalidade nem a 
alma dominam no homem que é de tipo puro de Libra; o equilíbrio é alcançado e é assim 
que, esotericamente, elas devem “se sintonizar uma com a outra”. Nem a voz da 
personalidade nem a da alma são ouvidas especialmente, mas, como descreve O Antigo 
Comentário, “produz-se uma suave oscilação. Não se escuta nenhuma nota estridente, 
não se vê nenhum matiz violento afetando a vida (não sei como traduzir as frases 
originais) nem se produz nenhuma perturbação na carruagem da alma”. A significação da 
localização dos planetas neste signo emergirá claramente em sua consciência quando 
estudá-los com cuidado e o significado de Libra ficará claramente formulado em sua 
mente. As características deste signo não são fáceis de definir nem de compreender, 
porque na realidade são a síntese de todas as qualidades e realizações passadas, sendo 
difícil obter uma clara apresentação dos pares de opostos. Com relação ao homem que 
está no caminho de provação ou prestes a entrar nele, poderíamos dizer que suas 



130 

 

características e qualidades neste signo são: 
 
EQUILÍBRIO DOS OPOSTOS EM LIBRA 
 

Inconstância e variabilidade  Uma posição segura e resolvida 
Desequilíbrio  Equilíbrio 
Parcialidade. Preconceito  Justiça. Julgamento. 
Estupidez obtusa  Sabedoria entusiástica 
Vida da forma externa falsa e ostentosa  Expressão verdadeira e correta 
Intriga  Conduta honesta 
Atitudes materialistas  Atitudes espirituais 
 
 

É este equilíbrio entre os pares de opostos que muitas vezes torna o homem de Libra 
difícil de compreender; ele parece vacilar, mas nunca por muito tempo e em geral de 
maneira imperceptível, pois há sempre nele o equilíbrio final das qualidades de que é 
dotado. 
 
Os regentes dos decanatos neste signo são novamente duais em sua apresentação por 
diferentes escolas de astrólogos. Sepharial nos dá Lua, Saturno e Júpiter, enquanto que 
Alan Leo propõe como planetas regentes Vênus, Saturno e Mercúrio. Neste caso, como 
em outros casos, a verdade está entre os dois, ou em uma combinação dos dois. Os 
verdadeiros regentes dos decanatos de Libra são Júpiter, Saturno e Mercúrio. Não é 
necessário me estender sobre os efeitos que produzem, salvo assinalar que o resultado 
da influência de Júpiter é a “abertura da porta do útero” em Virgem – planeta que 
examinaremos ao estudarmos este signo do zodíaco, que é o nosso próximo tema.           
 
As palavras ou notas-chave deste signo são tão claras e tão simples que qualquer 
explicação minha só serviria para confundir. Falam direta e claramente ao coração, sem 
ambiguidades. Para o homem comum, que ainda não tem uma consciência espiritual 
desenvolvida, a frase que soa repetidamente ao longo dos éons é: “E o Verbo disse: Que 
se faça uma escolha”. A resposta vem oportunamente  como consequência do processo 
evolutivo e emana da alma: “Eu escolho o caminho que conduz entre as duas grandes 
linhas de força”. 

 

VIRGO, A VIRGEM 
 
O signo de Virgem é um dos mais significativos no zodíaco, pois sua simbologia diz 
respeito a toda a meta do processo evolutivo, que consiste em proteger, nutrir e, 
finalmente, revelar a realidade espiritual oculta, a qual é velada por toda forma. Porém, a 
forma humana é equipada e apta a manifestar esta realidade de maneira diferente de 
qualquer outra expressão da divindade e assim a tornar tangível e objetivo aquilo em vista 
do qual todo o processo criador foi concebido. Gêmeos e Virgem estão estreitamente 
relacionados, mas Gêmeos apresenta os pares de opostos – alma e corpo – como duas 
entidades separadas, enquanto que em Virgem estão fusionadas, sendo de grande e 
suprema importância uma para a outra: a mãe protege o germe da vida crística; a matéria 
ampara, cuida e nutre a alma oculta. A nota-chave que incorpora com mais exatidão a 
verdade referente à missão de Virgem, é: “Cristo em ti, esperança de glória”. Não há 
definição mais clara e mais exata deste signo; gostaria que a guardassem na mente 
durante toda a nossa exposição sobre este sexto signo do zodíaco (ou o sétimo, se não 
se considerar a roda revertida). 
 
Em todas as grandes religiões do mundo, a Virgem Mãe aparece, o que pode ser 
comprovado pelo estudo de qualquer livro sobre religiões comparadas. Não posso traçar 



131 

 

para vocês este reconhecimento universal da tarefa de Virgem; seria inútil, pois inúmeros 
estudiosos o fizeram de maneira adequada. Gostaria, porém, de sublinhar quatro nomes 
pelos quais a Virgem é designada e que são conhecidos por todos nós. Eles nos dizem 
muito sobre a natureza da forma, da qual a Virgem é o símbolo. A palavra Virgem deriva e 
é uma mutação de um antigo nome-raiz atlante que era aplicado ao princípio materno 
naquelas épocas remotas. Esta Virgem foi a fundadora do matriarcado, que então 
dominava a civilização, o que vários mitos e lendas comprovam. Eles chegaram até nós e 
nos falam de Lilith, a última das Deusas Virgens da época atlante. A mesma ideia está 
presente também nos relatos tradicionais das antigas Amazonas, cuja rainha Hércules 
derrotou, arrebatando dela o que ele buscava. Trata-se de uma alegoria que ensina a 
eclosão do homem espiritual do controle da matéria. Três destas Deusas são Eva, Ísis e 
Maria. Elas são de importância especial e significativa no que diz respeito à nossa 
civilização, pois incorporam em si a simbologia de toda a natureza da forma que, quando 
está integrada e atuando como uma pessoa, chamamos de personalidade. Esta 
personalidade é (no que diz respeito à humanidade) a expressão qualificada e 
desenvolvida do terceiro aspecto da divindade, Deus o Espírito Santo, o princípio 
inteligente ativo e que nutre o universo. Estudaremos este aspecto em Leão, e veremos 
então, neste signo, o desenvolvimento da entidade autoconsciente e da personalidade 
que, em Virgem se torna a mãe do Cristo-menino. Eva é o símbolo da natureza mental e 
da mente do homem, seduzida pela atração do conhecimento que pode ser obtido pela 
experiência da encarnação. Por isso Eva tomou a maçã do conhecimento da serpente da 
matéria, dando início à longa jornada humana do experimento, da experiência e da 
expressão que começou – do ponto de vista mental – na nossa época ariana. Ísis 
representa a mesma expressão transposta para o plano emocional ou astral. Eva não tem 
um filho nos braços; o germe da vida crística é ainda muito pequeno para fazer sentir sua 
presença; o processo involutivo está ainda muito próximo, mas em Ísis se alcança o ponto 
do meio; o estímulo do que é desejado apareceu, (o desejo de todas as nações, como diz 
a Bíblia) e por isso Ísis representa a fertilidade, a maternidade e a guardiã do filho nos 
antigos zodíacos. Maria leva o processo ao plano ou lugar de encarnação, o plano físico, 
e ali dá à luz o Cristo-menino. Nestas três virgens e nestas três Mães do Cristo, temos  a 
história da formação e da função dos três aspectos da personalidade nos quais o Cristo 
deve encontrar Sua expressão. O próprio signo de Virgem representa a síntese desses 
três aspectos femininos: Eva, Ísis e Maria. Ela é a virgem-Mãe que proporciona o 
necessário para a expressão mental, emocional e física da divindade oculta, mas sempre 
presente. Estas três expressões são levadas à perfeição necessária em Leão, o signo da 
autoconsciência individual e desenvolvida e do desenvolvimento da personalidade. 
 
Portanto, Virgem é o polo oposto do espírito e representa a relação entre os dois depois 
de se reunirem originalmente em Áries, e terem produzido uma dualidade reconhecida em 
Gêmeos. 
 
Lembraria a vocês algo que pode, a princípio, servir para aumentar a possível confusão já 
existente em suas mentes, mas que está por trás de tudo o que lhes transmiti. Falamos 
de duas maneiras de percorrer o zodíaco: a direção comum, de Áries a Touro, via Peixes, 
e a direção esotérica de Áries a Peixes, via Touro. Essas duas direções dizem respeito à 
evolução humana, a única que estamos considerando neste tratado. Porém, no ciclo 
involutivo maior, que diz respeito ao movimento de massa de espírito-matéria e não ao 
progresso individualizado do homem, o movimento se dá de Áries a Peixes, via Touro. O 
segredo do pecado original do homem está oculto nesta verdade, porque ocorreu uma 
orientação errada em uma etapa da história humana, e a família humana – como um todo 
– foi contra a corrente zodiacal normal, por assim dizer, e somente no caminho do 
discipulado a correta orientação é alcançada, e a humanidade faz a mudança dinâmica 



132 

 

para o ritmo correto de avançar. Assim, pediria que diferenciassem o processo involutivo 
que move as grandes Hierarquias Criadoras e os processos que movem a quarta 
Hierarquia Criadora, a humana. No entanto, não estamos realmente em situação de 
estudar isto, pois quando o ciclo evolutivo está sobre nós, nós mesmos estamos muito 
identificados com o processo para sermos capazes de distinguir claramente entre o Eu e 
o não-Eu cósmicos em uma pequena escala em relação ao nosso próprio 
desenvolvimento. Somente quando estivermos identificados com a Hierarquia do nosso 
planeta e com o centro de força espiritual que é o objetivo imediato daqueles que estão no 
caminho do discipulado, seremos capazes de captar – no arco evolutivo – o amplo 
contorno geral e a extensão e o alcance das correntes de energia divina que estão 
presentes no arco involutivo. Por esta razão ainda não é possível fazer um estudo do 
zodíaco em relação aos reinos subumanos da natureza. 
 
Portanto, Virgem é a mãe cósmica, porque representa cosmicamente o polo negativo do 
espírito positivo; é o agente receptor no que diz respeito ao aspecto Pai. Em um sistema 
solar anterior, este aspecto matéria era o fator controlador supremo, assim como nesse 
sistema solar é a alma, o princípio crístico que é de importância soberana. Virgem é, de 
certos ângulos, o mais antigo de todos os signos, afirmação que não tenho como 
comprovar. Naquele primeiro sistema apareceram os vagos sintomas (se posso usar esta 
palavra) da dualidade, um fato comprovado neste sistema atual e esta verdade está 
conservada para nós nas palavras, “o Espírito Santo sobrepairou  a Virgem Maria”. A vida 
do Terceiro Aspecto divino atuou então sobre o oceano da matéria passiva e preparou 
essa substância (durante incontáveis éons) para sua obra neste sistema solar. É nesse 
sistema que o Cristo-Menino, expressão da consciência divina e resultado da relação 
entre o Pai-Espírito e a Mãe-Matéria deve ser levado ao nascimento. 
 

Outro signo do zodíaco que também está estreitamente relacionado com o sistema solar 
anterior é Câncer. Seria possível dizer que Câncer é uma expressão (na etapa de um 
progresso muito avançado) da primeira metade do ciclo de vida no primeiro sistema solar, 
enquanto que Virgem é uma expressão igualmente avançada da segunda metade. Em um 
esforço por captar a situação, devemos lembrar que o aspecto consciência, tal como 
compreendemos a capacidade de estar desperto, estava totalmente ausente, exceto de 
maneira embrionária, na qual o processo inteiro pareceria à etapa de embrião no útero, 
antes de acelerar sua evolução no ponto do meio do processo de gestação. Porém, não 
fará mal a ninguém exercer a faculdade imaginativa e assim ter uma vaga ideia da síntese 
do grande esquema evolutivo que, em escala cósmica, diz respeito à tríplice 
personalidade da Deidade. Sobre isso me empenhei a tratar no Tratado sobre o Fogo 
Cósmico. 
 
Virgem é o sexto signo, cujo antigo símbolo é a estrela de seis pontas, que ilustra o 
processo de involução e também o de evolução levado até o ponto de equilíbrio, expresso 
para nós na relação de Virgem com Libra. Uma consulta ao dicionário comprovará que, 
astronomicamente, Virgem é tida como ocupando o lugar nos céus onde Libra se 
encontra. Tudo isto é parte da grande ilusão, que a astrologia tem tanta dificuldade de 
captar. Há movimento e deslocamento constantes no espaço; a precessão dos equinócios 
é tanto um fato como uma ilusão. Todo o processo e sua interpretação dependem do grau 
de evolução intelectual da raça. A capacidade de resposta do homem às forças 
planetárias e à influência dos signos do zodíaco depende de seus instrumentos de 
resposta e do mecanismo de recepção com os quais entra em encarnação. Os céus, as 
constelações, os signos e planetas significam uma coisa para a Hierarquia, outra para os 
astrônomos e outra ainda para os astrólogos, enquanto que para o cidadão comum são 
simplesmente galáxias de luz impressionante. Percebo a necessidade de lembrar a vocês 



133 

 

sobre isso e salientar que os fatos astronômicos são apenas relativos no que diz respeito 
à natureza verdadeira e factual daquilo que é objeto dos pronunciamentos científicos; são 
declarativos de vida e poder, mas não como a ciência e o homem comum os 
compreendem. Do ponto de vista da verdade esotérica, são simplesmente Vidas 
encarnadas, e a expressão da vida, da qualidade, do propósito e da intenção dos Seres 
que as trouxeram à manifestação. 
 
Como bem sabem, Virgem é um dos quatro braços da Cruz Mutável e – como também 
sabem – as quatro energias que constituem esta Cruz (pois as três Cruzes são correntes 
de energias cruzadas) expressam a meta do homem em quatro etapas definidas. Esta 
Cruz Mutável às vezes é denominada “a Cruz do Renascimento”, enfatizando a constante 
mutação da qual é símbolo, e também “a Cruz das Vidas em Mudança”. Ela retrata e 
ilustra os quatro pontos críticos ou movimentos no decurso da existência da alma em 
manifestação: 
 

I. Gêmeos 
1. Dualidade essencial não relacionada. Os Gêmeos. 
2. Dualidade percebida e reconhecida por meio de: 

a. fusão da massa em Câncer; 
b. consciência individual em Leão; 

Etapa da Humanidade. 
 
II. Virgem 

1. Período do germe oculto da vida espiritual. 
2. Período do germe ativo da vida espiritual. 

a. gestação nas primeiras etapas. 
b. etapa de vida acelerada. 

Etapa de Provação ou Despertar.  
 
III. Sagitário. 

1. Fim do sentido de dualidade. Fusão alcançada. 
2. Vida unidirecionada. 

Etapa do Discipulado. 
 
IV. Peixes. 

1. Dualidade reunida em uma síntese. Comparem-se os símbolos dos signos de 
Gêmeos e Peixes. 

2. Aparecimento do Salvador do Mundo. 
Etapa da Iniciação. 

 

Ao longo desta relação e como resultado do constante desenvolvimento do princípio da 
alma, opera o tema do serviço. Em Gêmeos emerge a relação entre a grande dualidade 
de alma e corpo e, nesta etapa, o corpo ou forma serve à alma. Em Virgem a matéria ou 
substância e a alma trocam ou intercambiam seu serviço, e uma serve à outra. Em 
Sagitário emerge o serviço à Vida Una em termos de serviço à Hierarquia, expressão 
planetária da ideia de serviço. Em Peixes aparece – como resultado do processo evolutivo 
– o Servidor ou Salvador do mundo, dedicado, consagrado e treinado. Foi dito que Virgem 
“implica no serviço do presente imediato” ou, em outras palavras, que Deus imanente 
evoca uma reação do aspecto forma, e assim é servido. 
 
As três Cruzes – cósmica, do sistema e humana – são profundamente interessantes em 
suas inter-relações; é o que vamos descobrir quando estudarmos cuidadosamente sua 
significação, posição e efeito energético no zodíaco – tanto sobre o nosso planeta como 



134 

 

entre si, o que faremos em parte posterior desta seção do Tratado. 
 
Virgem é parte da triplicidade dos signos de terra; compreender esta triplicidade será 
iluminador. Os três signos de terra – Touro, Virgem e Capricórnio – são relacionados 
entre si de maneira particular em conexão com o planeta não sagrado, a nossa Terra. A 
relação que nos diz respeito aqui é a reunião e a fusão das energias destes três signos na 
Terra e seus efeitos nos reinos da natureza manifestados na nossa Terra. Seria possível 
dizer que:  
 

1. Touro – Incentivo por trás da evolução. (Impulso).   
Desejo de experiências, de satisfação. 

A Luz do Conhecimento.  
 

2. Virgem – Incentivo por trás do discipulado. (Meta). 
Desejo de se expressar, desejo espiritual. 

A Luz de Deus oculta. 
 

3. Capricórnio – Incentivo por trás da iniciação. (Serviço).  
      Desejo de liberação. Desejo de servir. 

A Luz da Vida. 
 
Todos eles expressam o desejo que se funde em aspiração e, neste processo, trazem luz 
e vida ao homem. Em Virgem, o propósito pelo qual existe a vida da forma começa a ser 
compreendido e o desejo pela satisfação pessoal começa a mudar; o desejo do homem 
de reconhecer internamente o Cristo imanente começa a exercer um domínio crescente 
até que a realidade espiritual interna seja, a certa altura, liberada da escravidão da 
matéria e comece a se expressar no mundo em sua própria natureza. Expondo o mesmo 
pensamento em outros termos, a luz do conhecimento, da qual Touro é o guardião, cede 
seu lugar à luz da sabedoria, da qual Virgem é a guardiã, e essa se submete finalmente à 
luz da iniciação em Capricórnio. Tudo isto, porém, acontece e deve acontecer no que 
esotericamente se denomina “a superfície radiante da Terra”, o plano da forma; a 
assunção ou glorificação da Virgem ainda não ocorreu, e a elevação da substância ainda 
não se realizou. É interessante observar que em Escorpião se estabelece a inevitabilidade 
desta assunção final da matéria ao céu em Capricórnio; tivemos uma primeira visão disso 
na história de Hércules em Escorpião, quando ele ergue a Hidra no ar bem acima da sua 
cabeça. 
 
Virgem simboliza as profundezas, a escuridão, a quietude e o calor; é o vale da 
experiência profunda onde os segredos são descobertos e, oportunamente, “trazidos à 
luz”; é o lugar das crises lentas, benignas e ainda assim potentes, e dos 
desenvolvimentos periódicos que se processam na escuridão, mas que levam à luz. É a 
etapa dos “olhos vendados” presente nos rituais maçônicos, e que sempre precede o dom 
da luz. Virgem representa o “ventre do tempo”, onde o plano de Deus (mistério e segredo 
das eras) amadurece lentamente e – com dor, desconforto e por meio de luta e conflito – 
se revela ao término do tempo determinado. Hoje pareceria (de maneira curiosa e 
convincente) que estamos entrando no oitavo mês do período de gestação; é 
praticamente o caso que diz respeito à humanidade pois – contando de Virgem a Aquário, 
signo no qual estamos entrando agora, vemos que há exatamente oito signos: Virgem, 
Leão, Câncer, Gêmeos, Touro, Áries, Peixes e Aquário, o que certamente é a garantia de 
que o nascimento da nova era, da nova consciência e da nova civilização e cultura é 
incontroverso e inevitável.  
 



135 

 

Faço aqui uma pausa para esclarecer um ponto relativo ao trânsito da vida humana em 
torno do zodíaco. Esta progressão ou passagem divide-se em três grandes segmentos: 
 
1. O trânsito ou progressão da humanidade em torno do zodíaco de Áries a Peixes, via 
Touro, até que em Virgem-Leão (pois esotericamente esses dois signos são considerados 
como inseparáveis) o movimento das massas libera o indivíduo para uma vida de 
progresso autoconsciente e para uma mudança do modo de progressão em torno da roda 
da vida. Isto está muito longe no passado. 
 
2. O trânsito ou progressão do homem individual na direção contrária ao da massa. Nesta 
etapa, o indivíduo percorre no sentido horário, de Áries a Touro, via Peixes. Sua vida 
então, e durante longo tempo, é eminentemente antissocial no sentido espiritual; ele é 
egoísta e autocentrado. Seus esforços são direcionados para si mesmo, para sua própria 
satisfação e empreendimentos da personalidade, e isso se torna cada vez mais 
pronunciado. Esta é a situação atual das massas. 
 
3. O trânsito ou progressão do homem reorientado de Áries a Peixes, via Touro. Nesta 
etapa final, ele volta ao mesmo método de direção, ao mesmo ritmo e padrão moderados 
do movimento anterior das massas, mas desta vez com atitudes mudadas e renovadoras 
de serviço altruísta, com uma personalidade dedicada ao serviço à humanidade e com 
uma reorientação voluntária de suas energias, convergindo-as para a realização da 
síntese e da compreensão. Será esta a situação das massas no futuro. 
 
O astrólogo do futuro deverá manter cuidadosamente em mente estes três modos de 
progressão. Tal é o plano de Deus, como podemos percebê-lo no nosso presente. Neste 
plano, Virgem representa o ventre do tempo, no qual personalidade-alma (Leão-Virgem) 
passa pelas três etapas ou ciclos citados acima. Ela representa também o ventre da 
forma e a mãe nutridora que guarda o princípio crístico em sua própria substância 
material, até que “na plenitude do tempo” possa dar à luz o Cristo-Menino. Há três signos 
principais vinculados com o princípio crístico neste período mundial:  
 
1. Virgem – Gestação – governa nove signos, de Virgem a Capricórnio, incluindo Virgem. 
 
2. Capricórnio – Parto – três signos, de Capricórnio a Peixes, até a terceira iniciação, 
incluindo Capricórnio. 
 
3. Peixes – Nascimento – aparecimento do Salvador do mundo. 
 
Ao examinar estes pontos, um outro problema se apresenta para a astrologia; mal toquei 
nele, mas trata-se de um fator determinante por seus resultados. É preciso fazer a 
distinção entre horóscopo da forma e horóscopo do princípio crístico interno vivo. Esta 
distinção condicionará a nova astrologia, mas será desenvolvida à medida que os 
astrólogos trabalharem com as hipóteses que apresentei. Reflitam sobre estes fatos 
conectados com a vida crística; vocês os conhecem bem, teoricamente, mas suas 
implicações e significados esotéricos são de difícil compreensão e muitas vezes 
espinhosos para os que foram educados à antiga, com ideias e métodos arcaicos de 
abordagem à verdade. Eles significam muito mais do que foi captado até agora.  
 
Os regentes deste signo são três: 
 
1. Mercúrio – É o regente ortodoxo. Ele expressa a energia versátil do Filho da Mente, a 
alma. É intercambiável com o Sol (o Filho) e representa o mediador ou intermediário entre 



136 

 

o Pai e a Mãe, entre o Espírito e a Matéria e, no entanto, é fruto da união dos dois. 
 
2. A Lua (Vulcano) – É o regente esotérico. Seu significado é similar ao do regente 
ortodoxo. A Lua (ou energia do Quarto Raio) é vista aqui como expressão da energia do 
Primeiro Raio, manifestando-se por meio de Vulcano. A Lua rege a forma e é a Vontade 
de Deus de se manifestar por meio da forma. 
 
3. Júpiter – É o regente hierárquico, e rege a segunda Hierarquia Criadora, a dos Divinos 
Construtores da nossa manifestação planetária (consulte a tabulação referente às 
Hierarquias). É a sétima Hierarquia Criadora e também a segunda, se contarmos as cinco 
Hierarquias não manifestadas. Na significação dos números 2 e 7, grande parte do 
mistério por trás destas Hierarquias será revelado. 
 
Por meio destes três regentes planetários são vertidas as energias do Quarto Raio, 
governando a mente por meio de Mercúrio e a forma física por meio da Lua. As energias 
do primeiro raio, que expressam a Vontade de Deus, começam a exercer controle sobre o 
homem autoconsciente (desenvolvido em Leão) e as energias do segundo raio, que 
encarnam o Amor de Deus, entram em manifestação. Vontade, Amor e Harmonia através 
do conflito são as forças controladoras que fazem do homem o que ele é, e são as 
energias governantes e direcionadoras que utilizam a mente (Mercúrio), a natureza 
emocional, o amor (em Júpiter) e o corpo físico (a Lua ou vontade esotérica) para fins da 
expressão do divino e da realização de seus propósitos. Ficará evidente para vocês que a 
tarefa de Mercúrio, em conexão com a humanidade, progrediu de maneira muito 
satisfatória e trouxe a humanidade ao presente grau de evolução no Caminho de 
Provação, e que a energia de Vulcano está fazendo sentir poderosamente sua presença. 
Daí as lutas que são travadas no nosso planeta entre os homens de vontade – egoístas e 
ambiciosos – e os homens de boa vontade que desejam o bem da totalidade. Quando a 
Hierarquia humana estiver plenamente desperta para as possibilidades espirituais e não 
apenas as materiais, a obra de Júpiter se intensificará de imediato e este regente benéfico 
conduzirá a família humana às vias da paz e do progresso. 
 
Virgem está precisamente relacionada, por meio de diversos regentes planetários, a oito 
outros signos do zodíaco e, portanto, é desses oito signos que nos ocupamos, porque 
eles produzem uma síntese de nove signos inter-relacionados (incluindo Virgem). Nesta 
síntese numérica inter-relacionada e fecunda inter-relação estão ocultos toda a história do 
progresso humano e o segredo do processo da manifestação divina. Caberia aqui lembrar 
certos pontos: 
 
1. Nove é o número do homem. A quarta Hierarquia Criadora é, na realidade, a nona, se 
incluirmos as cinco hierarquias não manifestadas na nossa enumeração. A Hierarquia 
humana é a quarta entre as sete que estão em expressão ativa, que estão em 
manifestação. 
 
2. Nove é o número da Iniciação no que diz respeito à humanidade. São elas: 
 
a. Cinco iniciações planetárias maiores, que o homem pode tomar. 
b. Três iniciações do sistema, das quais o Cristo já tomou duas. 

 c. Uma iniciação cósmica, que relaciona o homem a Sirius. 
 
A relação de Virgem com os oito signos exerce, portanto, uma influência decisiva sobre 
estes temas, e as nove potências unidas desempenham seu papel no desenvolvimento da 
vida crística no indivíduo e na massa dos homens. 



137 

 

 
Deste conjunto de signos e constelações ligadas a eles, três signos são omitidos: Leão, 
Libra e Capricórnio. Esses três signos são todos eles signos de crise; indicam a influência 
progressiva dos outros nove signos e as situações que resultarão das atividades deles. 
São os pontos de prova no processo da atuação das energias provenientes dos outros 
nove signos, à medida que essas energias exercem efeito sobre o aspirante individual. 
São eles: 
 
1. Leão – A Crise da Individualização. Compreende duas etapas: 
a. Poder incipiente difuso. 
b. Integração da personalidade. 
 
Significa o surgimento da personalidade e a preparação para a experiência crística. É a 
autoconsciência implicando na síntese de ordem inferior. 
 
2. Libra – A Crise do Equilíbrio. O surgimento do sentido de autodireção e equilíbrio. É o 
ponto de equilíbrio entre a alma e a forma. Significa o surgimento da livre escolha. É a 
consciência da dualidade e o esforço para equilibrar as duas. 
 
3. Capricórnio – A Crise da Iniciação. São cinco etapas e significa o surgimento da vida 
crística que vai dominando. Implica na síntese de ordem superior e no controle exercido 
pela consciência crística, que é consciência de grupo. 
 
Temos, portanto, nove signos por meio dos quais afluem as potências que são criadoras 
em seu efeito e que produzem as mudanças necessárias para o progresso da alma para 
fins da expressão divina. Temos também três signos de crise pelos quais a etapa de 
evolução é determinada. A este respeito observemos que: 
 
1. Leão, Libra e Capricórnio – Constituem o triângulo do Pai ou aspecto vontade; indicam 
o grau de desenvolvimento atingido por meio do enfrentamento das crises e das vitórias 
obtidas. 
 
2. Câncer, Virgem e Peixes – Constituem o triângulo da Mãe ou aspecto matéria, 
condicionado pela atividade inteligente. Indicam os pontos de oportunidade de tipo 
interno, no que diz respeito à consciência; portanto, temos o reconhecimento da 
consciência da massa, do indivíduo e do grupo. 
 
Um estudo acurado das ideias expostas vai se mostrar útil para estabelecer métodos e 
relações, indicando também a chave que os astrólogos podem usar para confeccionar 
horóscopos das massas. 
 
No curso do nosso estudo sobre as diversas constelações, ficará evidente para vocês que 
a principal função dos planetas é a de ser agentes de distribuição das energias que 
emanam do zodíaco, tais como convergem ao nosso sistema solar e são atraídas para o 
nosso planeta. Os estudantes devem compreender de maneira mais profunda que a base 
das ciências astrológicas é a emanação, transmissão e recepção de energias e sua 
transmutação em forças pela entidade que as recebe. As energias dos diversos signos 
são atraídas pelos diferentes planetas, de acordo com seu grau de desenvolvimento e 
pelo que esotericamente se denomina de “antigas relações” entre as entidades que 
animam esses planetas e as constelações. Esta relação existe entre os seres e se 
fundamenta na Lei da Afinidade. É esta Lei da Afinidade que produz a atração magnética 
e a resposta dinâmica entre as constelações e os planetas no sistema solar, e entre um 



138 

 

determinado planeta e as formas de vida em outro planeta e as “energias iminentes”, 
como são denominadas, que estão sendo recebidas de uma fonte maior. A capacidade de 
receber e de se beneficiar das energias planetárias (elas próprias recebidas conforme 
emanam de alguma constelação) depende do grau de evolução que determina a 
receptividade e a capacidade de resposta do mecanismo de recepção. Este fato constitui 
uma lei inalterável que explica o poder de certos planetas que até agora não foram 
descobertos e que, portanto, pouco tiveram a ver com a evolução até agora, devido à falta 
de resposta das formas de recepção). Os planetas, as energias e as forças sempre 
existiram, mas permaneceram não factuais e, portanto, não descobertas devido à 
inexistência de instrumentos de resposta necessários. Portanto, não exercerão nenhum 
efeito sobre a vida e a história de um indivíduo, e só se tornarão potentes e “animando 
magneticamente” quando o homem alcançar certo ponto de desenvolvimento e começar a 
se tornar sensível às influências mais elevadas e estiver se preparando para percorrer o 
Caminho. Esta aptidão indica que seu mecanismo de resposta (a personalidade tríplice), é 
mais sensível que no caso do homem comum e está apto a responder a uma faixa de 
vibrações mais elevadas do que seria possível de outra maneira. Também nisso reside a 
diferença entre os planetas sagrados e os não sagrados. Os Senhores dos planetas (as 
Vidas de Raio ou Logos planetários) também Eles, em seu próprio nível, estão 
desenvolvidos de forma desigual, alguns se encontram mais avançados que outros no 
caminho cósmico de desenvolvimento espiritual. Aqueles que estão definidamente no 
Caminho Cósmico do Discipulado são considerados como Vidas animadoras de planetas 
sagrados, enquanto os que se encontram no Caminho Cósmico do Probacionário se 
expressam por meio dos planetas não sagrados. Desenvolverei este tema mais à frente 
neste Tratado. O ponto que procuro indicar aqui é que tudo isto é questão de 
desenvolvimento da receptividade e da sensibilidade. 
 
Na roda revertida, por meio dos regentes planetários (conjuntamente ativos, do lado 
ortodoxo e do lado esotérico), o homem no Caminho descobre que é capaz de responder 
a um número muito grande de energias que chegam a ele de muitos ângulos e direções, 
daí as dificuldades do homem no Caminho do Discipulado. Quando ele se torna um 
iniciado, esta faixa de vibrações aumenta rapidamente e ele se torna receptivo às 
energias tabuladas sob o termo hierárquicas, que têm relação com as doze Hierarquias 
Criadoras. As forças destas Hierarquias (que não são planetárias nem do sistema) 
alcançam o iniciado, passam através dele e despertam o grande grupo de respostas que, 
oportunamente, dão a ele consciência do sistema e fazem dele um servidor do mundo em 
Aquário e em um salvador do mundo em Peixes. Temos aqui uma indicação útil a respeito 
do período mundial em que estamos entrando agora, e que será cada vez mais evidente 
para vocês (se refletirem sobre as minhas palavras) porque estamos avançando para um 
signo no qual os postos de iniciados aumentarão grandemente. Na etapa da iniciação, as 
energias dos signos e suas constelações (deveria dizer constelações assistentes, pois 
expressaria a situação de maneira mais precisa do que o modo comum de dizer) chegam 
de forma mais pura e por uma via mais direta do que no Caminho do Discipulado e das 
primeiras etapas do desenvolvimento evolutivo. O iniciado é capaz de responder às 
influências planetárias, do sistema e cósmicas e se torna – se posso me expressar assim 
– uma lente através da qual “as inúmeras luzes que são a própria energia” podem fluir e 
se enfocar em nosso planeta. O iniciado sintoniza sua consciência com essas energias e 
assim se torna um servidor planetário. 
 
O outro ponto que gostaria de abordar aqui é o fato de que certos raios se expressam por 
meio de dois planetas. Por exemplo, o quarto Raio de Harmonia através do Conflito nos 
chega por meio da Lua e de Mercúrio, enquanto que o primeiro Raio de Vontade ou Poder 
nos chega por meio de Vulcano e Plutão. A verdadeira razão disto é um dos segredos da 



139 

 

iniciação e está oculta no destino da quarta Hierarquia Criadora e na vontade-de-se-
manifestar do Senhor da nossa Terra, Ele próprio estando no terceiro Raio de Inteligência 
Ativa. D’Ele é dito que “quando a terceira grande Energia estiver ligada com a quarta 
Hierarquia Criadora, o mistério do Sete que se tornou perfeito será compreendido”. Um 
dos significados mais evidentes desta afirmação se encontra no desenvolvimento da 
inteligência e do amor no iniciado e, na oportunidade desta expressão manifestada e na 
última iniciação maior, ele será capaz de responder à síntese das energias que emanam 
dos “sete Espíritos ante o trono de Deus”. São Eles os representantes dos sete Rishis da 
Ursa Maior e de seu outro polo, as sete Irmãs das Plêiades, reconhecidas simbolicamente 
como as sete Esposas dos Rishis da Ursa Maior. Temos aqui, em relação ao nosso 
sistema solar, outro grande triângulo de energias, cujos pontos focais em nossa Terra são 
os sete Espíritos ante o Trono. Trataremos deste triângulo mais à frente. Agora, quero 
simplesmente me referir a ele nos seguintes termos: 
 
1. Os sete Espíritos que respondem aos sete planetas sagrados. Eles são: 
a. Expressões da vida divina na Terra. 
b. Pontos focais para os Senhores dos sete raios. 
c. Regentes dos sete planos de consciência e da manifestação. 
d. Representantes, porque respondem aos: 
 
2. Sete Rishis da Ursa Maior, que são: 
a. Expressões da Vida d’Aquele Sobre O Qual Nada Se Pode Dizer. 
b. Pontos focais positivos para as sete energias cósmicas maiores. 
c. Regentes das sete Hierarquias Criadoras. 
d. Relacionados como polos positivos às: 
 
3. Sete Irmãs ou as sete Plêiades, que: 
a. São as expressões do dualismo da manifestação em sua relação com os sete Rishis. 
b. Propiciam o polo negativo para o aspecto positivo dos sete Rishis. 
c. Fusionam com as energias positivas da Ursa Maior e atuam de maneira unida por meio 
de sete dos signos do zodíaco.  
 
 
Temos aqui novamente a complexidade das forças atuando sobre o nosso planeta e 
aumentando em número e potência, à medida que os veículos de resposta do planeta se 
tornam mais desenvolvidos e mais sensíveis e, portanto, aptos a uma reação mais rápida 
às inúmeras forças que fazem impacto sobre as formas de vida no nosso planeta. Um 
sério e perito astrólogo que trabalha com os Mestres da Grande Loja Branca observou 
que “quando a humanidade for capaz de compreender a diferença que existe entre os 
signos e as constelações, de compreender a natureza da polaridade das energias e de 
responder às Três Realidades cósmicas, às doze Energias cósmicas, aos sete Impactos 
planetários e ao efeito recíproco das doze Hierarquias Criadoras, então e somente então 
ela verá uma luz radiante e o destino do nosso Logos solar será finalmente determinado”. 
Por trás desta afirmação há três significados: um para o homem inteligente comum, outro 
para os discípulos, e o terceiro para os iniciados acima do terceiro grau. 
 
Como indiquei anteriormente, o signo de Virgem é relacionado a nove constelações, e 
nisto reside tanto uma profecia como uma garantia. Aquilo que este signo vela e oculta é 
potencialmente responsivo a nove correntes de energias, as quais – atuando sobre a vida 
dentro da forma e evocando resposta da alma – produzem os “pontos de crise” e os 
“momentos de desenvolvimento explícito” aos quais me referi ao falar de Leão-Libra-
Capricórnio. 



140 

 

 
Por meio de Mercúrio, Virgem entra em estreita relação com três constelações –Áries, 
Gêmeos e Escorpião. Temos aqui outra vez um triângulo de energias de grande 
importância na vida do Cristo-Menino que Virgem guarda, nutre e oculta em si. Por meio 
de Áries e Escorpião, a vida e a manifestação crísticas são integradas com as da quarta 
Hierarquia Criadora. Nisto há um grande mistério que diz respeito à dupla manifestação 
do princípio crístico, tanto na forma como em sua manifestação espiritual – em seu 
próprio plano. Também aqui aparece o verdadeiro significado das palavras que 
encontramos na Bhagavad Gita, quando Krishna (o princípio crístico) diz a Arjuna (o 
discípulo mundial ou aspecto forma desenvolvido): “Tendo preenchido o Universo com um 
fragmento de Mim mesmo, Eu permaneço”. Temos aqui uma referência esotérica à 
identidade essencial do Filho com o Pai, o “Uno Imperecível”, e com a Mãe eterna; isto é, 
entre o espírito e a matéria. É este o mistério fundamental de Virgem, e que será revelado 
quando as energias que afluem de Gêmeos para Virgem, por meio do planeta Mercúrio, 
tiverem realizado seu trabalho, pois Gêmeos é uma expressão da Quarta Hierarquia 
Criadora não manifestada, um dos grupos de Vidas superiores que se encontram logo 
acima das Sete que condicionam as vidas do nosso sistema. Essas Vidas alcançaram 
Sua meta, mas Suas energias ainda são dirigidas e enfocadas sobre o nosso planeta. 
Elas não são “não manifestadas” no caso de planetas tão desenvolvidos como são Urano, 
Júpiter ou Saturno.  
 
Nesta tripla relação de três grandes constelações é possível observar uma característica 
muito clara, que é sua dualidade essencial – cujo efeito é evidente e está presente em 
Virgem de maneira tão relevante. Áries vê o começo ou o estabelecimento da relação 
entre espírito e matéria. Gêmeos é claramente um signo de dualidade e significa a relação 
dessas duas energias maiores na humanidade, a quarta Hierarquia Criadora. Este 
dualismo é acentuado de maneira ainda mais estreita e compreensível em Escorpião, no 
qual a nota do ciclo evolutivo dominante é “o Verbo feito Carne”. É o signo em que o 
Cristo demonstra Seu controle sobre a matéria, sob a forma do discípulo triunfante. 
Espírito e matéria (Áries), alma e corpo (Gêmeos), a mãe e o filho (Virgem), o Verbo e a 
Carne (Escorpião) – temos aqui os quatro signos do dualismo criador e da evolução inter-
relacionada que apresentam e descrevem a potência e os objetivos da quarta Hierarquia 
Criadora. Quando Mercúrio, o Mensageiro divino, o princípio da ilusão e a expressão da 
mente superior ativa, tiver cumprido sua missão e “conduzido a humanidade para a luz”, e 
quando o Cristo-Menino tiver saído do ventre do tempo e da carne para a luz do dia e da 
manifestação, então a obra desse grande centro que chamamos de Humanidade estará 
cumprida. Reflitam sobre isto, porque o significado da astrologia esotérica emergirá com 
mais clareza em suas mentes se puderem compreender a quádrupla atividade de 
Mercúrio e a inter-relação destes quatro signos do zodíaco – conectados, como são, com 
o Quaternário logoico. 
 

É também neste signo que a Lua, em seu próprio direito de antiguidade e do controle que 
ela exerce por uma forma-pensamento ancestral, velando igualmente tanto Vulcano como 
Netuno, conecta as forças de Virgem com as energias de Touro, Câncer e Aquário. Isto é 
particularmente importante porque nesta relação temos a conexão do aspecto construtor 
da forma com o aspecto consciência, o qual, em um alto grau de desenvolvimento, 
provoca a manifestação do princípio crístico ou Cristo-Menino. Esotericamente se diz que 
quatro dos nomes pelos quais o Avatar Cristo é chamado são: 
  
1. O Desejo de todas as Nações.   Touro  Cruz Fixa. 
2.  Aquele a Quem as massas pressentem  Câncer  Cruz Cardeal. 

ou antecipam.  



141 

 

3. Aquele que é para Ela o propósito  Virgem  Cruz Mutável.  
da existência. 

4. Aquele que mostra a luz e dá a água Aquário  Cruz Fixa. 
 
Todos estes signos indicam formas de consciência condicionadas e manifestadas pelas 
energias desses signos, cumprindo de maneira cíclica e incessante sua tarefa 
determinada. Portanto, dizem respeito, antes de tudo, à etapa do discipulado e à 
manifestação de um discípulo solar. Daí as duas energias provenientes da Cruz Fixa. 
Esta é, portanto, uma das cruzes intermediárias que relacionam as três maiores, e há 
muitas assim. 
 
Virgem está relacionada a Touro por Vulcano, que traz o que pode ser chamado de 
aspecto resistência da vontade-de-ser, que conduz o Filho de Deus encarnado pelas 
experiências do período de escuridão em que a personalidade se torna a Mãe na etapa 
de gestação, pelo período da infância no plano físico e pela etapa da adolescência, até 
que o iniciado atinja a plena maturidade. Para isto é preciso persistência, resistência e 
continuidade de esforço, e é uma das características transmitidas ou estimuladas pelas 
energias que são vertidas de Vulcano. Vocês poderão compreender que se trata de 
atributos do primeiro raio e que são o polo oposto do que geralmente se acentua, isto é, a 
morte ou atividade do aspecto Destruidor. Touro é uma expressão da terceira Hierarquia 
não manifestada, da qual nada sabemos, exceto que ela diz respeito à luz que libera da 
morte. Em consequência, temos: 
 
Touro        Iluminação. 
Vulcano      Primeiro Raio ou resistência. 
Terceira Hierarquia Criadora   Luz liberadora. 
Virgem A vida crística latente e não expressa (como é a 

3ª Hierarquia Criadora). 
Lua. A natureza da forma, a substância da chama que 

ilumina o caminho. 
 

 
Um vasto campo de pesquisa psicológica em conexão com todas as constelações, os 
planetas e as Hierarquias está indicado acima, mas é de natureza muito ampla para me 
permitir abordá-lo neste Tratado. Constituirá a astrologia do futuro e começará a ser 
compreendido quando a consciência de grupo e a continuidade de consciência estiverem 
estabelecidas entre os homens. Porém, como ginástica mental e indicador de 
possibilidades, este conceito pode lhes ser útil, porque alarga o horizonte e indica o 
maravilhoso alcance do plano divino e a síntese que subjaz na manifestação. 
 
Netuno é, como bem sabem, o Deus das Águas, e o termo “água” abrange muitos 
ângulos da sabedoria esotérica, tais como:  
 
1. Todo o conceito da matéria – universal e discriminada. 
2. As “águas da substância”. 
3. O oceano da vida. 
4. O mundo da miragem e das reações astrais. 
5. O plano astral como um todo. 
6. O desejo e a natureza emocional. 
7. O mundo da encarnação enfocada pelas massas. 
8. A existência das massas, como em Câncer. 
 



142 

 

De todos estes atributos ou condições do polo feminino da existência (o aspecto material), 
a constelação de Câncer é notavelmente simbólica. Ela precede Leão, o signo da 
individualidade e do esforço autoconsciente e diz respeito ao lento ritmo da vida das 
massas – seja sob a forma da atividade instintiva, seja sob a das reações de uma 
consciência imposta, resultado da experiência escolhida após a iniciação. Ela exprime a 
vida das massas que leva à vida de grupo após a experiência da iniciação, que o seu polo 
oposto, Capricórnio, representa e que encontra plena expressão em Aquário, 
completando assim a experiência de Leão e fusionando-a com a de Câncer e Capricórnio. 
Estes seis signos: 
 
 Câncer  Leão   Virgem 
 Capricórnio  Aquário  Peixes 
 

formam uma outra estrela de seis pontas de profunda significação, que é a contraparte 
subjetiva da estrela de seis pontas (os triângulos entrelaçados) que chamamos de Selo do 
Rei Salomão. Este entrelaçamento dos dois triângulos mencionados constitui o que se 
chama de um triângulo da humanidade e – de acordo com as teorias da Ciência dos 
Triângulos – este triângulo diz respeito à relação do indivíduo com o conjunto da 
humanidade e do discípulo com o grupo. Estes triângulos merecem um estudo muito 
cuidadoso. É o planeta Netuno que exerce um papel preponderante para suscitar em 
Câncer uma tal atividade que uma aceleração adequada possa ser iniciada, a qual 
resultará na progressão (por meio dos signos intermediários) para Aquário. 
 
Gostaria de agregar algo mais ao ensinamento sobre a roda da vida e seu movimento 
revertido que acontece em uma determinada etapa da evolução. Também chamarei a 
atenção sobre o fato de que a dificuldade do problema e a intensificação da vida da 
dualidade consciente que marca as primeiras etapas do Caminho do discipulado até o 
ponto imediatamente anterior à terceira iniciação fundamentam-se na roda do zodíaco, 
trazendo as influências à vida da natureza da forma segundo o processo normal; as 
miríades de vidas que constituem a forma são condicionadas pelos signos do zodíaco se 
sucedendo em sua ordem normal – no sentido dos ponteiros do relógio – devido à 
precessão dos equinócios, enquanto que a vida do discípulo, centrada na consciência da 
alma é regida (ou, diria, deveria ser regida) pela roda avançando no sentido contrário ao 
dos ponteiros do relógio. Os dois movimentos estão em forte oposição e, falando em 
termos simbólicos, produzem em certo momento aquele “dilaceramento” que sempre 
precede a iniciação e a iluminação, como testemunham todos os místicos e iniciados. Na 
realidade, é isto que produz a destruição do véu da ilusão, à qual o Novo Testamento se 
refere simbolicamente como “o véu do templo se rasgou em dois, de alto a baixo”. É este 
o resultado da atividade dual da Grande Roda; precede a noite escura da alma, quando o 
homem fica suspenso entre o céu e a terra e clama:  
 

“Onde está o Deus que me abandonou? Não O vejo em lugar algum e 
todos os outros deuses se foram. Estou só, despojado, mas não tenho 
medo. Vejo a escuridão da forma; vejo a escuridão do espírito distante 
e toda a luz da alma parece ter desaparecido”. Segue-se então o grito 
triunfante: “Sei que sou a Luz de Deus. Nada mais existe”. 

 
Por meio da Lua e também de Júpiter, Virgem se relaciona com Aquário, o que significa, 
neste caso, com a sétima Hierarquia Criadora, ou a substância atômica com a qual o 
corpo denso de manifestação deve ser construído para que a vida crística (que a Virgem 
alimenta) se manifeste verdadeiramente. A causa da manifestação é, falando em termos 
esotéricos, o estímulo das “vidas mortas” (a chamada substância inorgânica), para que 



143 

 

entrem em atividade e sejam úteis à vida crística positiva, que é precisamente o agente 
do estímulo. Por isso a Lua é o símbolo da resposta destas vidas mortas ao impacto 
espiritual que vem de fora. A ideia central do ocultismo, de que até o menor átomo de 
substância contém em si o germe do que pode responder à energia espiritual, está 
preservada para  nós no ensinamento sobre a influência de Júpiter, o agente do segundo 
raio do espírito crístico. 
 

Em conexão com Júpiter, como se poderia esperar pelo estudo dos raios, Virgem está 
relacionada com Sagitário e Peixes. Trata-se de um impacto exotérico, mas que provoca 
um estímulo constante na vida do Cristo que mora internamente. Sagitário rege ou 
condiciona (pois é o que esta palavra significa) a atividade dos senhores lunares que, com 
sua própria substância, constroem o corpo do homem. Em consequência, ficará evidente 
porque, quando um homem começa a atividade unidirecionada de Sagitário e se torna um 
discípulo dedicado é possível para ele dominar a personalidade e governá-la para que, 
oportunamente, ela se torne o veículo da alma, o que explica também a reação da 
personalidade contra este controle. Devido a fatos como este, a astrologia está destinada 
a se tornar uma das ciências mais importantes do futuro; quando isto acontecer, o 
controle da personalidade será exercido cientificamente; as influências planetárias serão 
plenamente utilizadas, como também as energias provenientes dos signos, à medida que 
aparecem ciclicamente, e haverá um esforço especial, por exemplo, para obter certos 
aspectos de controle durante o mês em que o Sol se encontrar no signo de Sagitário.  
 
A relação existente entre Virgem e Peixes (entre a Virgem-Mãe e as Deusas-Peixe) é bem 
conhecida, porque são polos opostos e suas funções são intercambiáveis de maneira 
específica. Na revolução da roda comum, Áries e Escorpião marcam o começo e o fim, e 
culminam na personalidade integrada e capacitada. Exotericamente, são o Alfa e o 
Ômega. Na vida do discípulo, Virgem e Peixes estão na mesma relação. Peixes culmina o 
trabalho realizado durante este grande ciclo mundial. O estudo da tabulação das nove 
constelações com seus signos nos dará uma ideia da história da criação mencionada 
acima. 
  

1. Áries  Começo   Cruz Cardeal. 
2. Gêmeos  Relação   Cruz Mutável. 
3. Touro  Desejo   Cruz Fixa. 
4. Câncer  Movimento   Cruz Cardeal. 
5. Escorpião  Teste-Prova   Cruz Fixa. 
6. Sagitário  Direção   Cruz Mutável. 
7. Aquário  Serviço   Cruz Fixa. 
8. Peixes  Salvação   Cruz Mutável. 
9. Virgem  A MÃE   CRUZ MUTÁVEL. 

Surge daí um ponto interessante: os quatro braços da Cruz Mutável estão representados 
nesta inter-relação, indicando a conclusão da atividade da Cruz Mutável, a saber, a etapa 
preparatória da evolução que preparou o homem para ascender com êxito à Cruz Fixa. A 
personalidade está capacitada para ser a mãe do Cristo. 
 
Se considerarmos os dois sistemas solares (o passado e o presente) como uma unidade, 
seria possível dizer que:  
 
1. A Cruz Mutável regeu o primeiro sistema solar. Naquele sistema, no atual e neste 
sistema solar, e para a humanidade em massa, esta Cruz rege ou governa o Caminho de 
provação (que é, na realidade, toda a experiência da vida, anterior ao Caminho do 
discipulado). 



144 

 

 
2. A Cruz Fixa rege o sistema solar atual e corresponde ao Caminho do discipulado. 
 
3. A Cruz Cardeal governará e regerá o próximo sistema solar e, no atual sistema, rege o 
Caminho da iniciação, trilhado pelos expoentes da humanidade. 
 
O fato de que todas as quatro energias da Cruz Mutável, três da Cruz Fixa e duas da 
Cardeal afluem no signo de Virgem em graus e potências relativos, indica a importância 
fundamental deste “signo de recepção”, como é chamado. Todas as nove energias são 
necessárias para levar o homem ao ponto em que o mundo e a influência de dois 
sistemas solares tenham cumprido sua tarefa de: 
 
1. Preparar o veículo de recepção e de proteção, que é a personalidade, a forma, o 
homem autoconsciente. 
 
2. Trazer assim à manifestação o homem oculto no coração, o Cristo interno, a alma, o 
homem consciente de grupo. 
 
O objetivo e a culminação da atividade da Cruz Cardeal no decorrer do próximo sistema 
solar estão ocultos na revelação dada ao homem que tomou a terceira iniciação. 
Naturalmente, esta revelação tem relação com o Espírito, o primeiro aspecto da 
divindade, ou com a Mônada, a expressão da consciência divina. Porém, enquanto o 
homem não tiver tomado esta iniciação, ele não se beneficiará em nada do que eu possa 
lhe dizer a esse respeito, pois para transmiti-lo as palavras são inúteis e, na realidade, 
são inexistentes.  
 
Como já lhes disse, os Instrutores esotéricos da Hierarquia consideram que Virgem está 
identificada com o terceiro aspecto da divindade, com  o princípio mãe, e acredita-se que 
seja a direcionadora das energias que foram desenvolvidas e reconhecidas no primeiro 
sistema solar. Por esta razão, neste nosso sistema solar, Virgem está sujeita 
principalmente às influências das energias de segundo, quarto e sexto raios por meio de 
Júpiter (segundo raio), da Lua e de Mercúrio (quarto raio) e de Netuno (sexto raio). A Lua 
e Mercúrio juntos indicam a atividade da mente inferior e superior e, portanto, estão 
relacionados ao terceiro raio de Inteligência Ativa, que regeu o primeiro sistema solar. Em 
consequência, só existe um planeta, Vulcano, que clara e genuinamente é canal das 
energias de Primeiro raio. Os astrólogos avançados vão desenvolver esses pontos mais 
adiante, que na atualidade significam pouco. 
 
Há um outro ponto com relação às influências planetárias que gostaria de mencionar aqui, 
porque ele enfatiza mais uma vez a posição sintética de Virgem e sua contribuição como 
ponto focal de grande importância para a distribuição de energia para a quarta Hierarquia 
Criadora. Júpiter rege quatro signos, e cada um deles representa um elemento diferente 
dos quatro que estão se expressando nos três mundos da evolução humana. A tabulação 
a seguir deixará isso um pouco mais claro: 
 
Virgem   Peixes   Sagitário      Aquário 
Terra   Água   Fogo   Ar  
O Cristo Oculto O Salvador Oculto O Mestre Oculto O Servidor Oculto. 
 

Júpiter – regente e transmissor da EXPANSÃO 
 

No signo de Virgem, o lugar e o modo de expressão dos planetas são de sumo interesse, 
embora dos mais esotéricos em seu alcance e dos mais difíceis de compreender. 



145 

 

 
Mercúrio está exaltado neste signo, porque a mãe é necessariamente regida por seu filho, 
o Filho da Mente, que é também o Filho de Deus. Ela é a protetora deste filho e 
responsável pelo seu desenvolvimento e pela experiência que ele irá adquirindo 
lentamente. Mercúrio, sendo o Mensageiro dos Deuses e o Agente do controle que Eles 
aplicam, é portanto o Agente do terceiro aspecto (inteligência ativa) de um ponto de vista, 
e do segundo aspecto (amor-sabedoria) de outro. Considera-se que ele incorpora os dois 
aspectos do princípio mental, a expressão da mente concreta e da mente abstrata de 
Deus. A mente concreta inferior foi desenvolvida no primeiro sistema solar, e a mente 
superior, abstrata e intuicional, a razão pura, está se desenvolvendo no sistema atual. 
Mercúrio é a síntese de manas-budi, mente-sabedoria, que se expressa por meio da alma 
humana. Mercúrio rege a ponte, o antahkarana. Em Virgem, Mercúrio alcança seu pleno 
poder, pois Virgem é inteligência e o Cristo oculto é sabedoria ou razão pura. 
 
Vênus, puro amor-sabedoria, vem à geração neste signo e “ocultamente desce à Terra”, 
representando (como A Doutrina Secreta assinalou tão cuidadosamente) o dom da mente 
e da divindade, encarnados no Filho da Mente e daí a descida do princípio crístico à 
geração, isto é, à matéria. Virgem e Vênus, juntos, são dois aspectos da inteligência. O 
simbolismo da descida do Espírito no ventre da virgem-mãe está conservado para nós no 
fato astrológico de que Vênus está em queda neste signo; esotericamente, desaparece de 
vista e se desvanece na escuridão. Netuno, a expressão do Sexto Raio de Devoção 
Idealista torna-se naturalmente mais impotente neste signo e, junto a isso, seu “poder é 
diminuído” pois o estímulo e o impulso da devoção e do desejo cedem lugar, neste 
potente signo, aos processos naturais da produção da forma e à atividade silenciosa que 
vai se processando no ventre do tempo e do espaço. 
 
Júpiter, apesar de seu poder latente, está também “diminuído” naquele momento, porque 
o segundo aspecto da divindade, o Filho, isto é, o germe do Cristo que virá, o Filho da 
Mente, desce às profundezas e fica temporariamente velado ou oculto. Recomendaria aos 
astrólogos do futuro que fizessem um cuidadoso exame das quedas, exaltações e 
diminuições de poder que ocorrem em cada um dos signos zodiacais. Este problema deve 
ser considerado no todo, e não tão especificamente do ângulo dos horóscopos da 
personalidade. Quando os planetas estiverem corretamente relacionados com os raios 
que expressam,  o tema mais vasto da vida da alma aparecerá; estes planetas 
condicionam a personalidade, mas não no mesmo sentido como as circunstâncias 
materiais (corpo físico e ambiente material) condicionam o conjunto dos homens. Reflitam 
sobre isto. 
 
Com relação aos decanatos, observaria que o que estou constantemente enfatizando 
neste tratado é que o astrólogo deve estudar o horóscopo de um indivíduo do ângulo da 
posição que ele ocupa na roda do zodíaco e levar em conta a direção em que ele está 
indo. Estaria se deslocando em torno da roda como personalidade, ou avançando como 
alma? O conflito a que todos os discípulos são submetidos pode ser atribuído ao fato de 
que a vida da forma do discípulo é influenciada por um dos sentidos de rotação da roda, 
enquanto que o aspecto consciência é influenciado em outro sentido, na direção reversa. 
O discípulo entra no signo sob a influência do decanato que, para ele, é o primeiro, mas 
que é o terceiro para o homem comum. Isto é interessante e está ilustrado para nós de 
maneira prática pela constelação na qual estamos entrando agora. Os três decanatos de 
Aquário são, do ponto de vista do discípulo, Saturno, Mercúrio e Vênus. É nesta ordem 
que eles exercem efeito sobre o discípulo e o leva na direção desejada, oferecendo-lhe a 
oportunidade, por meio do conflito, da iluminação da mente e, oportunamente da 
realização do amor fraterno, que é sabedoria. Em linguagem comum, a massa dos 



146 

 

homens passaria pelo signo via Vênus, Mercúrio e Saturno, pois o homem não 
desenvolvido é influenciado pelas qualidades que podem ser mais bem descritas como 
mente instintiva ou afeição (Vênus), que é amor fraternal embrionário; pelo lento 
desenvolvimento da mente por meio da atividade de Mercúrio e, afinal, como resultado 
deste desenvolvimento, sobrevém o conflito e Saturno oferece a oportunidade de sofrer e, 
pelo sofrimento, aprende-se a escolher corretamente, a analisar e a decidir em favor dos 
valores superiores. O astrólogo deve considerar cuidadosamente estes pontos. Porém, 
atualmente estamos em um momento de crise e o problema toma implicações mais 
amplas, pois, pela primeira vez em sua história, a humanidade está começando a 
ascender à Cruz Fixa do discípulo, revertendo assim seu modo de progressão na roda 
zodiacal. A humanidade – como um todo, considerando-se a grande proporção de 
aspirantes e pensadores idealistas reflexivos – está entrando em Aquário pela porta 
aberta de Saturno. Ao mesmo tempo, um grande número de homens se encontra na 
etapa instintiva, destituídos da capacidade de pensar e sua consciência é 
predominantemente atlante. Eles entram via Vênus e daí o conflito. 
 
Segundo Sepharial, os três decanatos nos quais Virgem está dividido são regidos pelo 
Sol, Vênus e Mercúrio, enquanto que Alan Leo nos diz Mercúrio, Saturno e Vênus. 
Gostaria de lhes lembrar um ponto que os astrólogos muitas vezes esquecem: no caso do 
discípulo, Mercúrio e o Sol são termos intercambiáveis. Quando o discípulo se 
conscientiza de que ele mesmo é Mercúrio, o Filho da Mente e, portanto, uno com o 
Cristo Universal, “o Sol e no entanto o Filho de Deus” (como é denominado 
esotericamente), ele então é um iniciado. Portanto, a indicação de regentes dada por Alan 
Leo é a realmente esotérica. Quando o discípulo reconhece Saturno como o Deus que 
oferece oportunidade e não o sente apenas como a Deidade que traz desastres, então ele 
está no Caminho do Discipulado, em verdade e de fato, e não apenas teoricamente. 
Quando Vênus é a fonte da sabedoria e a expressão da transmutação da mente em 
intuição e do intelecto em sabedoria, o homem está pronto para a iniciação. Está 
alcançando rapidamente a liberação. A fragilidade dos regentes dos decanatos como 
indicados por Sepharial reside no fato de que tanto Mercúrio como o Sol são um só e, 
portanto, a escolha é redundante. Ele omite Saturno e, devido a esta omissão, falando em 
termos esotéricos, “a porta não está aberta”. 
 
Além disso, as notas-chave deste signo comunicam claramente seu significado, e não 
precisam de explicação. Na roda comum o comando é emitido nas seguintes palavras, 
que estabelecem a atividade de Virgem: “E o Verbo disse: Que reine a Matéria”. 
Posteriormente, na roda do discípulo, a voz surge da própria Virgem e diz: “Eu sou a mãe 
e o filho. Eu, Deus, matéria sou”. 
 
Reflitam sobre a beleza desta síntese e este ensinamento, e saibam que vocês mesmos 
disseram a primeira palavra como alma ao descer ao ventre do tempo e do espaço em um 
passado muito distante. Chegou a hora em que podem, se assim quiserem, proclamar a 
sua identidade com os dois aspectos divinos – matéria e Espírito, a mãe e o Cristo. 
 
 
LEO, O LEÃO 
 
Como estamos entrando na Era de Aquário, na qual o espírito de Aquário será posto em 
evidência em sua universalidade e seu senso de “distribuição geral”, é inevitável que se 
atinja um ponto de crise. O verdadeiro tipo de Leão deve reagir de maneira nova e 
especial à oportunidade oferecida, e quando digo tipo, refiro-me àquelas pessoas cujo Sol 
está em Leão, ou que têm Leão no ascendente. A razão para isso está no fato de que 



147 

 

Leão é o oposto polar de Aquário, e a interação de energias entre os dois é muito mais 
potente que em qualquer outro período da história racial. Trata-se de um fato que vocês 
não estão em posição de verificar, mas que afirmo como estabelecido. É por esse fato 
que temos o aparecimento de ditadores em vários países nesta época, e é por esse 
mesmo motivo que no ciclo atual (antecâmara da Nova Era) tenhamos esta atitude 
marcante desses ditadores – uma atitude que muitas vezes é ignorada, mas que tem 
verdadeiro valor para a raça. É a atitude que leva à síntese da vida nacional, de seus 
objetivos e intenções. Um exemplo típico desta atitude é a de Hitler. Não importa qual seja 
nossa opinião pessoal sobre ele, não cabe dúvidas de que ele unificou, produziu fusão e 
misturou os diversos elementos da raça germânica. Esta atividade é de natureza 
aquariana, mas em seu aspecto mais indesejável e mais baixo. É também da natureza de 
Leão, porque as pessoas que podem produzir esses resultados têm que ser 
necessariamente autoconscientes de maneira muito intensa, característica principal da 
pessoa de Leão. O papel que Leão possa ter exercido no horóscopo pessoal de Hitler não 
saberia dizer, pois não investiguei, mas desempenha um papel muito importante no 
horóscopo de sua alma. 
 
Gostaria de sugerir aos astrólogos modernos que fizessem o horóscopo das pessoas 
dominantes no mundo atual, considerando os planetas que lhes indiquei como regentes 
esotéricos; todas as pessoas avançadas e as que exercem um papel importante estão no 
caminho do discipulado ou se aproximando dele, e a influência dos planetas esotéricos, 
portanto, está se tornando cada vez mais potente. Poderia ser muito esclarecedor e 
ensinar muitas coisas. A tendência à fusão, mesclagem, consolidação e a contrapartida 
espiritual desta unidade é mais forte hoje do que antes e os tipos capazes de realizar isso 
exotericamente devem ter Leão em uma posição eminente em alguma parte de seu 
horóscopo, ou o Sol dominando alguma casa importante. Se os horóscopos não 
comprovam isso, é porque a hora, o momento e o dia exatos do nascimento não foram 
determinados com precisão. 
 
Leão é o quinto signo do zodíaco, o que indica que ele é parte do misterioso número dez 
– o número da perfeição, uma perfeição relativa, antes de entrar em um novo ciclo de 
progresso. Em consequência, isto vincula Leão com Capricórnio, o décimo signo do 
zodíaco, porque é o processo de iniciação que faz da pessoa autoconsciente um indivíduo 
consciente de grupo. Escolho estas palavras com cuidado e precaução. Na roda revertida, 
é o oitavo signo, o signo do Cristo e da Realidade que mora internamente. Portanto, 
marca – dessa maneira – um novo ciclo. Quando a autoconsciência nasce (como no 
momento da individualização) inicia-se um novo ciclo. Este significado numérico vincula 
Leão com Escorpião (o oitavo signo do zodíaco) de maneira efetiva e por isso temos o 
triângulo Leão-Escorpião-Capricórnio, associado à humanidade e indicando os três 
pontos importantes de crise na trajetória do homem:  
 
a. Autoconsciência ou conscientização humana. Unidade – Leão. 
b. Consciência das dualidades conflitantes. Discipulado – Escorpião. 
c. Consciência de grupo como iniciado. Unidade – Capricórnio. 
 
 
Este signo é um signo de fogo e o mais eminente na atualidade. Os Filhos da Mente, os 
Filhos de Deus autoconscientes, são antes de tudo Filhos do Fogo, pois nosso “Deus é 
um Fogo consumidor”. Há neles essa qualidade singular capaz de queimar e destruir, e 
assim extirpar tudo que impede sua expressão essencialmente divina. Gostaria que 
mantivessem em mente a natureza purificadora do fogo. Há dois elementos da natureza 
que, na consciência pública, estão vinculados com a ideia de purificação – um é a água e 



148 

 

o outro é o fogo. É nesse sentido que os signos de água, Câncer – Escorpião – Peixes 
são interessantes, e que os signos de fogo Áries – Leão – Sagitário são dignos de ser 
estudados. Esotericamente, o fogo sempre dá continuidade ao que a água iniciou. 
 
Em Câncer as águas purificadoras da experiência começam seu trabalho benéfico. Tem 
início na Cruz Cardeal, porque esta cruz diz respeito unicamente a totalidades e, portanto, 
à experiência da massa. 
 
Em Escorpião, aplicam-se as águas purificadoras dos testes e provas. Isto acontece na 
Cruz Fixa, e os efeitos são extremamente drásticos. 
 
Em Peixes, as águas da purificação são aplicadas na vida diária e por meio dos 
processos da encarnação. Aplicam-se ao “peixe que nada nas águas da matéria e ali 
encontra seu sustento”. Isto ocorre na Cruz Mutável da existência e experiência material 
comum. Assim a influência das três Cruzes é exercida no Filho de Deus encarnado que 
se encontra na roda da vida comum e na ordem usual. Na roda revertida, o fogo toma o 
lugar da água e consome toda escória. Assim se alcança gradualmente a purificação de 
toda a natureza, e o homem se torna sensível às influências que podem exercer pressão 
sobre ele quando a triplicidade do fogo desempenha seu papel, e a influência de Áries, 
Leão e Sagitário começa a reorientá-lo para a universalidade, autoconsciência e atitudes 
unidirecionadas. À medida que continuarmos com nosso estudo, o significado desta 
afirmação ficará cada vez mais claro. Estou aludindo a aspectos de importância espiritual 
e esotérica, porque o signo de Leão é um elemento de controle capital na vida do 
aspirante. Ele deve conhecer a si mesmo pela real consciência de si mesmo, para que 
então possa conhecer o espírito divino que é seu verdadeiro Eu e também os seus 
semelhantes. 
 
Leão é parte da Esfinge, e não é necessário me estender, pois já tratei desse ponto. 
Trata-se de um grande mistério. Virgem e Leão juntos representam o homem integral, o 
Deus-homem e também o espírito-matéria. É importante ter isso em mente, porque 
quando a natureza do mundo for revelada, o mistério da Esfinge deixará de existir. 
 
As notas-chave deste signo são bem conhecidas. Elas emitem a nota da individualidade e 
da real autoconsciência. Muitas pessoas estão convencidas de que são autoconscientes 
quando estão impelidas pelo desejo e orientadas para a satisfação desse desejo, ou 
quando se reconhecem como o centro dramático de seu universo. No entanto, a única 
pessoa verdadeiramente autoconsciente é o homem consciente do propósito, de uma vida 
autodirecionada e de um plano e programa de vida desenvolvido e decisivo. Quando 
estes elementos estão presentes, infere-se que há percepção mental e certa medida de 
integração. Estar motivado apenas pela emoção e ativado pelo desejo não é indicação de 
verdadeira autoconsciência. O homem não evoluído é muito mais instintivo do que 
autoconsciente. No homem autoconsciente verdadeiramente desenvolvido não só há 
direção, propósito e plano, como também consciência de ser um agente ativo do plano e 
da ação. Reflitam sobre isto. 
 
Há duas notas-chave subsidiárias, mas potentes, nas pessoas de Leão, sobre as quais 
gostaria de tratar aqui para que percebam claramente a natureza das influências 
exercidas por Leão. São elas a vontade-de-iluminar, que é o estímulo que impele ao 
autoconhecimento, à autopercepção e à positividade intelectual, e também a vontade-de-
reger e dominar, de natureza tão controladora neste signo, e de potência tão sutil no tipo 
de Leão. É a vontade-de-reger que leva o indivíduo nascido neste signo à oportunamente 
de alcançar o autodomínio e o controle da personalidade (seja para motivações boas ou 



149 

 

egoístas) e é também a mesma tendência que o leva finalmente ao controle, pela 
personalidade regida por Leão, de grupos grandes ou pequenos. Isto – em uma etapa 
avançada – é uma expressão da fusão da energia de Leão com a potência de Aquário. É 
inevitável, a longo prazo, para homens e raças, pois é para isso que a experiência em 
Leão prepara. A vontade-de-iluminar é o que impulsiona todas as pessoas de Leão a 
experimentar e, assim, a adquirir conhecimento; é isto que as vincula com Touro, que 
“carrega a límpida joia que ilumina em sua fronte”. Na relação Touro-Leão-Aquário temos 
um importante e significativo triângulo zodiacal no que diz respeito ao homem, sendo 
especialmente significativo para a quarta Hierarquia Criadora, a humana. Portanto, temos:  
 
1. Touro – O estímulo para a experiência, a fim de adquirir conhecimento. 
2. Leão – A expressão da experiência, a fim de justificar o conhecimento. 
3. Aquário – O uso da experiência, a fim de converter o conhecimento adquirido em um 
fator de serviço. 
 
Este triângulo expressa a vida da humanidade e demonstra finalmente a perfeição ou 
culminação do caminho humano. Outro triângulo, Leão-Virgem-Peixes, é de natureza um 
tanto similar, mas estes três produzem uma expressão ainda mais sutil de consciência: 
 
1. Leão – O homem autoconsciente. Personalidade. Unidade inferior. 
2. Virgem – A vida latente ou princípio crístico. Dualidade. 
3. Peixes – A alma consciente do grupo. O Salvador do mundo. Unidade.  
 
Observaremos como a ênfase repousa de maneira consistente na consciência e seu 
desenvolvimento progressivo, e não na forma ou agregado de formas que velam a 
entidade consciente de qualquer natureza ou grau de ser. Assim como no Tratado sobre o 
Fogo Cósmico procurei dar a chave psicológica de A Doutrina Secreta e interpretar a 
consciência subjacente que os Seres (considerados em A Doutrina Secreta) expressam, 
também neste Tratado sobre os Sete Raios estou expondo a mesma ideia e, ao mesmo 
tempo, procurando dar a chave necessária para a psicologia exotérica moderna, como 
também algumas indicações sobre a chave astrológica para A Doutrina Secreta à qual 
H.P.B. faz referência. As Entidades que ela menciona em sua magistral obra de verdades 
esotéricas são reveladas aqui como influências cósmicas, solares e planetárias, evocando 
– em resposta à energia delas ou de sua atividade vibratória – um despertar da 
consciência na forma, para que esta se alinhe ou se relacione estreitamente com a 
dessas Entidades. Todas as revelações parecem surgir na consciência da raça, em sua 
forma inferior ou mais material, porque “a elevação do conhecimento para a sabedoria” é 
sempre a chave do progresso e, portanto, a psicologia exotérica e a astrologia mundana 
exotérica têm que preceder a revelação de sua significação; a natureza da forma tinha 
que se tornar aparente e o homem ser acostumado a ela antes que o significado por trás 
da forma pudesse ser revelado.  
 
Poderiam perguntar qual é a razão para este modo de proceder. Posso lhes dar uma 
entre muitas, que com um pouco de reflexão intuitiva poderia convencê-los. A 
compreensão e poderes de raciocínio da alma estão completos e desenvolvidos. 
Entretanto, as almas – orientadas para a encarnação e para a vontade-de-sacrifício não 
possuem ainda as formas necessárias nos três mundos adequadas para expressar o 
conhecimento que a alma possui em seu próprio plano e nível de consciência. Se os 
significados internos das formas simbólicas externas da existência fossem registrados por 
uma forma despreparada (o mecanismo de resposta da alma nos três mundos e, no caso 
do homem, envolvendo um sistema nervoso, glandular e cerebral despreparado e não 
desenvolvido), a destruição da forma pela energia da alma sobreviria naturalmente, 



150 

 

ocorrendo o despedaçamento da expressão inferior. É neste ponto que o significado e o 
propósito do tempo pode ser observado e empregado inteligentemente, mas implica em 
um desenvolvimento preciso do sentido esotérico. Há outras razões, mas esta bastará. No 
processo evolutivo temos, pois, primeiro, a forma, gradualmente preparada, ajustada, 
alinhada e orientada durante muitos éons; por trás desta forma ativa e, à medida que ela 
melhora de maneira incessante e se torna mais responsiva ao ambiente e ao contato, a 
consciência vai despertando lentamente. Trata-se da alma reflexiva, intuitiva e amorosa 
que vai reforçando seu controle sobre o mecanismo de resposta, aproveita toda ocasião 
possível de cada progresso feito pela forma e aplica cada influência no aperfeiçoamento 
da grande obra que é empreendida sob a Lei do Sacrifício. 
 
Por esta razão não tentei provar neste Tratado – cientificamente e no sentido exotérico 
moderno – a resposta natural aos fatores psicológicos internos e às influências 
astrológicas esotéricas, os quais podem ser facilmente demonstrados e instantaneamente 
evidenciados, tão logo a ciência moderna aceite as premissas ocultas, mesmo que a título 
experimental e de forma hipotética. Limito-me totalmente ao tema do desenvolvimento da 
consciência, da razão de ser e da significação da resposta da entidade consciente às 
inúmeras influências e impactos vibratórios aos quais é submetida em razão do fato de 
ela própria  ser parte integrante de outras e maiores Vidas. Reflitam sobre isto. Temos 
nisso um  preceito que dou com frequência, porque a atividade da reflexão é um potente 
meio de revelação. 
 
Procurei trazer os pensamentos acima à sua atenção porque o signo que estamos 
estudando agora é um daqueles em que o tema da autoconsciência está aberto para o 
investigador. A consciência da massa em Câncer cede lugar à consciência individual em 
Leão. Fora da massa ou do rebanho surge a unidade autossuficiente que se torna cada 
vez mais consciente de sua unicidade, solidão e atitude isolada como o “uno no centro” de 
seu pequeno cosmo. Esta atitude continua a se desenvolver e se torna enfática e 
dinâmica (uso essas palavras intencionalmente) e leva à consciência egocêntrica 
pronunciada do homem egoísta inteligente e à exposição ambiciosa de poder egoísta do 
homem que deseja lugar e posição. Porém, oportunamente chega a hora em que a 
natureza da Cruz Fixa começa a despontar na consciência do homem e a influência de 
Aquário (o polo oposto de Leão) começa a contrabalançar a de Leão. Então, ocorre um 
deslocamento gradual do foco da atenção, que se afasta “daquele que permanece 
isolado” para o grupo circundante, e um deslocamento igualmente importante dos 
interesses egoístas para as necessidades do grupo. Isto exprime de maneira concisa o 
objetivo alcançado pelo homem na Cruz Fixa; o efeito desta Cruz é trazer luz e liberação, 
o que podemos ver claramente se compararmos as energias dos quatro braços da Cruz, à 
medida que o homem as manifesta, antes e depois da longa e severa experiência na 
Cruz. 
 

1. Touro – O Touro do Desejo. A luz da aspiração e do conhecimento. 
2. Leão – O Leão da Autoafirmação. A luz da alma. 
3. Escorpião – O Agente do Engano. A luz da liberação. 
4. Aquário – O Cálice do serviço ao Eu. A luz do mundo. 
 
A Cruz Fixa é a cruz da luz. Atuando continuamente através desta Cruz, e emanando de 
Leão, temos os “fogos de Deus” – cósmico, solar e planetário –  produzindo purificação, a 
intensificação da luz e da revelação em um dado momento ao homem purificado que se 
mantém na luz. De Áries provém o fogo cósmico; de Sagitário, o fogo planetário e de 
Leão o fogo solar. Cada um destes fogos “abre o caminho, queimando” para a expressão 
dos três aspectos divinos: espírito (Áries), alma (Leão) e corpo (Sagitário). É esta a base 



151 

 

científica da Yoga do Fogo, aplicada pelo homem plenamente autoconsciente ao reflexo 
dos três aspectos divinos nos três mundos, que são os três modos da expressão divina 
nesses três mundos. É este o significado do fato de que se descobrirá que diante do 
Portal da Iniciação se encontra o solo ardente que todos os discípulos e iniciados têm que 
trilhar. O sujeito de Leão atravessa este solo ardente com vontade e discrição. Quando 
alcança a plena autoconsciência e a integração mental, e quando atinge a plena 
eficiência, ele trilha esse solo sem se deixar abater pela dor. 
 
Uma simples reflexão deixará claro para vocês porque o Sol é o regente das três 
condições de Leão – exotérica, esotérica e hierárquica. É uma dedução correta pensar 
que o objetivo deste sistema solar é o desenvolvimento da consciência e, se a 
autoconsciência é o objetivo para o ser estritamente humano, então, logicamente, o Sol 
deve reger, porque é a fonte da consciência física (exotérica e simbólica da 
personalidade), da consciência da alma (esotérica) e da vida espiritual (hierárquica). 
Reitero a necessidade de reconhecer o estímulo da consciência como objetivo de todas 
as influências astrológicas, porque o tema mais importante de Leão é a atividade da 
unidade autoconsciente em relação ao seu ambiente, ou o desenvolvimento da resposta 
sensível aos impactos circundantes por aquele que permanece – como o Sol permanece 
– no centro do seu pequeno universo. Toda a história e a função de Leão e suas 
influências podem se resumir na palavra “sensibilidade”, que poderá ser estudada em 
quatro etapas: 
 
1. A sensibilidade aos impactos condicionantes do ambiente, isto é, aos impactos do 
mundo da evolução humana, os três mundos ou planos, por meio dos três aspectos do 
mecanismo de resposta da alma. 
 
2. A sensibilidade à vontade, anseios e desejos da personalidade, o homem 
autoconsciente integrado, o eu inferior. 
 
3. A sensibilidade à alma como fator condicionante em vez da sensibilidade ao mundo 
ambiente atuando como fator condicionante. 
 
4. A sensibilidade espiritual do Homem-Deus (a alma e a personalidade fusionadas) ao 
meio ambiente. Nesta etapa de desenvolvimento, o homem liberado não está 
condicionado por seu ambiente, mas empreende a árdua tarefa de condicionar este 
ambiente em relação ao plano e propósito divinos e, ao mesmo tempo, cultivar a 
sensibilidade aos impactos superiores provenientes desses mundos que conduzem à 
meta final. 
 
Gostaria que tivessem a sensibilidade espiritual inata como também a sensibilidade 
material externa cuidadosamente presentes em sua mente, para que possam 
compreender de fato as influências que Leão exerce sobre os seres humanos, em 
especial sobre as pessoas nascidas neste signo ou que têm este signo no ascendente, 
assim como suas influências sobre o planeta. Em todo o universo, a alma é o tema 
consciente e sensível do plano divino – a alma como a anima mundi ou alma do mundo, 
que anima todas as formas de vida inferiores às do reino animal; a alma, como alma 
animal e sua extensão aos corpos de todos os animais, incluindo o corpo físico humano; a 
alma, como alma humana, que é uma expansão ainda mais ampla do mesmo fator 
sensível, mas aumentada ou estimulada pelo princípio do conhecimento de si mesmo ou 
da sensibilidade pessoal enfocada em todas as expressões da alma subumana, além da 
percepção (consciente ou inconsciente) da alma imortal ou divina; a alma como ego ou 
alma espiritual em seu próprio plano – fonte da consciência, no que diz respeito aos três 



152 

 

mundos da evolução e à meta de todo o processo evolutivo atual. 
 
Os três aspectos do Sol (tratados em A Doutrina Secreta) adquirem importância aqui, 
porque as influências que fluem deles e através deles têm por efeito levar toda a subjetiva 
e latente consciência do mundo ao primeiro plano e assim produzem, em um dado 
momento (na revelação e liberação finais), a plena expressão da consciência da Deidade. 
É o que podemos chamar de sensibilidade divina, mente universal, plano ou propósito 
divino. As palavras são inadequadas para expressar aquilo que até os mais elevados 
iniciados pouco conhecem. Estes três aspectos do Sol são os fatores que provocam o 
nascimento da consciência e viabilizam a meta final; todas as formas tornam-se possíveis 
porque existem em germe no Sol (falando em termos simbólicos), e são um aspecto 
inerente do todo maior: 
 
1. O Sol físico – a anima mundi; a alma animal. Multiplicidade. 
2. O coração do Sol – a alma humana e o ego divino. Dualidade. 
3. O Sol espiritual central – a consciência divina. A vontade do Todo. A percepção de 
Deus. Unidade. 
 
Como lhes foi dito, o Sol vela certos planetas ocultos e, no caso de Leão, os dois planetas 
por meio dos quais o Sol enfoca sua energia ou influências (como uma lente) são Netuno 
e Urano. O “coração do Sol” emprega Netuno como seu agente, enquanto que o Sol 
central espiritual verte suas influências por meio de Urano. A atividade de Urano, porém, 
só é registrada em uma etapa de desenvolvimento no Caminho muito avançada, análoga 
ao ponto de evolução da consciência em que, por um ato da vontade, o homem 
consciente e iluminado (enfocado no centro mais elevado da cabeça) desperta o centro 
da base da coluna vertebral e faz subir o fogo de kundalini. Generalizando e, portanto, 
carecendo de precisão, poderíamos dizer que este processo é observado nas três 
Cruzes: 
 

1. Na Cruz Mutável é o Sol físico e suas influências que afetam o homem, estimulam as 
células do corpo e sustentam a natureza da forma, exercendo efeito sobre os centros 
situados abaixo do diafragma. 
 
2. Na Cruz Fixa, é o “coração do Sol” que se torna ativo e verte suas energias sobre o 
homem por meio de Netuno. Essas energias estimulam e exercem efeito sobre o centro 
do coração, da garganta e sobre o ajna. 
 
3. Na Cruz Cardeal, é o Sol central espiritual que é ativado e Urano se torna então o 
agente de distribuição e o centro da cabeça se torna, no corpo do iniciado, o centro de 
onde vem o controle e a direção. 
 
Com relação à Cruz Mutável, os raios do Sol (que se combinam com as energias 
inferiores do Sol ternário) são vertidos no homem e através dele sob uma forma tríplice, 
via Júpiter, que é o agente do segundo raio que o Sol expressa no sistema e no nível 
cósmico. 
 
Daí a tríplice relação com Leão, única em nosso sistema solar, e daí a importância do 
triângulo que controla o homem nascido em Leão – o Sol, Urano e Netuno. A energia de 
Leão é focalizada pelo Sol e distribuída para o nosso planeta por meio do Sol e dos dois 
planetas velados por ele.  
 
Netuno, sendo o signo da Deidade das águas, está relacionado ao sexto raio que rege o 



153 

 

plano astral ou emocional, o plano do desejo. Quando Netuno está assim ativo no homem 
avançado de Leão, a emoção-desejo foi transmutada em amor-aspiração e é consagrada 
e orientada para a alma; toda a natureza emocional ou sensível responde às energias 
provenientes do “coração do Sol”. Quando assim é, isso indica que o discípulo está 
preparado para a segunda iniciação. Esta orientação é viabilizada pelo que é chamado de 
“a sublimação da influência da Lua” que é, como sabem, a mãe, falando em termos 
simbólicos, da natureza forma e reflete o Sol, o aspecto Pai. O enunciado acima é 
extremamente ocultista. Em termos esotéricos, temos o surgimento de um interessante 
triângulo de forças que afeta o sujeito de Leão: o Sol, a Lua e Netuno, sendo expressões 
dos Raios 2º, 4º e 6º. Quando esses três raios são dominantes em sua atividade, temos o 
estabelecimento daquele “alinhamento interno e daquela atitude que forçam a abertura do 
Portal para o Lugar Sagrado”. Uso aqui estas palavras antigas porque expressam de 
maneira concisa o que levaria muitas páginas para esclarecer e porque têm nelas a nota 
esotérica de estímulo que desperta no discípulo o poder do pensamento abstrato. 
 
Com relação ao horóscopo do indivíduo de Leão e ao tema da iniciação, assinalaria que, 
quando o Sol, a Lua (velando um planeta) e Saturno estão reunidos em uma certa casa 
no horóscopo, temos o que se denomina o “sinal” do homem que toma uma iniciação. 
Sendo Leão o quinto signo do zodíaco, contando de Áries via Touro, e também o oitavo, 
contando de Áries via Peixes, está em estreita relação, por afinidade numérica, com 
Mercúrio, chamado esotericamente de “o Mensageiro do Oitavo Portal”. Mercúrio estava 
ativo no momento da individualização, quando a “oitava porta” foi aberta e ocorreu uma 
iniciação maior do nosso Logos planetário, produzindo no reino humano o processo da 
individualização. 
 
De outro ângulo, como era de se esperar, Leão está relacionado com Escorpião, cujos 
números na roda zodiacal são os mesmos que os de Leão, cinco e oito. Temos, portanto, 
a formação do triângulo ao qual me referi anteriormente, Leão-Escorpião, que conduz à 
iniciação em Capricórnio. 
 
Já que estamos neste tema, poderíamos abordar outro ponto. O mês de agosto, regido 
por Leão, é o mês da estrela do Cão, Sirius, o que coloca Sirius em estreita relação com 
Leão. Leão, em um sentido cósmico (e independentemente do nosso sistema solar) é 
regido por Sirius. Sirius é a sede daquela Loja maior que admite o homem quando toma a 
nossa quinta iniciação, acolhendo-o como humilde discípulo. Mais adiante, quando a nova 
religião mundial estiver estabelecida e atuante, veremos que o maior festival de agosto, 
celebrado por ocasião da Lua cheia, será dedicado à tarefa de estabelecer contato, por 
meio da Hierarquia, com a força de Sirius. Cada mês do ano será dedicado mais adiante 
(por meio de um conhecimento astronômico e astrológico preciso) à constelação que, nos 
céus, governa um mês determinado, assim como Sirius rege Leão. Esclarecerei este 
ponto mais adiante nos textos referentes às novas “Abordagens” à realidade espiritual. 
 
Mercúrio volta novamente, neste ponto, ao nosso debate, e temos assim a formação de 
um quaternário esotérico que afeta poderosamente o quaternário maior do homem – 
espírito, alma, mente e cérebro. Esta energia promove uma inter-relação e um despertar 
interno que prepara o aspirante para a iniciação. Este quaternário superior é Sirius-Leão-
Mercúrio-Saturno. Temos, portanto: 
 

 Sirius   Leão   Mercúrio  Saturno 
 Espírito  Alma   Mente   Cérebro. 
 Vida   Qualidade  Iluminação  Aparência. 
 Inalação  Intervalo  Exalação  Intervalo. 
 



154 

 

A tabulação nos dá a chave da realidade básica e da necessidade de meditação,  como 
praticada pelo discípulo e pelo iniciado. Talvez isto não fique imediatamente evidente para 
vocês, porém não posso estender mais estas sugestões. No entanto, uma reflexão direta 
de uma mente iluminada, pode proporcionar uma percepção mais clara com o tempo. A 
influência de Sirius só é sentida conscientemente após a terceira iniciação, quando a 
verdadeira natureza do aspecto espírito começa a surgir na percepção intuitiva e liberada 
do iniciado. Para o iniciado avançado do signo de Leão, e após a terceira iniciação, Sirius 
se torna um fator muito importante em sua vida. O iniciado começa a responder às 
vibrações de Sirius porque agora ele rege o Sol e a Lua, controlando estes dois planetas, 
pois é o que o Sol e a Lua se tornaram para ele – simplesmente planetas que devem ser 
regidos. Trata-se de um grande mistério, e apenas exponho este fato. Sirius, Leão, o Sol, 
a Lua e Mercúrio são agora as influências que dizem respeito ao iniciado. As influências 
de Sirius, em número de três, estão enfocadas em Regulus, que, como bem sabem, é 
uma estrela de primeira grandeza, muitas vezes chamada de “o coração do Leão”. Há 
mais ocultismo real nos nomes dados às diversas estrelas pelos astrônomos ao longo das 
eras do que se podia supor e aqui temos um exemplo. 
 
Ficará evidente para vocês (se refletirem um pouco) que quando o Sol vela Netuno 
produz um efeito potente sobre a personalidade, aqui simbolizada para nós pelo corpo 
astral, enquanto que Urano (que também é velado pelo Sol) simboliza o efeito da alma 
sobre a personalidade. Isto explica a atividade do sétimo raio que é – de certo ângulo – o 
aspecto inferior do primeiro raio. Portanto, temos também a ideia subjacente em: 
 
1. O despertar da personalidade ao controle e contato da alma, que em sua oportunidade 
expressará nos três mundos a vontade, o desejo e a intenção da alma. 
 
2. O despertar do sétimo centro, o centro na base da coluna vertebral, pela alma atuando 
através do primeiro centro da cabeça, o mais elevado e produzindo (em consequência), a 
subida do fogo de kundalini. Por sua vez, isto produz a fusão com as forças superiores. 
Quando isso acontece, os três centros principais do corpo são: 
 
A cabeça   O Coração   A base da coluna vertebral 
O Sol central espiritual O coração do sol  O Sol físico. 
Sirius    Mercúrio   Saturno. 
O Sol    Urano    Netuno. 
 
Dado que o alinhamento acima corresponde a uma etapa muito avançada da iniciação, 
não será possível captar todas as implicações, mas bastará para revelar o tema e o 
propósito subjacentes na grande obra. 
 
Quando a individualização ocorreu, vários e importantes triângulos de força estavam 
ativos, e os “Leões, as divinas chamas dourado-alaranjadas” vieram à existência e foi 
assim que a humanidade chegou ao planeta. Tratarei brevemente de um triângulo: o Sol 
(segundo raio), Júpiter (segundo raio), e Vênus (quinto raio). Ficará evidente para vocês 
que temos aqui outra esfera de influência de grande importância, regida por Leão. A esse 
triângulo H.P.B. se refere em A Doutrina Secreta, cuja influência ela procurou esclarecer. 
Tão potente foi a influência deste triângulo que o efeito produzido sobre a Lua foi privá-la 
de vida, extraindo todas as “sementes da vida”, assim destruindo sua influência, porque 
era indesejável para a humanidade. 
 
Por meio de Urano, Leão está relacionado a outros três signos do zodíaco: Áries, Libra e 
Aquário. Estas três constelações formam, com Leão, o que foi chamado de “o quaternário 



155 

 

subjetivo da alma reencarnante”, porque essas quatro constelações estão relacionadas 
aos átomos permanentes que persistem de vida em vida e que formam – durante o ciclo 
de reencarnação – os recipientes ou depósitos das experiências passadas durante a vida 
nos três mundos: 
 
1. Áries – Está vinculado com a intenção da alma, cuja atividade vibratória (sob o impulso 
da Mônada), inicia os períodos involutivos sucessivos que produzem o aparecimento no 
plano físico. 
 
2. Libra – Está relacionada com a unidade mental e, segundo vimos quando estudamos o 
signo de Libra, oportunamente produz o equilíbrio entre os pares de opostos, o que se 
produz no plano astral. É o fato de atingir o ponto de equilíbrio que provoca a reversão do 
modo de circulação na roda zodiacal, o que acontece quando a integração é realizada e o 
homem fica centrado no plano mental. Então, pelo correto uso da mente, ele pode 
discriminar entre os pares de opostos, encontrar o estreito caminho do fio da navalha que 
passa entre eles, e manter seu equilíbrio neste caminho. 
 
3. Leão – Está conectado com o átomo astral permanente, porque o desejo ou a 
capacidade de seguir adiante e atingir ocultamente o que se deseja é a base de todo 
senso de percepção ou responsividade, e a causa subjacente do progresso ou movimento 
evolutivo progressivo; é a tônica do homem que alcançou a verdadeira atitude de “esta 
autocentrado” que faz dele um indivíduo. Em seguida, quando a responsividade aumenta 
e o mundo dos assuntos triviais se converte no mundo de valores e realidades cada vez 
mais amplos, os desejos se transformam em aspiração e, finalmente, em vontade, 
propósito e intenção espirituais. 
 
4. Aquário – vincula-se em um momento dado ao átomo físico permanente que, como 
sabem, se encontra no plano etérico. É a trama individual que constitui o instrumento das 
relações com o todo. A consciência universal de Aquário se torna capaz de se expressar 
na medida que o corpo etérico individual esteja em relação consciente com o corpo 
etérico da humanidade, do sistema solar e, certamente, do planeta. 
 
Assinalaria que o termo “átomo permanente” é essencialmente simbólico, e o que 
chamamos de átomo permanente é, na realidade, uma unidade de energia dentro da 
esfera de influência do raio da alma que pode a qualquer momento "recolhê-lo" (se posso 
usar uma frase tão pouco eufônica). Nestes átomos a memória do passado do eu pessoal 
está armazenada, são “células memorizadoras” e também os depósitos das experiências 
passadas, das qualidades adquiridas e da nota particular que alcançou o corpo do qual é 
núcleo. São de natureza material, estão vinculados unicamente com o aspecto forma e 
dotados da mesma qualidade de consciência que a alma conseguiu desenvolver nos três 
mundos. Todo este tema é bastante complicado, e só será compreendido e seu 
simbolismo corretamente interpretado quando a clarividência for um atributo normal do 
homem comum. Então o foco da substância (seu centro capaz de ser galvanizado) de 
uma forma, qualquer que seja, pode ser visto. Não lhes recomendo muita reflexão sobre 
este tema, pois é muito difícil e constitui, por si só, uma ciência bastante avançada, que 
encerra o mistério do primeiro sistema solar com seu passado – também aqui as células 
memorizadoras trazendo sua contribuição. É por meio dos átomos permanentes que as 
Forças do Materialismo podem trabalhar; a Grande Loja Branca trabalha por meio dos 
sete centros. 
 
Áries começa este processo e é “o iniciador do processo que leva ao progresso” e – ao 
término da era (trata-se aqui da sétima ou iniciação final) – o Iniciador dos Mistérios 



156 

 

atuará de acordo com as instruções e energias que emanam do Senhor da constelação 
de Áries. Em última análise, e falando em termos esotéricos, o fogo é o grande liberador, 
e Áries é o signo do fogo principal que, oportunamente, “fusionará o início com o fim, unirá 
os pares de opostos e dispersará o tempo e o espaço”. No presente, o Iniciador dos 
Mistérios atua sob a inspiração e com as energias que emanam de Capricórnio – signo de 
terra – porque a humanidade ainda está ligada à terra. As forças da iniciação produzem 
grandes efeitos no plano físico, pois é ali onde o iniciado tem que demonstrar sua 
liberação, seu entendimento e sua divindade. 
 
Devido à sua posição na Cruz Fixa, Leão fica sob a influência, direta ou indireta, de seis 
planetas: o Sol, Netuno, Urano, Júpiter, Vênus e Marte. Todos se expressam 
poderosamente neste signo, permitindo assim de atingir um determinado grau de 
revelação e produzindo, por meio de sua atividade conjugada e interação, a estrela de 
seis pontas da humanidade. Eles condicionam a consciência do homem, mas não os 
acontecimentos, exceto na medida que sua consciência assume controle em determinada 
etapa de sua evolução. Vinculadas com a ciência esotérica da astrologia há ciências 
subsidiárias, como a Ciência dos Triângulos, à qual me refiro com frequência; há também 
a Ciência das Relações, que diz respeito às relações entre os inúmeros  quaternários que 
podem ser descobertos nas inter-relações planetárias, a relação entre quatro 
constelações e ainda muitos quaternários humanos e divinos. Há ainda a Ciência das 
Estrelas de Energia, como as que citei quando me referi à estrela de seis pontas da 
humanidade, sendo o Selo do Rei Salomão o símbolo mais conhecido desta ciência. 
Estas estrelas, triângulos e quadrados se encontram em todos os horóscopos – humano, 
planetário, do sistema e cósmico – e constituem o arquétipo de vida do Ser específico que 
está sendo investigado; determinam o momento da manifestação e a natureza das 
emanações e influências. 
 
Os quadrados ou quaternários dizem respeito à aparência material ou expressão da 
forma; as estrelas dizem respeito aos estados de consciência, e os triângulos dizem 
respeito ao espírito e à síntese. Nos arquivos dos astrólogos esotéricos ligados com a 
Hierarquia são mantidos os mapas dos membros da família humana que alcançaram o 
grau de adepto e acima. São compostos de quadrados, estrelas e triângulos sobrepostos, 
contidos na roda zodiacal e montados sobre o símbolo da Cruz Cardeal. Os quadrados, 
que têm cada um quatro ângulos e pontas em uma das quatro constelações zodiacais, 
são traçados em preto; a estrela de cinco pontas é pintada em amarelo ou em tom 
dourado e suas cinco pontas estão em contato com cinco das constelações da grande 
roda. Os triângulos estão em azul e têm acima de cada ponta do triângulo um símbolo 
esotérico que representa as constelações da Ursa Maior, de Sirius e das Plêiades. Estes 
símbolos não podem ser revelados aqui, mas indicam o grau de consciência espiritual 
alcançado e a responsividade do iniciado a essas influências cósmicas maiores. Uma 
olhada nestes mapas geométricos indicará instantaneamente a condição do iniciado e 
também a etapa à qual está se esforçando para chegar. Estes mapas são 
quadridimensionais, e não superfícies planas como nas nossas cartas. Trata-se de um 
elemento de informação interessante, mas sem valor, salvo na medida em que indica uma 
síntese, a fusão de espírito, alma e corpo, e o grau de desenvolvimento. Também 
comprova o fato que “Deus geometriza” no que diz respeito à alma. Estes mapas são 
muito interessantes. 
 
A relação de Leão com Câncer, por meio de Netuno, já foi tratada acima e, portanto, é 
facilmente evidente para vocês se tiverem alguma compreensão do aspecto de evolução 
da consciência. Existe, antes de tudo, a consciência da massa, em seguida a consciência 
do expressivo e isolado eu e, finalmente, de novo, a consciência de grupo, que associa na 



157 

 

realidade, as formas mais elevadas de consciência de grupo e de consciência individual 
ao serviço do Plano. Reflitam sobre esta definição, pois estimulará o entendimento. 
 
O significado peculiar de Leão na evolução geral da consciência, particularmente da 
família humana, é determinado pelo controle desses dois planetas misteriosos, Urano e 
Netuno. No homem que está preparado para tomar a iniciação temos, portanto, um duplo 
controle, isto é, o Sol em si, e também o Sol velando as influências desses dois planetas, 
ou melhor, enquanto serve de lente e os transmite com intensidade. Isto produz os 
seguintes desenvolvimentos: 
 
1. O Sol – Plena autoconsciência. Isto – mediante a influência do Sol físico e do “coração 
do Sol” – produz a percepção da relação entre o Eu superior e o eu inferior. O homem se 
torna consciente de sua dualidade essencial. 
 
2. Urano – Consciência oculta ou aquela condição inteligente que produz a unificação 
científica dos dois fatores, o Eu superior e o eu inferior, por meio do uso inteligente da 
mente. 
 
3. Netuno – Consciência mística, ou a sensibilidade inata que conduz infalivelmente a 
uma visão mais elevada, ao reconhecimento da inter-relação envolvida na dualidade 
essencial do homem durante o processo de manifestação e mais a atividade do mediador. 
 
Temos, portanto, o Eu consciente integrado, atuando com pleno conhecimento oculto, e 
também com percepção mística, quando as influências de Leão, focalizadas por meio do 
Sol, Urano e Netuno foram aplicadas adequadamente na vida do discípulo avançado. 
Esta é uma das razões pelas quais Leão é um signo de soberana importância, e porque o 
sujeito inteligente de Leão pode geralmente alcançar sua meta, desde que perceba esse 
objetivo com precisão. 
 
Este signo muitas vezes foi descrito como o “campo de batalha das Forças do 
Materialismo e das Forças da Luz”. Em termos ocultos, é considerado como um dos 
signos mais materialistas, na medida em que o desejo egoísta pela posse de objetos 
materiais esteja presente e que a ação do espírito de posse possa dominar de maneira 
violenta o sujeito. Ao mesmo tempo, a pessoa avançada de Leão pode atuar como o 
“Sacrifício espiritual inspirado”. Neste caso, ele é sensível às condições do mundo e 
liberado de desejos pessoais.  
 
Antes que o homem individual possa alcançar a iniciação, deve ser plenamente 
autoconsciente, estar misticamente orientado e ocultamente desenvolvido. Deve ser 
consciente de si mesmo tal como essencialmente é – uma alma revestida de uma forma 
que esteja desenvolvida e manifestada por meio da atividade da alma; deve ser um 
místico desenvolvido, capaz de visão pura, motivado por intenção espiritual e capaz de 
perceber a utilidade de sua sensibilidade inerente; além disso deve ser um ocultista 
treinado, polarizado na mente e profundamente consciente das realidades, forças e 
energias da existência e, portanto, livre dos espelhismos e ilusões comuns que colorem 
as reações e a vida do homem comum. Ele é então regido pelo Sol físico, motivado pelas 
energias que fluem do “coração do Sol” (via Netuno) e viabilizando a unificação por meio 
das forças que chegam até ele (via Urano). 
 
Mais além destes dois planetas distantes, existe outro que ainda não foi descoberto, 
embora sejam feitas grandes conjecturas sobre ele, devido a certos e inexplicáveis 
movimentos do planeta Netuno. É por meio deste planeta que as Forças (relacionadas a 



158 

 

Leão e Aquário) são enfocadas em uma poderosa corrente de forças que são vertidas à 
nossa vida planetária durante o mês de agosto e se distribuem através de Urano e 
Netuno. Temos, então: 
 

 
LEÃO    E    AQUÁRIO 

O Sol físico  O Coração do Sol   O Sol central espiritual. 
    / 

O planeta não descoberto 
    / 

Urano e Netuno 
    / 

A Hierarquia humana 
    / 

O reino animal. 
 
Cartas das linhas cósmicas das forças direcionadas, tais como as mencionadas acima, 
podem ser dadas para todas as energias das constelações e para todas as forças 
planetárias, mas escolhi indicar unicamente esta neste momento, devido à sua grande 
importância para a humanidade; outros poderiam induzir em erro, em razão do grau atual 
de compreensão inteligente e influência do homem. Chamaria a atenção de vocês para o 
fato de que por meio desses planetas direcionadores, os seguintes raios são os fatores 
controladores no mapa do nativo de Leão: 
 
1. Sol – 2º Raio – Amor-Sabedoria. 
2. Urano – 7º Raio – Organização ou manifestação dirigida. 
3. Netuno – 6º Raio – Unidirecionamento idealista. Devoção a um objetivo.  
 
No tipo perfeito de Leão, a alma autoconsciente e amorosa (segundo raio), leva seu poder 
de expressão diretamente do seu próprio plano ao plano da manifestação externa, mas 
conservando ao mesmo tempo seu controle interno (Urano) e, desta posição de 
realização, converte seu objetivo ideal (Netuno) em um fato em sua consciência, mediante 
a sensibilidade à vibração superior e ao serviço inteligente e direcionado ao Plano. 
Reflitam sobre este resumo.  
 
Quando Urano controla, a pessoa de Leão é, expressivamente, o verdadeiro observador, 
desapegado do aspecto material da vida, mas usando-o como quer. Sua consciência 
espiritual é capaz de grande expressão e essa pessoa pode ser (como muitas vezes os 
astrólogos assinalaram) um líder dinâmico e eletrizante, um pioneiro em novos campos do 
esforço e também um centro magnético de um grupo, seja ele pequeno como o lar, ou 
vasto como uma nação. Ele então está polarizado acima do diafragma, pois os aspectos 
inferiores mais materiais da vida não exercem grande atração sobre ele, que está 
profundamente consciente de sua própria identidade, o que o faz viver infalivelmente em 
um estado de autoconsciência, com seus consequentes poderes de abstração. Ele é 
instantaneamente consciente, posto que despertou espiritualmente, da motivação dos 
seus impulsos, o que o leva a impor uma autodisciplina – algo que o nativo de Leão 
necessita muito, e que deve ser sempre autoimposta e autoaplicada, pois ele não tolera 
medidas disciplinares que outros possam procurar lhe impor. A disciplina que as pessoas 
impõem à pessoa de Leão leva invariavelmente à revolta, à rebeldia e à expressão 
daquilo que a disciplina destinava eliminar. A disciplina imposta por ele mesmo o leva à 
perfeição de que ele é notoriamente capaz. É esta inata capacidade de controle que 
muitas vezes dá ao nativo de Leão uma atitude aparentemente negativa frente à vida: 



159 

 

inevitavelmente, ele crê que seu destino foi determinado, e que tudo o que deve fazer é 
apenas ser; recusa-se muitas vezes a mudar ou a agir e, quando esta atitude vai longe 
demais, leva-o a uma vida fútil que não se esperaria dele. “O leão deve sair da toca”, esta 
ordem formal é grandemente necessária para os aspirantes de Leão. Quando cumprida, 
levará da consciência autocentrada de Leão à consciência descentralizada e altruísta de 
Aquário, que transformará o autosserviço de Leão no serviço grupal do seu oposto polar, 
Aquário. Poderíamos agregar aqui apropriadamente que a oração ou aspiração verbal do 
verdadeiro sujeito de Leão pode se expressar nas palavras do Cristo, tão conhecidas por 
todos nós: “Pai, que se faça a Tua vontade, não a minha”. 
 
Também chamaria a atenção para outro fato interessante em relação com este signo. 
Nenhum planeta está em queda em Leão e nenhum planeta está exaltado neste signo, 
enquanto que o poder de Urano e Saturno está um tanto diminuído, exceto no caso do 
iniciado que responde poderosamente à influência esotérica de Urano. O mesmo 
ensinamento básico é aqui transmitido como foi ensinado pelo Sol regendo exotérica, 
esotérica e hierarquicamente. Em sua consciência,  Leão é o agente autoconsciente 
dominante e, portanto, exerce seu controle e –   por esta razão – pode permanecer não 
influenciado. Este fato será cada vez mais compreendido, à medida que aparecerem 
sujeitos avançados de Leão. Eles serão identificados por sua independência pessoal em 
relação a todo controle externo. Ele sabe inatamente que é o rei de si mesmo, o regente 
de sua própria vida e, por isso, nenhum planeta está exaltado nem em queda para ele. O 
poder da mente, simbolizado por Urano, é diminuído, pois não é a mente que realmente 
controla, mas o Eu ou Alma, usando e controlando a mente. O homem, então,  não é 
condicionado por seu meio circundante nem pelos acontecimentos da vida, mas ele os 
rege com deliberação, extraindo das circunstâncias e do ambiente tudo que necessita. 
Saturno, o Senhor do Carma, tem portanto seu poder diminuído neste signo. Por esta 
razão, Sepharial é inexato ao indicar Saturno como regente do primeiro decanato. Os três 
decanatos, como ele os indica, seriam regidos por Saturno, Júpiter e Marte. Entretanto, 
Alan Leo se aproxima mais da verdade, quando nos dá o Sol, Júpiter e Marte. 
 
O domínio de si mesmo por um conflito inicial, levado até seu termo exitoso e abençoado 
pela ação benéfica de Júpiter, é a verdadeira história do aspirante avançado de Leão e 
este pensamento e o objetivo que resulta desta realização estão resumidos nos dois 
lemas deste signo: 
 
1. E o Verbo disse: Que existam outras formas. Eu rejo, porque Eu sou6. 
2. Eu sou Aquele, Aquele sou Eu. 
 
Eu sou – a Palavra do Leão individual autoconsciente e egoísta. 
Eu sou Aquele – a Palavra do sujeito de Leão que está rapidamente adquirindo a 
consciência superior e se preparando para uma nova e universal expressão em Aquário. 
 
 
 
CANCER, O CARANGUEJO 
 
Este signo não é de fácil entendimento para o estudante comum, porque é o polo oposto 
– falando  em termos psicológicos – do estado de consciência de grupo para o qual, hoje, 
a humanidade está tendendo. É difícil para o estudante ocasional distinguir com exatidão 
a consciência da massa da consciência grupal. Os seres humanos já estão hoje a meio 
caminho, falando em termos gerais, entre estes dois estados mentais, embora talvez 

 
6 Outra maneira de dizer é: Que existam outras formas e eu reine. 



160 

 

fosse mais correto afirmar que uma minoria bem expressiva está se tornando consciente 
de grupo, enquanto que a maioria está saindo da etapa de consciência de massa, 
tornando-se indivíduos autoconscientes. Isso é responsável por grande parte da atual 
dificuldade mundial e pelo choque de idealismos. Os dois grupos que acabamos de 
mencionar abordam os problemas mundiais de maneira diferente. Temos, pois, três 
signos que (do ângulo da consciência) estão estreitamente vinculados, e no entanto 
bastante separados e diferentes em seus efeitos: 
 
1. Câncer – consciência de massa – consciência do instinto. 
2. Leão – autoconsciência – consciência da inteligência. 
3. Aquário – consciência de grupo – consciência da intuição. 
 
Já tratamos de muito disso e não há necessidade de repetição ao estudarmos os polos 
opostos dos signos já abordados. Não pretendo me referir indevidamente e em detalhes a 
pontos que vocês já conhecem bem, apenas chamar a atenção para o belo e sintético 
desenvolvimento do Plano divino. 
 
Este signo, como sabem, é uma das duas portas do zodíaco, pois é através dele que as 
almas passam à manifestação externa, para a apropriação da forma e à consequente 
identificação com ela durante longos ciclos. É “o portal que permanece aberto, largo e 
fácil de atravessar e, no entanto, leva ao lugar da morte e àquela longa prisão que 
precede a revolta final”. Este signo é associado à natureza material e à mãe das formas, 
assim como o outro portal, Capricórnio, é associado ao espírito, pai de tudo que É. 
 
Este signo encerra o problema da Lei do Renascimento. A reencarnação está implícita no 
universo manifestado e é tema básico e fundamental que subjaz na pulsação do sistema 
solar. Há certas coisas que gostaria de esclarecer com relação à reencarnação. 
 
Este signo, Câncer, estando vinculado principalmente com o mundo das causas, tem em 
seu significado interno muita indefinição e uma sutileza aparentemente vaga que escapa 
ao pensador comum. Isto também é válido para todos os signos que formam a Cruz 
Cardeal dos Céus. Em última análise, somente o discípulo iniciado pode compreender o 
verdadeiro significado destas influências zodiacais que palpitam por todo o universo 
manifestado, pois elas são essencialmente a expressão do espírito e da vida, mais do que 
da alma e do corpo. Portanto, até alcançar a terceira iniciação – como tantas vezes se 
disse – pouco se pode saber ou dizer sobre essa “misteriosa essência que é a divindade 
em movimento”. Ao dizer, por exemplo, que as notas-chave deste signo podem ser 
expressas na frase bíblica “o espírito de Deus se movia sobre a superfície das águas” 
será que isso significa de fato alguma coisa para vocês? Poderão responder dizendo que 
isso significa que Deus se movia na substância e produzia, com esse movimento, as 
formas externas tangíveis. Mas isso lhes transmite de fato uma verdade inteligível? Em 
Câncer, Deus soprou o alento de vida nas narinas do homem, e o homem se tornou uma 
alma viva. Com estas palavras, vocês estabeleceram a relação que existe na mente de 
Deus entre o espírito (o alento de vida), a alma (a consciência) e o homem (a forma). Mas 
esta afirmação transmite um conceito inteligível às suas mentes? Não creio, porque a 
síntese da relação final está além da capacidade comum de compreender, e “o poder de 
unir” ou unidade essencial (que reside além da consciência e da realidade conhecida) 
acontece, primeiro de tudo, neste signo – um dos mais antigos e o primeiro que a antiga 
humanidade reconheceu e estabeleceu como fator influente. 
 
Afirmo uma verdade básica – que vocês reconhecem vagamente – de que em Áries, a 
substância essencial da manifestação despertou para uma renovada atividade sob o 



161 

 

impulso do desejo divino, estimulado pelo Alento divino, pela Vida divina ou Espírito. Em 
Câncer, esta substância viva assumiu uma tríplice relação diferenciada, à qual damos os 
nomes de Vida (Áries), Consciência (Touro, o signo seguinte a Áries) e Dualidade 
manifestada (Gêmeos, o signo que antecede Câncer). Estes três, mesclados, vêm à 
manifestação externa em Câncer, completando assim um quaternário esotérico de grande 
importância. Foi aqui que ocorreu a primeira grande fusão, mas ainda rudimentar e  
desordenada. Em Libra, estes aspectos alcançam um ponto de equilíbrio e de 
estabilidade um tanto estático (que mais tarde será rompido em Escorpião) de maneira 
que esta triplicidade essencial aparece claramente em suas mútuas relações. Em 
Capricórnio, o signo da iniciação, esta triplicidade básica começa a retornar ao estado 
primitivo do “alento do espírito”, mas desta vez com plena consciência e depois de ter 
cumprido adequadamente o trabalho de organização, de maneira que a forma se torna 
uma expressão perfeita da alma, a qual é sensível e responsiva às pulsações da Vida 
Una, à medida que esta Vida revela, mediante sua atividade, a perfeita vontade do Logos.  
 
O segredo (como é chamado) da Cruz Cardeal é o segredo da própria Vida, assim como 
o da Cruz Fixa é o segredo da alma ou o mistério da entidade autoconsciente, enquanto 
que a Cruz Mutável encerra o mistério da forma. Estas palavras contêm a chave do 
segredo da manifestação como um todo e a chave do mistério que foi revelado ao Cristo 
na crucificação final, e sobre o qual Ele mostrou sua reação de entendimento com a 
exclamação triunfante, registrada no Novo Testamento: “Meu Deus, Meu Deus, porque 
me abandonaste?” Ele então deixou a Cruz Fixa e a Identidade que até aquele momento 
fora sua, e Se identificou com a que Lhe foi revelada. Estas palavras, traduzidas de 
maneira um tanto inexata na Bíblia cristã, têm três significados ou verdadeiras 
significações. A tradução sugerida em A Doutrina Secreta “O manto, o manto, o lindo 
manto da minha força não serve mais”, expressa a revelação interna da Cruz Mutável, 
como foi revelada ao Salvador, contemplando a vida do ponto de vista da alma. Nas 
palavras “Meu Deus, Meu Deus, porque me abandonaste” Lhe foi revelado o mistério da 
Cruz Fixa, e o segredo da Cruz Cardeal foi colocado pela primeira vez diante dos Seus 
olhos. As palavras que incorporam este mistério central nunca foram dadas. Um dos 
fatores que distinguiram o Cristo dos Salvadores do mundo precedentes foi o fato de Ele 
ter sido o primeiro da nossa humanidade a Quem, tendo alcançado a divindade (e muitos 
já alcançaram), foi permitido ver “o fio dourado de luz e de vida viva que liga a luz ao 
centro de todas as Cruzes manifestadas”. Ele foi autorizado a conhecer o significado da 
vida, tal como a vida expressou a si mesma na Crucificação Cósmica, que é um episódio 
de vida cósmica e não de morte, como se supõe em geral. 
 
Hércules compreendeu o verdadeiro significado da Cruz Mutável e, com pleno 
conhecimento, subiu à Cruz Fixa, com todas as suas dificuldades e trabalhos. O Buda 
compreendeu, por meio da total iluminação, o significado da Cruz Mutável e da Cruz Fixa, 
pois fez seu o segredo da Revelação em Touro, assim como o segredo da energia dirigida 
em Escorpião foi a origem da força de Hércules. O Cristo, porém, conhecendo os dois 
segredos acima, compreendeu também de maneira viva o mistério da Cruz Cardeal, 
porque a luz da Transfiguração (experimentada em Capricórnio) revelou a Ele a glória e o 
mistério transcendentes. 
 
Há também duas palavras que comunicam o objetivo e o motivo da expressão na Cruz 
Cardeal. Elas explicam por que os dois “Portais do Zodíaco” se abrem ao impulso e à 
demanda do Espírito divino. Uma é a palavra “autopreservação”, que leva ao impulso de 
encarnar em Câncer, que é o Portal para a expressão do espírito no plano físico. Este 
impulso (quando a forma é o principal objeto da atenção da alma e aquilo com que se 
identifica em primeiro lugar) produz a etapa de concretude estática no signo de terra 



162 

 

Capricórnio. A outra palavra é “imortalidade”, o aspecto divino da autopreservação e 
principal fator condicionante do processo criador que conduz à total revelação da 
evolução, ao aparecimento recorrente da vida na forma e à revelação da vida na forma. 
Em Capricórnio, na terceira iniciação, este aspecto da vida assume uma importância 
capital. 
 
Portanto, entenderão porque a Cruz Cardeal é tão misteriosa; e também porque Câncer e 
Capricórnio são tão pouco compreendidos pela astrologia moderna, e porque, em última 
análise, apenas os Filhos de Deus iniciados podem captar a significação dos quatro 
signos que formam a Cruz Cardeal, ou compreender a relação que existe entre as quatro 
energias divinas maiores, as quais – sendo vertidas pelos quatro braços desta Cruz – 
produzem o vórtice de força (uma força sintética) que constitui o reservatório de “pura e 
ardente luz” pela qual devem passar, oportunamente, todos aqueles que tomam 
iniciações superiores. Os que tomam as duas primeiras iniciações devem percorrer o 
caminho que passa através do solo ardente. Aqueles que passam pelas iniciações 
superiores terão que mergulhar no mar ou depósito de fogo, que é essencialmente o fogo 
de Deus, tal como foi depurado de todos os aspectos da forma material, mediante a 
completa purificação do desejo.  
 
Todo o tema do renascimento é pouco compreendido no momento presente. Em sua 
apresentação moderna, acentua fortemente os pequenos detalhes destituídos de 
importância, o que distorceu e desviou o amplo alcance do tema, ignorando a verdadeira 
importância do processo. As linhas gerais do processo da encarnação foram grandemente 
negligenciadas. No debate sobre a duração do tempo em que um homem fica fora da 
encarnação e na consideração sobre itens ridículos de informações não comprovadas e 
improváveis, como também na reconstrução pueril de vidas passadas (nenhuma delas 
fundamentada em qualquer verdade que seja) por parte de pessoas simpáticas à teosofia, 
a verdade real e a beleza do tema ficaram completamente de fora. 
 
Câncer é um ponto de triplicidade de água, e o simbolismo subjacente aos três signos de 
água é dos mais interessantes de um ponto de vista específico. Temos, como sabem, o 
Caranguejo, o Escorpião, e as Deusas-Peixe do signo de Peixes. Na antiga Lemúria, o 
símbolo de Peixes era uma mulher com a cauda de peixe, e a legendária sereia é a 
recordação deste símbolo. Foi apenas no final da época atlante (quando a percepção 
consciente da dualidade se afirmou na mente da humanidade avançada daquele período), 
que a parte feminina do símbolo foi descartada e os peixes enlaçados substituíram as 
Deusas-peixe. Temos, assim, o Caranguejo, o Escorpião, com o ferrão na cauda, e o 
Peixe. O Caranguejo que se move lentamente, identificado com sua morada e carregando 
sua casa nas costas, vive na terra (vida do plano físico) e também no mar (vida das 
emoções); o Escorpião, de movimentos rápidos, é mortal em seu efeito sobre os homens 
que o rodeiam e é uma criatura da terra; é também o símbolo do Caranguejo 
transformado e resultado do processo evolutivo, e indica a natureza perigosa do homem 
que não se transformou e, portanto, é nocivo e perigoso para os outros. Os peixes 
indicam o homem cujo símbolo da materialidade foi eliminado pela remoção da metade do 
símbolo do original, indicando assim a liberação da matéria. Os três signos de água nos 
proporcionam uma breve e simbólica imagem da história do crescimento do homem e do 
desenvolvimento de sua verdadeira personalidade. É uma ilustração da lei de causa e 
efeito. Vocês podem desenvolver essas ideias por vocês mesmos e assim chegar às 
evidentes implicações.  
 
Há também uma relação significativa entre cinco signos que são profundamente 
esotéricos em sua natureza e seus efeitos quando inseridos nessa interação específica. 



163 

 

Eles se tornam ativos somente em uma metade da roda da vida, no caminho de retorno 
ou “roda da ação viva ou de empreendimento consciente”, como diz O Antigo Comentário. 
Este nome é dado à roda quando ela gira no sentido anti-horário, de Áries a Peixes via 
Touro. Esta quíntupla relação só é estabelecida no Caminho do Discipulado e é 
viabilizada pela vinculação esotérica de Câncer-Virgem-Escorpião-Capricórnio-Peixes. 
Nos futuros horóscopos dos discípulos, esta significativa interação de forças será 
reconhecida como dominante na carta em uma etapa específica e particular do 
discipulado. Neste caso, os discípulos nascerão em algum destes signos ou com um 
deles como signo ascendente. 
 
Temos dois signos, de água e de terra (Câncer e Virgem), na etapa da ênfase no 
subconsciente, em que cada coisa está latente e oculta. A consciência humana só é 
embrionária em Câncer, pois é a mente da massa que domina e não a mente individual. 
Em Virgem, a vida crística ou consciência está oculta, e o Cristo-Menino é ainda 
embrionário no ventre da matéria e do tempo. Durante esta etapa, a ênfase está na forma 
que vela e oculta a realidade. A alma humana e a alma divina (a dualidade essencial) 
estão ali, mas sua presença não é facilmente percebida. Em Escorpião se produz um 
ponto de transição, de mudança e de reorientação. O que até então estava oculto aparece 
e é trazido à superfície por meio da experiência, dos testes, das provas e do “ferrão da 
vida”. Em Capricórnio – como resultado dos efeitos das influências de Câncer, Virgem e 
Escorpião – o discípulo começa a demonstrar a capacidade de expressar a vida de dois 
reinos, pelo menos em certa medida; é um ser humano desenvolvido e também um 
cidadão do reino de Deus. Portanto, para um iniciado e pelo período de três encarnações, 
os quatro signos de revelação (Câncer, Virgem, Escorpião e Capricórnio) intensificam 
seus efeitos sobre ele, até que, na quarta encarnação, ele começa a responder à 
influência interna de Peixes. Desta maneira ele demonstra a sua capacidade para reagir à 
influência de Shamballa; quando esta influência se estabelece, ele se vai para redimir e 
salvar. Ele atua conscientemente como mediador mundial. Portanto, podemos afirmar 
que:   
 
1. Em Câncer, a influência da Hierarquia humana começa a fazer sentir sua presença e a 
incluir o dualismo do homem. Este emerge claramente em Virgem. A alma e o corpo estão 
estreitamente relacionados e unidos em uma forma. O homem é uma personalidade 
consciente, resultado da experiência em Câncer que culminou em Virgem. 
 
É o caminho da humanidade. O centro humano está ativo. 
 
2. Em Escorpião, a influência da Hierarquia oculta começa  a imprimir seu selo no ser 
humano, e sua dualidade essencial é submetida à prova. É uma preparação para fins de 
uma unidade nova e mais elevada. Ele está naquele estado de ser miserável, em que não 
é nem alma nem forma – a etapa de transição. 
 
É o caminho do discípulo. O centro hierárquico o afeta poderosamente. 
 
3. Em Peixes, a influência de Shamballa reivindica o iniciado como seu campo de 
atividade; o dualismo de alma e espírito emerge, em vez do dualismo de alma e corpo, 
que até então fora de primeira importância. O poder da forma, de manter a alma cativa, foi 
neutralizado e os testes e provas do iniciado até a terceira iniciação destinam-se a 
alcançar este fim. 
 
É o caminho do iniciado. 
 



164 

 

Observarão o interessante fato de que temos aqui nove signos que levam o homem da 
etapa da prisão na forma à liberdade do Reino de Deus, do estado de consciência 
embrionária ao pleno florescimento do conhecimento divino, da condição da percepção 
humana à sabedoria consciente do discípulo iniciado. Estes nove signos expressam 
estritamente o desenvolvimento humano (consciente e superconsciente), embora comece 
com a consciência de massa em Câncer. Há três signos que os precedem e que 
proporcionam as realidades sutis ou subjetivas que são a vontade-de-ser (Áries), o 
desejo-de-saber (Touro) e o estabelecimento das relações (Gêmeos), constituindo o 
tríplice incentivo para a manifestação do homem e do reino humano. Eles correspondem 
cosmicamente aos planos logoico, monádico e espiritual, aos quais o iniciado avançado 
tem acesso; ou se transpomos todo o conceito para uma volta inferior da espiral e em 
conexão com o homem comum, correspondem aos veículos mental, astral e etérico do 
homem. Estão, portanto, relacionados à expressão mais elevada e mais baixa da vida 
humana. Nas ideias acima, dei várias indicações de importância vital. Um dos símbolos 
de um iniciado de certo grau é a estrela de cinco pontas com um triângulo no centro; trata-
se de uma referência à energia do triângulo de água que acabamos de comentar e à 
quíntupla vinculação estabelecida na consciência do iniciado. 
 
Chegamos agora ao exame dos regentes deste signo e ao estudo dos planetas que 
atuam como pontos focais e agentes de distribuição para certas energias cósmicas. 
Muitas indicações já foram dadas sobre esse tema e uma verdadeira compreensão da 
natureza destas energias que fazem impacto só pode ser alcançada se as estudarmos e 
investigarmos em relação aos outros signos que reivindicam os mesmos regentes 
planetários. Há um ponto que gostaria de esclarecer, e é que nos dois regentes deste 
signo – a Lua e Netuno – temos o símbolo da estreita relação entre a Mãe de todas as 
Formas e o Deus das Águas, isto é, entre os dois planetas. Neste matrimônio esotérico, 
temos a ilustração, para a humanidade, de uma síntese importante da forma e da 
sensibilidade-desejo e, em consequência, uma verdadeira afirmação da etapa de 
consciência que chamamos de atlante. Há muito hoje desta sensibilidade de massa e 
desta identificação de massa com a forma e com as formas que são a indicação 
significativa e a característica marcante de Câncer e seus nativos. A Lua, porém, 
relaciona Câncer com dois outros signos, formando um triângulo cósmico. São eles 
Câncer-Virgem-Aquário. Nesta combinação, temos o signo da consciência de massa, o 
signo da consciência crística e o signo da consciência universal estreitamente 
relacionados entre si e todos eles por meio da influência de Netuno, velado pela Lua. 
 
Tal como Leão, que é regido pelo Sol em suas três expressões (ortodoxa, esotérica e 
hierárquica), Câncer é o único signo regido por um só planeta, embora na astrologia 
ortodoxa, a Lua substitua Netuno, porque é a natureza da forma que domina na etapa 
mais extensa do desenvolvimento humano, assim como, esotericamente, é a natureza 
sentimental-sensível que domina o homem comum. É com esta tendência estável que o 
discípulo deve lutar. Na mentalidade de massa (da qual Câncer é a expressão mais 
exata), é auspicioso que Netuno seja velado pela Lua, e que a forma não registre nem 
atenue certos impactos aos quais o verdadeiro homem é sensível. A humanidade comum 
ainda não está totalmente instrumentalizada para suportar toda a gama desses impactos, 
manejá-los de maneira construtiva ou para transmutá-los e interpretá-los corretamente. 
No Caminho do Discipulado e em todo o desenvolvimento esotérico, uma das maiores 
dificuldades, e um dos grandes problemas do discípulo, é sua extrema sensibilidade aos 
impactos que chegam até ele de todos os lados, e sua rápida habilidade de responder aos 
contatos que vêm de “todos os pontos cardeais e de cada ângulo da roda zodiacal, do 
que está dentro e do que está fora, do que está em cima, embaixo, e de todas as partes”, 
como expressa O Antigo Comentário. Além disso, é tão difícil e penoso para o estudante 



165 

 

comum dos tempos modernos captar a consciência-de-massa de Câncer, como também 
é captar a consciência de grupo ou consciência universal de Aquário. Para este 
desenvolvimento final, a humanidade está hierarquicamente relacionada com a Lua, a 
qual vela Netuno. O ser humano comum está começando a captar a etapa da consciência 
crística individual própria de Virgem, à qual está relacionado pelo mesmo planeta. 
 
Netuno, desvelado, não relaciona Câncer a nenhuma outra constelação ou signo; este 
fato é de grande importância, porque indica que quando um homem é um iniciado, não 
reage à emoção comum, ao sentimento ou às relações da personalidade, conforme se 
expressam no prazer ou na dor. Tudo isso é superado e, oportunamente, a vida da reação 
emocional associada à água é substituída pela vida do amor verdadeiro e inclusivo. O 
controle da alma “elimina” esotericamente a Lua e todos os vestígios da vida de Netuno. 
O iniciado deixa de ser regido pela Mãe das Formas ou pelo Deus das Águas. Quando “as 
águas cedem e são levadas”, a Mãe dá à luz o Filho, e aquela entidade espiritual 
individual fica então livre. Gostaria que refletissem sobre isto. 
 
Em consequência, essas duas influências diretas – a Lua e Netuno – são levadas a fazer 
sentir diretamente sua pressão sobre o nativo de Câncer, e assim conduzem ao 
desenvolvimento da forma da vida e do corpo astral-emocional. A utilidade suprema 
desses aspectos será captada se, com inteligência, compreenderem que sem a forma e 
sem a faculdade de reter na mente a necessidade de responder com sensibilidade às 
condições e circunstâncias do ambiente, a alma nunca despertaria para o conhecimento 
nos três mundos e, portanto, nunca chegaria a conhecer Deus em manifestação. 
 
Indiretamente, e pelas influências da Cruz Cardeal (da qual Câncer é parte), o nativo de 
Câncer é afetado ou influenciado por cinco outros planetas: Marte, Mercúrio, Urano, 
Vênus e Saturno. O nativo de Câncer se torna responsivo à utilidade do conflito (Marte), à 
atuação da luz da intuição (Mercúrio), ao puxão cósmico de Urano, e também ao intelecto 
de Vênus e ao provedor de oportunidades (Saturno). Contudo, essas influências atuam 
subjetivamente sobre o morador da forma, e durante éons não são registradas 
conscientemente como potências pelo indivíduo, até que a vida da forma e a reação à 
emoção-sentimento tenham cumprido seu papel ativo e educativo para o despertar da 
mente. Uma vez que o despertar do desejo e sua transmutação em aspiração superior 
tenha ocorrido, a influência de Virgem sobrevém, e a alma responsiva – desenvolvida 
pelas cinco influências indiretas da Cruz Cardeal – dá início à sua participação ativa e 
consciente no drama da vida. Assim, as influências diretas e indiretas dos sete planetas 
desempenham seu papel no desenvolvimento do homem. Os estudantes acharão 
interessante e útil relacionar os efeitos destas sete forças planetárias com os sete 
princípios do homem em desenvolvimento. 
 
Consideremos agora brevemente, por alguns minutos, o efeito das influências de raio à 
medida que convergem através dos sete planetas no homem nascido no signo de Câncer. 
 
Neste ponto encontraremos certas indicações básicas relativas à natureza e aos 
processos da Lei de Renascimento. Pareceria que até aqui apenas duas regras teriam 
sido formuladas em conexão com o retorno do Ego à encarnação física. A primeira é que 
por não ter alcançado a perfeição, a alma deve retornar para dar continuidade ao 
processo de aperfeiçoamento na Terra. A segunda é que o impulso que predispõe o Ego 
a este retorno é alguma forma de desejo insatisfeito. Esses dois enunciados são válidos 
em parte e genéricos em seu efeito, mas são apenas verdades parciais e incidentais a 
verdades maiores, que os esoteristas ainda não perceberam nem observaram com 
exatidão. Elas são secundárias, e são expressas apenas em termos dos três mundos da 



166 

 

evolução humana, da intenção da personalidade e dos conceitos sobre tempo e espaço. 
Basicamente, não é o desejo que impulsiona o retorno, mas a vontade e o conhecimento 
do Plano. Também não é a necessidade de alcançar a perfeição final que impele o Ego à 
experiência na forma, porque o Ego já é perfeito. O principal motivo é o sacrifício e o 
serviço para essas vidas menores que dependem da inspiração superior (que a alma 
espiritual pode dar) e a determinação de que elas também podem alcançar um status 
planetário equivalente ao da alma que se sacrifica. É para oportunamente suprimir o 
conceito de espaço-tempo e provar que ele é uma ilusão que a porta de Câncer se abre 
para a alma que se sacrifica e serve. Tenham isso sempre em mente ao estudar o tema 
do renascimento. Os termos renascimento e reencarnação são enganosos. “Impulso 
cíclico”, “repetição inteligente, plena de propósito” e “inalação e exalação conscientes” 
descreveriam com mais exatidão este processo cósmico. Porém, é difícil captar esta ideia, 
pois implica na possibilidade de se identificar com Aquele que respira assim – o Logos 
planetário – e portanto todo o tema permanecerá relativamente obscuro até tomar a 
iniciação. Em termos esotéricos, o ponto de maior interesse reside no fato de que é um 
renascimento grupal que acontece a todo momento, e que a encarnação do indivíduo é 
concomitante a este acontecimento mais importante. Isto tem sido em grande parte 
ignorado ou deixado de lado, devido ao interesse intenso e egoísta na experiência e na 
vida pessoal, evidenciado nas inúmeras especulações sobre o retorno do indivíduo, 
exposto nos pretensos livros ocultistas atuais, a maioria dos quais sendo inexata e 
certamente sem importância.  
 
Uma compreensão inteligente do Plano é necessária para que a verdade real relativa à 
reencarnação possa emergir com clareza na consciência do público em geral. Grupos de 
almas vêm ciclicamente e juntos à encarnação, a fim de avançar o Plano e possibilitar a 
continuidade da interação entre espírito e matéria, o que torna a manifestação possível e 
amplia a elaboração das ideias divinas tal como existem na Mente de Deus. Quando os 
objetivos e métodos de atuação do Plano (tal como a Hierarquia o compreende) se tornar 
mais conhecido em seus objetivos e modos de funcionamento no plano externo da vida, 
veremos uma mudança total na apresentação dos ensinamentos sobre a Lei do 
Renascimento. Veremos com mais clareza a síntese existente entre: 
 
1. O plano divino, conforme se manifesta no tempo. 
2. As relações básicas, conforme se manifestam no espaço. 
3. A sucessão de efeitos, conforme se demonstram nos grupos. 
4. A evolução da compreensão, conforme o intelecto se fusiona com a intuição. 
5. A natureza quíntupla da expressão Iogoica, conforme se desenvolve através dos cinco 
Reinos.  
 
E isto, quando corretamente intuído, produzirá uma revelação e uma apresentação deste 
tema tão complexo que ultrapassa tudo o que o homem pode imaginar atualmente. Este é 
um dos segredos da primeira iniciação, segredos que estão hoje em processo de 
revelação.  
 
O renascimento, como se vai descobrir é, na verdade, uma interação mágica e magnética 
entre o lado forma da vida e a própria vida. A alma empreende conscientemente esta 
interação, ela mesma produto dos dois fatores relacionados. Esta afirmação é em si 
mesma complexa e difícil, longe de ser facilmente captada. No entanto, expressa um fato 
significativo que O Antigo Comentário descreve da seguinte maneira: 

 
“Aqueles que estão exigindo ser salvos clamaram alto. Suas vozes penetram 
no mundo sem forma e ali evocam resposta. 



167 

 

 
“Aqueles que em eras distantes se comprometeram em salvar e servir 
respondem. Seu grito também ressoa e, ressoando, penetra nos lugares 
escuros e distantes dentro dos mundos da forma. 
 
E assim se estabelece um vórtice que se mantém vivo por aquele som dual 
constante. E então se obtém um contato e, por um espaço e durante o tempo, 
os dois são um – as Almas que Salvam e as Unidades a serem atendidas.  
 
Lentamente, a visão do Salvador Uno se torna uma luz que guia Aqueles que 
Clamam para o lugar da luz”. 

 

Gostaria de sugerir aos pesquisadores que abordem a totalidade do tema do “impulso 
cíclico” do ângulo do grupo, deixando de lado o espelhismo da impressão pessoal. O 
rastreamento da história, tal como a conhecemos, ajudará nisto e nos indicará a 
possibilidade de esclarecimento e a utilidade de classificar e de isolar as atividades e o 
caráter de grupo através das eras. Quando os grandes grupos em reencarnação forem 
assim identificados e seu trabalho em prol do quarto reino nos muitos campos for visto 
com mais clareza, todo o tema será mais bem compreendido e evocará o exercício da 
intuição. Isto demonstra um segundo fato importante, a saber, que neste momento só 
será possível traçar a progressão das almas avançadas em encarnação, não sendo 
possível, nesta época, fazer o mesmo sobre a manifestação cíclica dos seres pouco 
evoluídos, que são “unidades materiais” que devem ser salvas pelos mais avançados. O 
tema do serviço e do sacrifício perpassa através da história sem ser reconhecido. A chave 
para compreender estes agentes reencarnantes, salvadores, reside na nova capacidade 
intuitiva de reconhecer os grupos que reencarnam como grupos e não como indivíduos, 
através das qualidades de seus raios específicos. Foi para este fim que dei no livro O 
Destino das Nações uma indicação a respeito dos raios que regem certas nações. Os 
grupos são regidos pelos signos astrológicos e pelos raios, assim como os indivíduos, e 
são influenciados por estes raios por meio dos planetas regentes. Abri aqui um amplo 
campo de pesquisa, e lhes indiquei uma forma nova e das mais interessantes no campo 
da pesquisa histórica e respectivo registro. A história do futuro será a história do 
desenvolvimento dos planos de Deus, à medida que se cumprem  por meio dos grupos de 
egos que servem e que virão à encarnação física sob a influência da “divina dualidade” 
para implementar o desenvolvimento das vidas que constituem as formas através das 
quais a divindade procura uma plena expressão. A relação que existe entre o quarto raio 
e o quarto reino da natureza (que é a quarta Hierarquia criadora) é uma influência 
predeterminante em todos os conflitos mundiais havidos até hoje e a causa que está na 
origem das guerras e conflitos ao longo das eras. O tema deste raio é “Harmonia através 
do Conflito”. É este o aspecto inferior da energia de raio que produz conflito e que 
controlou até então, chegando agora ao apogeu pelo impulso proveniente da nova força 
entrante de Shamballa. À medida que se esgota (e isto acontecerá rapidamente), haverá 
uma mudança de direção e de força para esse Raio maior – o segundo raio de Amor-
Sabedoria – do qual o quarto raio é um aspecto. Esta energia de segundo raio está 
fortemente focalizada através da constelação de Gêmeos, via o planeta Júpiter. Vamos 
então inaugurar um longo ciclo de desenvolvimento benéfico, no decorrer do qual o 
conflito essencial que marca as dualidades opostas será estabilizado no plano mental e – 
sob a influência dos egos salvadores e servidores do quinto reino – modificará totalmente 
a civilização do mundo. 
 
Também é importante lembrar que, ao estudar as forças dos Raios e seus efeitos em 
Câncer, devemos nos colocar no ponto de vista da mente e da reação da massa, e não 



168 

 

do ponto de vista individual. Câncer é um dos signos de síntese e de fusão relativa, mas 
fusão no nível inferior da espiral e que implica na fusão do corpo físico com a alma, mas 
somente na etapa embrionária e no nível psíquico, ainda não individualizado. Trata-se da 
etapa da reação de massa à chegada dos Filhos da Luz.  
 
Todo o tema do zodíaco pode ser abordado do ponto de vista da luz, do seu 
desenvolvimento e irradiação crescente, e como a gradual demonstração do que 
denominei em outra parte de “a glória do UNO”. O modo de desenvolvimento desta luz 
interna e sua exteriorização deve permanecer – do ponto de vista de seus efeitos 
cósmicos – como um dos segredos da iniciação, e isto por muito tempo ainda. No entanto, 
não seria despropositado dar simbolicamente certas frases e sentenças que indicarão 
(para cada signo) esta “intensificação da luz na luz”, como se diz em termos esotéricos, 
lembrando sempre que estamos procurando expressar condições vinculadas à alma, cuja 
natureza essencial é luz. Esta alma-luz, ao evoluir, afeta a forma e produz as revelações 
sucessivas dessa forma e a natureza do espaço-tempo, assim como da meta: 
 
1. Áries – A Luz da Vida em si. É o diminuto ponto de luz que se encontra no centro do 
ciclo de manifestação, ínfimo e cintilante. É o “farol do Logos que busca o que pode ser 
utilizado” para a expressão divina. 
 
2. Touro – A Luz penetrante do Caminho. É um feixe de luz que emana do ponto em Áries 
e que revela a extensão da área controlada pela luz. 
 
3. Gêmeos – A Luz da Interação. É uma linha de feixes de luz, revelando a origem dos 
opostos ou a dualidade básica da manifestação, a relação do espírito com a forma. É a 
luz consciente dessas relações. 
 
4. Câncer – A Luz dentro da forma. É a luz difusa da própria substância, “a luz escura” da 
matéria, mencionada em A Doutrina Secreta. É a luz que espera o estímulo proveniente 
da luz da alma. 
 
5. Leão – A Luz da Alma. Um ponto refletido de luz logoica ou divina. A luz difusa em 
Câncer se concentra e oportunamente se revela como um ponto. 
 
6. Virgem – A Luz dual fusionada. Duas luzes são vistas – uma brilhante e forte, a luz da 
forma; a outra fraca e indistinta, a luz de Deus. Esta luz se distingue em luz crescente, de 
um lado, e luz decrescente, de outro. É diferente da luz em Gêmeos. 
 
7. Libra – A Luz que se desloca para o repouso. É a luz que oscila até alcançar um ponto 
de equilíbrio. É a luz que se distingue por um movimento para cima e para baixo. 
 
8. Escorpião – A Luz do Dia. É o lugar onde três luzes se encontram – a luz da forma, a 
luz da alma e a luz da vida. Elas se encontram, se fusionam e sobem. 
 
9. Sagitário – Um feixe de Luz direcionado e concentrado. Nele, o ponto de luz se torna 
um feixe de luz, revelando uma luz maior à frente e iluminando o caminho para o centro 
da luz. 
 
10. Capricórnio – A Luz da Iniciação. É a luz que aplaina o caminho para o alto da 
montanha e produz a transfiguração, assim revelando o sol nascente. 
 
11. Aquário – A Luz que brilha na Terra, além do mar. É a luz que sempre brilha dentro da 



169 

 

escuridão e limpa, com seus raios curadores, o que deve ser purificado, até que a 
escuridão desapareça. 
 
12. Peixes – A Luz do Mundo. É a luz que revela a luz da própria Vida. Dissipa para 
sempre a escuridão da matéria. 
 
Um estudo das ideias acima revelará a história simbólica da irradiação da matéria, do 
crescimento do corpo de luz no interior do macrocosmo e do microcosmo e, finalmente, 
esclarecerá o propósito do Logos. 
 
É porque – falando por parábolas – a luz de Câncer é apenas difusa, vaga e incipiente 
que as influências do primeiro Raio da Intenção concentrada e de Vontade determinada e 
do segundo Raio do Amor-Sabedoria (dualidade reconhecida e experiência adquirida) 
estão ausentes. Suas influências não estão presentes, salvo na medida em que o amor e 
o propósito se encontram na base de toda manifestação. Porém, não estão concentradas 
neste signo. Apenas cinco raios atuam por meio desta constelação que, mesmo em um 
grau relativamente alto de desenvolvimento e na roda de retorno, conserva sempre esta 
relação de massa para benefício do indivíduo em encarnação, visando garantir a salvação 
última da própria substância. Os seres humanos que não têm a visão do iniciado tendem 
a interpretar todos os signos e seus efeitos em termos individuais, enquanto que o 
objetivo de suas influências coordenadas é ao mesmo tempo de caráter planetário, solar e 
cósmico. O iniciado que tomou as três iniciações menores ocupa-se, a partir de então, 
com os efeitos das influências cósmicas no planeta e, em consequência, sobre o quarto 
reino da natureza e com o estudo, no plano mental superior, dos efeitos dessas 
influências cósmicas, à medida que produzem mudanças básicas e fundamentais na vida 
do sistema que, por sua vez, afeta nosso planeta, os reinos da natureza e, em 
consequência, os seres humanos.  
 
Podemos ver, portanto, que à medida que vão ocorrendo as mudanças na evolução e que 
a consciência humana, planetária e solar vão se desenvolvendo progressivamente, as 
influências vertidas pelas constelações, por meio dos seus intermediários, os planetas, 
produzirão mudanças muito diversificadas e acontecimentos significativos, aos quais o 
homem responderá de maneira consciente ou inconsciente, de acordo com seu grau de 
evolução. A resposta do sujeito individual de Câncer às influências que chegam e ao seu 
ambiente será diferente das resposta de um discípulo ou iniciado; e também serão 
diferentes em cada signo, possibilitando assim o refinamento do desenvolvimento 
humano.  
Também aqui há um ponto que os astrólogos deverão levar em consideração mais à 
frente. Gostaria de lhes dar agora um quadro que indicará alguma coisa sobre a natureza 
da resposta do homem durante as três etapas de seu desenvolvimento – não 
desenvolvido, avançado e no Caminho – às diversas influências às quais é submetido 
quando entra na existência do plano físico pela porta aberta em Câncer e vai 
prosseguindo pelos signos. 
 
 

Signo  Homem não desenvolvido  Homem avançado  Discípulo Iniciado 
1. Aries  Experiência cega não dirigida. 

 

Reação instintiva. 

 Esforço dirigido da 

personalidade. 

 
Desejo. 

 Reconhecimento do Plano e trabalho 

com o Plano 

Vontade. 

     

Nota-chave: Áries se volta para Capricórnio. 

 
2. Touro  Desejo egoísta. 

A Luz da Terra. 

 Aspiração. 

A Luz do Amor. 

 Vida iluminada. 

A Luz da Vida. 



170 

 

     

Nota-chave: Touro se precipita cegamente até que Sagitário dirija. 

 
3. Gêmeos  Mudança de relação 

“Sirvo a mim.” 

 

 Orientação de 
“Sirvo a meu irmão”. 

 Correta relação 
“Sirvo ao Uno”. 

     

Nota-chave: Gêmeos se move para Libra. 

 
4. Câncer  A unidade cega está desorientada. 

 
A Massa. 

 A unidade desperta para o que 

está em volta. 
 

A Casa. 

 O Todo é visto como um. 

 
 

Humanidade. 

     

Nota-chave: Câncer vê a vida em Leão. 

 
5. Leão 

 

 O eu inferior. 

O ponto oculto. 

 O Eu Superior. 

O ponto revelador. 

 O Eu Uno. 

O ponto rejeitado. 

 

     

Nota-chave: Leão busca libertação em Escorpião. 

 

 
6. Virgem  A energia germinativa.” 

A Mãe. 

 A força criadora. 

O Protetor. 

 A atividade crística. 

A Luz. 

     

Nota-chave: Virgem oculta a luz que irradia o mundo em Aquário. 

 
7. Libra 

 

 Paixão ardente desequilibrada. 

Amor humano, 

 Avaliação dos opostos. 

Devoção e aspiração. 

 Equilíbrio alcançado. 

Entendimento. 

 

     

Nota-chave: Libra liga os dois em Gêmeos. 

 
8. Escorpião 
 

 Unidade do egoísmo. 
O Monstro, 

 Conflito com a dualidade. 
O Batalhador. 

 Unidade superior. 
O Discípulo. 

 

     

Nota-chave: Escorpião prepara a liberação de Leão. 

 
9. Sagitário 

 

 Egocentrismo. 

Abordagem experimental. 

 Unidirecionamento. 

Abordagem direcionada. 

 O Condutor dos homens. 

O guardião do Portal. 

 

     

Nota-chave: Sagitário, o discípulo se torna o Salvador em Peixes. 

 
10. 
Capricórnio 

 

 A alma presa à terra. 
 

 Aquele que atravessa a água. 
Fluido.  

 O Conquistador da morte. 
Iniciado. 

 

     

Nota-chave: Capricórnio conclui a obra de Escorpião. 

 
11. Aquário 

 

 Todas as coisas a todos os homens. 

O fardo do eu.  

 Dedicação à alma. 

O fardo da humanidade. 

 O Servidor de todos os homens. 

O fardo do mundo. 

 

     

Nota-chave: Aquário libera Virgem de sua carga. 

 
12. Peixes 
 

 Responsividade ao ambiente. 
O médium. 

 Sensibilidade à alma. 
O Mediador. 

 Responsabilidade espiritual. 
O Salvador. 

 

     

Nota-chave: Peixes extrai de todos os signos. 

 

 

Observaremos que as relações entre os signos não são as existentes entre os opostos, 
mas dos intermediários e, portanto, marcando o período intermediário de relação, e não 
uma culminação, como acontece quando se examina opostos como Leão e Aquário, ou 



171 

 

Câncer e Capricórnio. Descobriremos que estas relações criam formas geométricas muito 
definidas, tal como as cruzes formadas entre os opostos criam as três cruzes dos céus. 
Recomendo que atentem para isso. A tabulação acima vai lhes proporcionar uma relação 
nova e interna dos signos entre si, relação que só será ativa e efetiva depois da iniciação. 
Em consequência, estudá-las atualmente será de pouca utilidade para o leitor comum, 
embora deixe entrever novos contatos e influências astrológicas, muitas das quais se 
estabelecem por meio das influências provenientes dos raios, o que requer, para uma 
interpretação correta, a capacidade de perceber o estado de evolução individual. É 
essencial, para a devida compreensão, que o astrólogo saiba se o sujeito é relativamente 
pouco evoluído ou não, ou se está em tal ou tal etapa do Caminho. Há muito a ter em 
conta na nova astrologia esotérica –  predição, interpretação do ponto de vista da 
personalidade e da alma, indicações do caráter, assim como também um detido estudo da 
Lei de Renascimento, à qual se pode chegar pela compreensão das influências de 
Câncer. O que surgirá mais adiante, mas que é impossível elucidar agora, é que as doze 
Hierarquias Criadoras estão todas conectadas com um ou outro dos doze signos do 
zodíaco, e estes afetam infalivelmente toda a família humana e também cada um de seus 
membros. Um intenso estudo das relações indicadas nesta nova tabulação, além do 
estudo das Hierarquias e dos signos, causarão uma drástica revolução na astrologia 
moderna, da maior importância. Não posso falar mais do que isto, nem seria possível, até 
que os astrólogos atuais tenham realizado um trabalho aprofundado segundo as linhas 
indicadas. 
 
Por simples que possa parecer, o ponto fundamental e mais importante que os astrólogos 
devem captar hoje é a necessidade de saber – antes de qualquer trabalho de 
interpretação –  em que etapa do caminho de evolução se encontra o sujeito em 
consideração. Darei  mais uma indicação. Pelo estudo das pessoas nascidas nos signos 
cardeais se extrairá uma informação mais clara sobre isto. Poderia ser útil apontar que:  
 
1. Pelo estudo da Cruz Cardeal – Áries, Câncer, Libra e Capricórnio – o astrólogo pode 
chegar a um entendimento mais claro: 
a. dos seres humanos comuns, individuais. 
b. dos começos de grupo. 
c. do significado da primeira iniciação. 
 
2. Pelo estudo da Cruz Fixa – Touro, Leão, Escorpião e Aquário –  o astrólogo chegará a 
uma correta interpretação das vidas: 
a. dos iniciados. 
b. da absorção de grupo em uma síntese. 
d. do significado da terceira iniciação. 
 
3. Pelo estudo da Cruz Mutável – Gêmeos, Virgem, Sagitário e Peixes – poderá chegar ao 
significado: 
a. dos discípulos. 
b. da atividade grupal. 
c. da segunda iniciação. 
 
As indicações acima podem não estar de acordo com as ideias geralmente aceitas, e 
parecer que contradizem alguns dos pontos que levantei antes, mas um cuidadoso estudo 
das implicações sugeridas poderá esclarecer este ponto. Cada Cruz tem seu significado 
exotérico, e com isso todos os astrólogos estão mais ou menos familiarizados. Além 
disso, tem seu significado e importância esotérica, que é um campo de investigação ainda 
inexplorado, e tem sua importância espiritual que, logicamente, só é revelada nas 



172 

 

iniciações maiores. Devemos lembrar que são as tríplices diferenciações da Vida Una, e 
que Capricórnio, por exemplo, marca não só o ponto da concreção mais profundo e, 
portanto, de morte, como também o ponto da iniciação mais elevada e a entrada no 
aspecto vida da Deidade. Não tenho como reiterar com mais veemência a necessidade 
constante de vocês pensarem em termos de energia e forças, de linhas de força e 
relações de energia. Os astrólogos também devem pensar mais em termos de qualidades 
e características, porque esta é a tendência da astrologia mais avançada. Toda a história 
da astrologia é, na realidade, a interação magnética e mágica para a produção ou 
exteriorização da realidade interna. É a história da resposta da forma – tão vasta como é 
em um sistema solar, tão microcósmica como em um ser humano e tão minúscula como 
em um átomo ou uma célula – ao impulso ou ao puxão dos focos de energia e das 
correntes de força. Esses dois não são idênticos, mas devem ser levados em conta nos 
cálculos e do astrólogo investigativo e em suas interpretações. 
 
É a energia focalizada de Câncer que faz deste signo um grande ponto focal magnético 
ou atrativo que conduz aos processos de encarnação. Pela porta de Câncer corre “a luz 
mágica e magnética que guia a alma para o lugar escuro da experiência”. Similarmente, é 
o impulso mágico da energia de Capricórnio que, na roda de retorno própria do estado de 
discipulado (contrariamente à roda de renascimento ou roda da saída) atrai a alma 
constantemente para fora da vida da forma e da experiência e constitui “a luz radiante que 
guia a alma em segurança para o alto da montanha”. É o reconhecimento disto que 
esclarece para nós o fato de que, em tempo e espaço, o fator controlador e a condição 
determinante é a sensibilidade da alma encarnada à vida da forma, que conduz à 
encarnação pela porta de Câncer, ou à vida da alma, conduzindo à iniciação pela porta de 
Capricórnio. É também na relação mútua destes dois signos que vocês podem obter uma 
imagem mais clara do efeito recíproco entre os pares de opostos, tal como existem no 
zodíaco, e seria útil dedicar um minuto para o estudo dos dois tipos de culminação desta 
interação que os signos opostos traz à luz. Procurarei mostrar para vocês sob a forma de 
um quadro sugestivo que apresento para seu estudo. A culminação, seja do lado forma, 
seja do lado alma, pode ser expressa da seguinte maneira, tendo sempre em conta as 
limitações da linguagem: 
 
NA RODA QUE GIRA NO SENTIDO HORÁRIO 
(de Áries para Touro, via Peixes) 
 
Para a humanidade comum. 
 
1. Áries-Libra – Começos embrionários instáveis que levam ao equilíbrio entre a natureza 
psíquica inferior e sua expressão na forma. Desejo embrionário de se expressar, que 
culmina na paixão da satisfação. O amor inferior domina. 
 
2. Touro-Escorpião – Potente desejo inferior concentrado que leva à morte e à derrota. 
Triunfo da natureza inferior, que leva oportunamente a um sentimento de saciedade e à 
morte. O homem é prisioneiro do desejo e, no momento da culminação, toma 
conhecimento da sua prisão. 
 
3. Gêmeos-Sagitário – Interação fluida e instabilidade que levam ao estabelecimento do 
foco da personalidade e à determinação. O homem é inteiramente consagrado ao 
desempenho da personalidade. A tríplice natureza inferior, sintetizada e dirigida, controla 
toda a atividade. 
 
4. Câncer-Capricórnio – O ímpeto para encarnar leva à forma de encarnação mais densa 



173 

 

e à imersão na forma. O impulso da vida da forma e os processos de concreção 
dominam. O homem chega a um ponto de cristalização depois de inúmeras encarnações. 
 
5. Leão-Aquário – O indivíduo procura sua plena expressão e chega finalmente à etapa 
em que utiliza seu ambiente para fins estritamente individuais. Domina seus semelhantes 
para objetivos puramente pessoais. O indivíduo isolado se torna o dirigente ou ditador do 
grupo. 
 
6. Virgem-Peixes – A matéria virgem atrai a alma, e a Mãe divina se torna mais importante 
que o filho. A vida da alma fica oculta. 
 
NA RODA QUE GIRA EM SENTIDO ANTI-HORÁRIO 
(de Áries a Peixes, via Touro) 
 
O Discípulo e o Iniciado.  
 
1. Libra-Áries – O equilíbrio alcançado no ponto de repouso proporciona o ímpeto mental 
para que a alma controle. A paixão é transmutada em amor e o desejo inicial de Áries se 
torna a plena expressão do amor-sabedoria. O desejo de se manifestar se torna a 
aspiração de ser. 
 
2. Escorpião-Touro – A vitória final da alma sobre a forma. A morte e a escuridão se 
revelam como vida e como luz, como resultado da ação recíproca desta energia. A noite 
escura da alma se torna o sol radiante. 
 
3. Sagitário-Gêmeos – O resultado da associação deste par de opostos é o esforço 
concentrado da alma, a atividade dirigida espiritualmente e a aptidão demonstrada para a 
iniciação. Há a diminuição do poder da forma e o aumento da vida da alma.   
 
4. Capricórnio-Câncer – O iniciado escolhe agora vir à encarnação e passa livremente e à 
vontade pelas duas portas. A atração da matéria é substituída pela livre escolha da alma. 
A vida da forma se torna um útil método de expressão consciente em prol do serviço. 
 
5. Aquário-Leão – Os interesses da personalidade como expressão do indivíduo são 
submergidos em prol do todo. O homem individual egoísta se torna o servidor do mundo. 
O pico do serviço caracterizado é então atingido nos dois signos. 
 
6. Peixes-Virgem – A forma revela e libera a alma que mora internamente. Aparece o 
Salvador do mundo e nutre as almas ocultas em Virgem. 
 
Portanto, observaremos que, quando o impulso das energias que são vertidas pelos 
signos do zodíaco e através deles está na direção da expressão da forma, o resultado da 
ação recíproca entre os signos opostos leva a algum aspecto de afirmação da 
personalidade, aspecto largamente determinado pelo raio da personalidade. Quando a 
tendência da vida está sendo retirada da forma e a alma está em processo de se revelar, 
temos então a ênfase da alma ou ego, também determinada, no que tange à qualidade, 
pela natureza do raio egoico. Neste ponto aparecerá ainda a necessidade de conhecer o 
grau de evolução alcançado pelo indivíduo cujo horóscopo está em consideração. 
Gostaria de indicar que, no estudo de quaisquer dos signos, será prudente estudar ao 
mesmo tempo seu signo oposto ou de consumação. Muito do que poderia dizer, por 
exemplo, em relação ao signo de Câncer, já foi dito a respeito do seu signo oposto, 
Capricórnio, e o mesmo é válido para todos os signos que vamos estudar agora. 



174 

 

 
Ficará então claro para vocês porque a Lua e Netuno, que transmitem as energias da 
natureza psíquica e da forma, mais a tendência de realizar por meio do conflito, regem 
Câncer com tanta potência, direta e indiretamente. Eles controlam a forma e a natureza 
psíquica inferior, e criam o campo de batalha (que mais adiante se transmutará no solo 
ardente) onde ambos “enfrentam o conflito final”, suas correspondências superiores, a 
alma e o espírito, pois matéria é espírito em seu grau mais baixo e espírito é matéria em 
seu grau mais alto. Nestas palavras temos a verdadeira chave da relação Câncer-
Capricórnio. Quando a estas potentes influências se agrega a força do sétimo raio 
(produzindo uma síntese de expressão no plano físico) e a do terceiro raio (produzindo 
uma intensa atividade na matéria), compreenderemos como, neste signo, todas as 
energias implicadas se conjugam para provocar a encarnação da alma nos três mundos 
da experiência e da expressão humanas. O poder de Vênus neste signo tende a fazer da 
mente o servidor da personalidade, o que é ajudado pelas forças do Terceiro Raio de 
Inteligência Ativa. Assim o cenário está preparado para o aparecimento da alma na forma. 
Seria interessante que vocês comparassem os efeitos destas potências de raio, à medida 
que se expressam em Câncer: 
 
 
 
1. sobre o homem não evoluído, que expressa o controle da forma. 
 
2. sobre o homem evoluído, o iniciado e o Salvador, expressando o controle da alma. As 
forças que controlavam a alma enquanto estava dominada pela forma se tornam 
instrumentos do serviço mundial. 
 
Pelo estudo destes resultados chegaremos oportunamente a compreender as relações 
que havíamos examinado anteriormente, quando estudamos os regentes deste signo – 
exotérico e esotérico – que põem o sujeito de Câncer em contato com Virgem, Aquário e 
Escorpião. De certo ponto de vista, temos o aprisionamento da alma e a glorificação da 
personalidade, resultando na morte em Escorpião; de outro, temos a revelação do Cristo 
na forma, a revelação do indivíduo consagrado ao serviço e – a revelação da vitória final 
sobre a morte. Quando, aos acontecimentos acima, agregamos o lugar que os planetas 
ocupam neste signo, temos uma situação das mais notáveis, mas, ao mesmo tempo, um 
tanto difícil de compreender e – porque se trata da cruz final da iniciação – uma situação 
que só ficará realmente clara quando as etapas finais do caminho forem trilhadas. Por 
isso só posso dar poucas indicações. Dois planetas estão exaltados neste signo, Júpiter e 
Netuno. Como se trata do signo de renascimento, esses dois planetas indicam o 
desenvolvimento auspicioso e o uso eventual do aspecto forma e o desenvolvimento da 
sensibilidade psíquica em seu aspecto superior e inferior. 
 
Trata-se de desenvolvimentos importantes para a alma que decidiu encarnar. A 
construção de formas adequadas, o uso e o controle da forma são essenciais se há de 
haver uma criteriosa e correta colaboração com o Plano de Deus. Júpiter garante isto em 
Câncer, desde a etapa inicial do nascimento. O amor como relação com a divindade e a 
sabedoria como relação com a forma, marcam, ambas, a intenção da alma. Em tempo e 
espaço, durante longos éons, a forma controla e oculta a alma. Isto é igualmente válido 
em relação à fluida natureza psíquica. Ambos (o aspecto forma e a natureza psíquica) 
alcançam oportunamente uma perfeição concreta em Capricórnio, para se tornar outra 
vez em Câncer o instrumento de serviço perfeito que o iniciado opera quando procura 
prestar serviço à massa, em vez de estar envolvido e perdido nas massas. O poder de 
Saturno neste signo promove os fins e propósitos das energias regentes ou raios de 



175 

 

harmonia através do conflito (a Lua e Mercúrio) e de Netuno, porque neste signo Saturno 
está na casa do seu detrimento, trazendo condições e situações difíceis que levarão à 
necessária luta. Isto faz de Câncer um lugar de aprisionamento simbólico e acentua as 
dores e penas resultantes de uma orientação errada. É o conflito da alma com seu 
ambiente – realizado consciente ou inconscientemente – que leva às penas da 
encarnação e que provoca as condições de sofrimento que a alma aceitou 
voluntariamente quando – com os olhos abertos e clara visão – escolheu o caminho da 
vida terrena com os sacrifícios e dores consequentes, a fim de salvar as vidas com as 
quais teve afinidade. 
 
De maneira curiosa, é Sepharial que indica os regentes dos decanatos com mais exatidão 
que Alan Leo. Em geral é o contrário, e Alan Leo é o mais correto dos dois astrólogos. 
Sepharial nos dá Vênus, Mercúrio e a Lua, enquanto Alan Leo indica a Lua, Marte e 
Júpiter para esses decanatos. A mente, o uso do conflito e a vida da forma são os fatores 
que acompanham e guiam a alma ao longo do caminho da encarnação. O instrumento de 
liberação é, em última análise, o uso correto e o controle do órgão de iluminação, que é a 
mente. Daí a necessidade de sempre enfatizar a meditação quando o aspirante desperta 
para a oportunidade espiritual. A força adquirida no conflito e no combate incessante 
alimenta esta reserva de força e poder que habilita o aspirante a passar pelas provas 
finais do discipulado em Escorpião e a enfrentar valentemente em Capricórnio os testes 
da iniciação, rompendo todas as ataduras forjadas nos processos de encarnação.  
 
Nas palavras-chave dadas para este signo, a Palavra da alma indica o objetivo da 
experiência em Câncer e o propósito pelo qual se entra em encarnação: “Eu construo 
uma casa iluminada e nela moro”. O método temporário da personalidade também está 
claramente indicado, quando nos é dito que a Palavra pronunciada pela alma ao encarnar 
é: “Que o isolamento seja a regra e que a multidão exista mesmo assim”. 
 
Este signo pode ser de grande alcance para todos. Estando em processo de encarnação, 
seguem o caminho escolhido. A casa que estão construindo já está iluminada? É uma 
morada iluminada ou uma prisão escura? Se é uma casa iluminada, vocês atrairão para a 
sua luz e calor aqueles que estão ao seu redor, e a atração magnética da alma, cuja 
natureza é luz e amor, salvará muitos. Se ainda são almas isoladas, terão que passar 
pelos horrores do isolamento e da solidão mais absoluta, percorrendo sozinhos os 
sombrios caminhos da alma. No entanto, este isolamento, esta solidão e esta separação 
na noite escura são parte da Grande Ilusão. É uma ilusão na qual toda a humanidade está 
submersa  como preparação para a unidade, a liberdade e a liberação. Alguns se perdem 
na ilusão sem saber o que é a realidade e a verdade. Outros caminham livremente pelo 
mundo da ilusão com o propósito de salvar e elevar seus irmãos. Se vocês não puderem 
fazê-lo, terão que aprender a caminhar dessa maneira. 

 
 
GEMINI, OS GÊMEOS 
 
Ao considerar os signos remanescentes, terei relativamente menos a dizer, pois já 
destaquei vários fatos e pontos quando tratei de seus opostos polares. Muito do que 
poderia ser dito sobre o signo de Gêmeos foi tratado em Sagitário. Também foram 
considerados Virgem e Peixes em relação com este signo, porque os quatro juntos 
formam a Cruz Mutável. No entanto, em certa medida, as repetições são necessárias e 
muitas vezes úteis, servem para esclarecer e reforçar quando se está ensinando. Mas 
gostaria agora de dar um caráter mais geral – ao tratar destes três signos que indicam as 
realidades subjetivas que incitam a tomada de forma em Câncer – e considerar as causas 



176 

 

predisponentes e não propriamente os fatos detalhados e facilmente apurados. 
 
Neste ciclo mundial Gêmeos, Touro e Áries são três energias subjetivas, ou três signos 
condicionantes, que se encontram por trás da manifestação. Eles se encontram por trás 
da experiência de tomada de forma em Câncer e também por trás da manifestação em 
Peixes. Peixes é o signo que diz respeito, antes de tudo, ao mundo moderno (com isso 
me refiro a um período de tempo muitíssimo longo), porque Peixes é o ponto de partida 
na Roda que gira no sentido horário neste momento, para a ronda zodiacal maior que tem 
uma duração aproximada de 25.000 anos. A data do seu começo ainda não foi revelada 
aos astrólogos modernos, e não está sujeita a uma revelação proveniente da ciência. À 
medida que estudarmos Gêmeos e Touro (Áries já examinamos) vamos manter em mente 
que a natureza de ambos é iniciadora de causas, e que eles exercem um efeito mais 
especificamente psíquico e uma influência mais subjetiva do que seus efeitos exteriores e 
estritamente físicos poderiam nos levar a crer. 
 
Creio que vocês descobrirão que estas indicações e sugestões são muito importantes 
para introduzir e utilizar a nova astrologia esotérica. Os estudantes fariam bem em isolar 
primeiramente os princípios gerais relativos aos signos zodiacais e suas influências antes 
de passar para um estudo intensivo das sugestões informativas novas e detalhadas que 
eu possa ter dado. Um entendimento dos elementos de alcance universal antes do estudo 
do particular é sempre um sábio procedimento ocultista. 
 
Em cada uma das Cruzes dos Céus há um signo e uma influência que, em determinado 
ciclo mundial, predomina sobre as outras três. Estes efeitos dominantes mudam 
necessariamente quando um ciclo mundial muda, mas, no ciclo atual, Gêmeos determina 
a influência predominante no âmbito da quádrupla influência da Cruz Mutável. O principal 
objetivo destas quatro energias é produzir um fluxo constante e uma mudança periódica 
em tempo e espaço que proporcionarão um campo adequado de experiências para o 
desenvolvimento da vida e da consciência crísticas, o que se aplica do ponto de vista 
cósmico, e também do ponto de vista do sistema solar, de um planeta e de um ser 
humano. O campo de desenvolvimento dos três reinos inferiores depende do status e do 
poder de distribuição de energia da humanidade como um todo. Portanto, poderíamos 
identificar os seguintes fatos relativos à Cruz Mutável: 
 
Gêmeos – É a força que produz as mudanças necessárias para a evolução da 
consciência crística em qualquer ponto determinado em tempo e espaço. É sempre 
compatível com a necessidade. 
 
Virgem - É a força nutridora que se encontra na própria substância, sujeita às nove 
mudanças cíclicas do período de gestação cósmica. Ela nutre e protege a vida crística 
embrionária, preparando-a para a manifestação ou para uma encarnação divina. 
 
Sagitário – É a atividade energética da força de vida que se manifesta no sexto mês, 
quando – falando em termos esotéricos – os três aspectos da natureza da forma e os três 
aspectos da alma se integram e atuam. É esta integração que às vezes faz com que o 
sexto mês da gestação física humana seja às vezes tão crítico. 
 

Peixes – É a expressão da vida e o aparecimento da consciência crística ativa na forma; é 
também o aparecimento energético (falando em termos simbólicos) de um Salvador do 
mundo. 
 
Portanto, a Cruz Mutável é particularmente um símbolo cristão e, de maneira significativa, 



177 

 

ligada à vida crística e ao desenvolvimento de um Salvador do mundo, sendo 
especialmente potente durante o percurso no sentido anti-horário na Grande Roda. Este 
fato surgirá com maior clareza quando os astrólogos estiverem aptos a determinar com 
exatidão o ponto de desenvolvimento e a condição espiritual do sujeito cujo horóscopo 
esteja em consideração. A natureza amorfa das influências de Gêmeos é notavelmente 
confirmada se estudarmos a significação da Maçonaria. Esta instituição de escala mundial 
foi organizada – como já disse antes – sob a influência e o impulso deste signo, e é regida 
por ele de maneira bastante inusitada. O formato ou simbolismo exotérico da Maçonaria 
foi alterado inúmeras vezes ao longo dos milênios de sua atividade. Seu atual matiz 
judaico é relativamente moderno, e não necessariamente permanente. Mas sua 
significação e a história do seu desenvolvimento são a história da consciência crística 
imanente e da sua luz interna, e isso deve se perpetuar de maneira inalterável. O que 
entrou pelos dois pilares de Hércules, os discípulos (Joaquim e Boaz), e pelo signo de 
Gêmeos, entrou para ficar.  
 
Além da importância das influências de Gêmeos como potência dominante na Cruz 
Mutável, é também um dos signos zodiacais mais importantes, por ser o principal símbolo 
da dualidade no zodíaco. É a constelação de Gêmeos, com sua influência inerente de 
segundo raio, que controla cada um dos pares de opostos na Grande Roda. Portanto, 
Gêmeos forma, com cada um dos pares de opostos do zodíaco, um terceiro fator, 
exercendo poderosa influência sobre as duas outras constelações, formando assim com 
elas certos grandes triângulos zodiacais. Esses triângulos só assumem importância 
quando se aplicam aos horóscopos de seres humanos avançados ou de grupos 
esotéricos, mas oportunamente – quando se calcula o horóscopo de um discípulo ou de 
um iniciado – o astrólogo esotérico terá que considerar sua potência. Por exemplo, no 
caso de um iniciado cujo Sol esteja em Leão, o triângulo das energias da constelação que 
determina a interpretação do horóscopo seria Leão-Aquário-Gêmeos. Quando se trata de 
um sujeito cujo Sol está no próprio Gêmeos, o triângulo condicionante seria Gêmeos-
Sagitário-Peixes, este último sendo parte deste triângulo porque ele marca ao mesmo 
tempo o fim e o início e é, para o presente grande ciclo do zodíaco, o Alfa e o Ômega. 
Procurarei esclarecer estes pontos em mais detalhes quando abordarmos com vocês a 
Ciência dos Triângulos, que constitui o próprio fundamento da astrologia. As 
generalizações e as indicações em relação aos doze signos do zodíaco, que foram tema 
das nossas instruções precedentes, tinham sobretudo o objetivo de assentar as bases e 
preparar as mentes para a última seção, dedicada aos triângulos; este  será de longe o 
aspecto mais importante do ensinamento sobre astrologia esotérica, e um dos primeiros a 
ser compreendido pela astrologia moderna.  
 
Este signo é às vezes chamado de “a constelação da resolução da dualidade em uma 
síntese fluida”. Regendo todos os pares de opostos no zodíaco, preserva a interação 
magnética entre eles, mantendo-os fluidos em sus relações, com o fim de facilitar, afinal, 
sua transmutação em uma unidade, pois os dois devem finalmente se tornar Um. É 
preciso lembrar que – do ponto de vista do desenvolvimento final das doze potências 
zodiacais – os doze opostos devem se tornar os seis fusionados, e isto se produz pela 
fusão em consciência dos opostos polares. Façam uma pausa e analisem esta frase. Do 
ponto de vista da razão humana, os opostos persistem eternamente, mas, para o iniciado 
cuja intuição está ativa, são apenas seis grandes potências, porque ele alcançou “a 
liberdade dos dois”, como se diz. Por exemplo, o sujeito de Leão, de posse de uma 
consciência de iniciado, conserva a individualidade desenvolvida em Leão, como também 
sua universalidade desenvolvida em Aquário; ele pode atuar, se assim quiser, como 
indivíduo plenamente autoidentificado, e no entanto possuindo, ao mesmo tempo, uma 
consciência universal plenamente desperta. O mesmo pode ser dito afirmar da atividade 



178 

 

equilibrada e da consequente fusão em todos os signos. Esta análise constitui em si 
mesma um vasto campo de investigação teórica muito interessante e de grande alcance. 
 
Gêmeos é, portanto, um dos signos mais importantes entre os doze, e sua influência está 
por trás de cada um deles – fato até agora pouco conjecturado pelos astrólogos. Isto será 
entendido melhor quando for estudado o triângulo de Gêmeos e dos dois signos opostos. 
Como o Raio de Amor-Sabedoria, o segundo raio é vertido através de Gêmeos, fica 
evidente o quanto é verdadeiro o ensinamento ocultista de que o amor subjaz em todo o 
universo. Deus é amor, nos é dito, e esta afirmação é ao mesmo tempo uma verdade 
exotérica e esotérica. O amor subjacente da Deidade chega ao nosso sistema solar 
primeiramente através de Gêmeos, que forma, com a constelação da Ursa Maior e as 
Plêiades, um triângulo cósmico. É o triângulo do Cristo cósmico e o símbolo esotérico que 
está por trás da Cruz cósmica. Há sempre o triângulo eterno por trás do fenômeno 
aparente do quaternário. Falando em termos simbólicos e nas palavras do Antigo 
Comentário: 
 

“Sobre o triângulo dourado apareceu o Cristo cósmico; Sua cabeça em 
Gêmeos, um pé no campo dos Sete Pais e o outro firmado no campo das 
Sete Mães (essas duas constelações são denominadas às vezes de Os Sete 
Irmãos e as Sete Irmãs [A.A.B.]). Assim, durante éons, o Grande Ser 
permaneceu com sua consciência dirigida internamente, consciente de três, 
mas não de quatro. Atento, de repente Ele ouviu um som... Despertando 
para aquele grito, Ele se estirou, estendeu os dois braços em amor 
compreensivo, e eis que a Cruz foi formada. 
 
“Ele ouviu o grito da Mãe (Virgem), Daquele que Busca (Sagitário) e do Peixe 
submerso (Peixes). Então, eis que a Cruz da mudança apareceu, embora 
Gêmeos tenha permanecido sendo a cabeça. Este é o mistério.” 

 
Nesta declaração ocultista está oculta uma razão pela qual o signo de Gêmeos é 
considerado um signo de ar, pois é relacionado cosmicamente (como são Libra e Aquário, 
os outros dois pontos da triplicidade do ar) de maneira muito singular com a Ursa Maior, 
as Plêiades e Sirius. A relação é essencialmente sêxtupla, e aqui encontrarão um indício 
sobre a resolução dos pares de opostos – envolvendo, como fazem as três constelações, 
as três ideias de oposição-equilíbrio-síntese ou fusão universal. Seria possível dizer que: 
 
1. Gêmeos – forma um ponto de entrada para a energia cósmica de Sirius. 
2. Libra – está relacionada com as Plêiades e transmite suas potências. 
3. Aquário – expressa a consciência universal da Ursa Maior. 
 
Seria útil manter em mente, neste ponto, o que lhes disse com frequência, a saber, que a 
Grande Loja Branca de Sirius é o protótipo espiritual da Grande Loja Branca da Terra, da 
qual a Maçonaria moderna é o reflexo distorcido, assim como a personalidade é o reflexo 
distorcido da alma. Também gostaria de lhes lembrar sobre a relação que existe entre 
Gêmeos e a Maçonaria, a que se faz referência com frequência. 
 
Uma consideração cuidadosa do que eu disse acima servirá para enfatizar em sua 
consciência a importância desta constelação, Gêmeos, e a significação interna da Cruz 
Mutável. Todas as constelações desta Cruz marcam pontos de mudança ou são guardiãs 
das energias que produzem os períodos necessários de reorientação, preparatórios para 
novos desenvolvimentos e novas atividades. Seria interessante destacar que: 
 



179 

 

1. A Cruz Mutável cria as condições que produzirão grandes períodos de mudança na 
vida do planeta, de um reino da natureza, ou de um ser humano. Mercúrio desempenha 
um papel nisto. 
 
2. A Cruz Fixa provoca, na sequência dessas mudanças internas, certos grandes 
momentos ou pontos de crise, que são inevitáveis e oferecem oportunidades precisas. 
Saturno é determinante para realizar isso. 
 
3. A Cruz Cardeal é responsável por produzir certos grandes pontos de síntese, como 
consequência da mudança e da crise. Júpiter é responsável pela concentração de 
energias neste ponto. 
 
Mais adiante me estenderei sobre isso, mas o exposto (mesmo de forma concisa) dará 
algumas ideias positivas de grande importância e indicará certas situações que poderão 
ser esperadas na vida daqueles cujo Sol está em um ou outro desses signos ou em uma 
ou outra destas Cruzes. 
 
Na expressão da atividade deste signo de dualidade, é a energia subjetiva que devemos 
considerar, pois está na origem dos fatos objetivos. Este signo controla esotericamente o 
coração do nosso sistema solar e, portanto, a pulsação da vida que sustenta tudo que 
existe. Gêmeos, em consequência, está conectado com o coração do Sol, assim como 
Câncer está relacionado com o Sol físico e Aquário com o Sol espiritual central. Temos 
aqui outra vez um significativo triângulo de natureza cósmica, cujas energias estão 
enfocadas por meio dos três aspectos do Sol da maneira mais misteriosa:  
  
1. Câncer  Sol físico    3º Aspecto  Atividade Inteligente do Todo. 
2. Gêmeos Coração do Sol   2º Aspecto  Amor do Todo. 
3. Aquário Sol central espiritual    1º Aspecto Vontade do Todo. 
 

É por esses signos que, neste momento, os três aspectos principais da divindade estão 
enfocados. No cálculo do horóscopo do planeta (coisa que até agora nunca foi feita com 
exatidão devido à falta de dados necessários para o astrólogo exotérico) é a influência 
dessas três constelações que aparecerá como de importância capital. Em Câncer temos a 
consciência sintética inteligente da massa, considerando-a como a consciência da própria 
matéria e a consciência de todas as formas e átomos; em Gêmeos temos um 
reconhecimento da dualidade que aparece levando à experiência e ao crescimento de 
todas as formas inteligentes separativas; em Aquário temos os resultados da atividade de 
Câncer e Gêmeos produzindo uma síntese superior e uma consciência universal de 
grupo. Isso o estudante inteligente pode traçar com moderada facilidade em relação à 
humanidade, mas este fato se aplica igualmente a todas as formas em todos os reinos da 
natureza e também à expressão planetária e solar. A comprovada realidade de todo este 
desenvolvimento é um dos aspectos do processo iniciático, ao final do longo Caminho 
evolutivo. A atração e a repulsão são, portanto, fatores condicionantes da nossa vida 
solar, e este condicionamento nos chega por meio de Gêmeos. Trata-se do efeito de uma 
energia cósmica desconhecida hoje pela humanidade. O fluxo e o refluxo da luz que 
caracteriza a experiência da alma desde o primeiro e vacilante passo para a encarnação e 
a experiência na Terra, o surgimento e a queda das civilizações, assim como o 
crescimento e o desenvolvimento de todas as manifestações cíclicas se produzem pela 
denominada “interação entre os dois irmãos”. Naquela época distante, em que a ronda 
maior do zodíaco se iniciou em Gêmeos, ronda que agora prossegue em Peixes, havia 
uma relação entre a Lua crescente e minguante, devido à pulsação do poder de Gêmeos. 
Atualmente diminuiu bastante, devido ao retraimento da Lua de toda vida responsiva, mas 



180 

 

o ritmo então estabelecido subsiste, produzindo a mesma ilusão básica. Estou falando em 
termos de fatos muito antigos e não de reflexos, como é o caso agora. Refiro-me a 
realidades e não a fantasmagorias. 
 
Gêmeos, como agora começam a perceber, está relacionado com o corpo etérico; é o 
guardião da energia condicionante e o intermediário, no que diz respeito aos fatores 
essenciais básicos, entre a alma e o corpo. São os dois irmãos aliados. No homem 
comum, o veículo etérico é o transmissor da energia psíquica que galvaniza e coordena o 
corpo físico denso e permite, portanto, o controle astral e mental da personalidade. 
Quando o homem está no caminho do discipulado e, portanto, na roda revertida que leva 
à iniciação, o corpo etérico se torna transmissor da energia da alma e não da força da 
personalidade. O potente efeito do Segundo Raio de Amor-Sabedoria – atuando por meio 
dos seis Raios subjetivos, de acordo com o tipo de Raio – começa a dominar cada vez 
mais o corpo vital, produzindo, em consequência, o deslocamento da força e da 
intensidade para os centros situados acima do diafragma. O poder da personalidade 
diminui, enquanto aumenta e cresce o da alma. Há muito a aprender com o estudo da 
atividade dual – superior e inferior – do corpo etérico e de sua relação e capacidade de 
resposta à constelação de Gêmeos, mas esse estudo é muito complexo para o estudante 
comum. Contudo, é um fato esotérico digno de ter em mente e terá verdadeiro valor para 
o astrólogo do futuro, e a astrologia, algum dia, será elevada a um plano superior. Uma 
interpretação correta será então possível, como também uma verdadeira cura em todos 
os setores da vida humana, em razão da compreensão adequada das potências e 
energias disponíveis que são vertidas no planeta em qualquer momento dado. 
 
 
Chegamos agora ao exame dos regentes deste signo, pois há muito a aprender com esse 
estudo. O regente ortodoxo é Mercúrio que, como Mensageiro dos Deuses ou 
“Intermediário divino, transmite as mensagens entre os polos com rapidez e luz”. Neste 
potente e importante planeta, temos novamente a ideia da dualidade, reforçando e 
reforçada pela influência de Gêmeos. Mercúrio é a expressão do aspecto dual da mente, 
pois é o mediador entre o superior e o inferior. Esta mediação tem duas etapas: o uso da 
mente concreta como mediadora dentro da personalidade, condicionando a vida da 
personalidade, analisando e discernindo entre o eu humano e o não-eu e acentuando a 
consciência do “eu e do você”, assim como a distinção entre a personalidade e seu 
ambiente. Em segundo lugar, transmite as mensagens entre a alma e o cérebro, e 
estabelece uma correta relação entre o eu inferior e o eu superior; é, portanto, a mente 
iluminada relacionando alma e personalidade. Este processo que leva a uma relação de 
ordem superior avança com rapidez no Caminho do Discipulado. Há um terceiro aspecto 
de Mercúrio que começa a atuar quando os dois anteriores se aperfeiçoaram ou estão em 
vias de aperfeiçoamento. Mercúrio, neste caso, é a mente abstrata – liberada de todo 
contato com a forma, tal como o compreendemos – e relaciona alma e espírito, também 
em duas etapas. Mercúrio é o revelador da Tríade Superior (atma-budi-manas, ou 
vontade espiritual, amor espiritual e mente superior) à alma e isto conduz os discípulos à 
etapa da terceira iniciação. Mercúrio é então o revelador do aspecto Vida durante os 
processos das iniciações superiores, mas não é necessário nos estendermos sobre este 
ponto. 
 
De modo particular, Mercúrio aumenta no indivíduo de Gêmeos o sentido latente da 
dualidade em seus diversos graus, assim como a capacidade de distinguir, levando à 
agilidade, à fluidez da mente, um dos maiores atributos e uma das maiores dificuldades 
deste signo. Esta agilidade mental, porém, deverá ser corretamente compreendida e 
manejada. Quando há facilidade de abordagem mental em qualquer direção e em 



181 

 

conexão com os inúmeros opostos na manifestação, teremos o surgimento do divino 
Mensageiro em sua verdadeira natureza, capaz de compreender os extremos e relacioná-
los divinamente entre si. Gêmeos é eminentemente o signo do Mensageiro e produz 
muitos mensageiros de Deus, que vão aparecendo no transcurso das eras, os 
reveladores de novas verdades divinas e como intermediários entre o quarto e o quinto 
reinos. 
 
É por esta razão que temos Mercúrio como regente exotérico e Vênus como regente 
esotérico, pois eles encarnam entre eles as energias do Quarto Raio de Harmonia através 
do Conflito e do Quinto Raio do Conhecimento Concreto ou Ciência, que é a 
compreensão embrionária das causas e condições resultantes, como também a 
compreensão do Plano. 
 
Além disso, temos aqui a nota da dualidade na relação (estabelecida pela atividade 
destes dois regentes) entre o terceiro reino da natureza, o reino animal, e o reino de 
Deus, ou das almas, o quinto reino da natureza, produzindo assim o quarto reino, o reino 
humano. Entre esses dois regentes atuam as influências que chegam a Gêmeos por 
Sagitário e vice-versa. Foi a atividade de Vênus – sob a influência de Gêmeos – que 
produziu a grande crise da individualização, quando os dois reinos “se aproximaram” um 
do outro. Vênus, Mercúrio e a Terra estabeleceram então um campo magnético que fez 
com que a intervenção da Grande Loja Branca de Sirius e o estímulo dual de Gêmeos 
fossem eficazes e produzissem resultados significativos, dos quais o quarto reino da 
natureza é a expressão. O fato de que Gêmeos seja o terceiro signo e que ele incorpore o 
que se chama de “uma terceira potência” o capacitou para alcançar, com sua força, o 
terceiro reino e produzir a reação que resultou na individualização ou humanização de 
suas formas de vida mais elevadas. Observaremos que Vênus é também o regente 
hierárquico de Capricórnio, denotando assim o poder da mente e seu lugar e propósito em 
relação com as duas principais crises da humanidade: a individualização e a iniciação. 
Isto relaciona a humanidade a Gêmeos, de maneira singular. Na futura religião do mundo, 
este fato será observado e, no mês de junho, mês em que as influências de Gêmeos 
estão particularmente fortes, esta vantagem será devidamente aproveitada,  a fim de 
aproximar mais o homem às realidades espirituais. Assim como Vênus foi potente ao criar 
a relação entre pares de opostos, como no caso do quinto reino das almas e o terceiro 
reino (a síntese dos reinos subumanos) que levam à Grande Abordagem entre alma e 
forma, também na nova expressão religiosa do mundo este fato será reconhecido. Será 
feito um apelo às forças aptas a utilizarem esta potência planetária, para fins do 
desenvolvimento do Plano divino na Terra. Em razão de Vênus relacionar certos pares de 
opostos, a mente dos homens erradamente o vinculou ao sexo e à vida sexual e como a 
relação entre os opostos físicos, masculino e feminino.  
 
É interessante saber que o regente hierárquico de Gêmeos é a própria Terra, planeta não 
sagrado. A Terra é também o regente esotérico de Sagitário, polo oposto de Gêmeos, 
sendo as duas únicas constelações regidas pela Terra e este fato é de grande significado, 
pois cria uma situação pouco comum no sistema solar e uma relação singular. A linha de 
força cósmica que vai de Gêmeos a Sagitário e no sentido inverso está subjetiva e 
esotericamente relacionada à nossa Terra, garantindo assim o desenvolvimento de sua 
alma, o desenvolvimento da forma como expressão dessa alma, e conduzindo 
inevitavelmente a nossa aflita humanidade, deste planeta das dores, até o próprio portal 
da iniciação em Capricórnio. 
 
Nesta afirmação e no fato de que dor e tristeza são qualidades distintivas da nossa vida 
planetária, há oculto um mistério secreto.  



182 

 

 
Por meio desta relação, e por meio das potências que são vertidas ao nosso planeta, 
estabelece-se uma situação que poderia ser expressa com as palavras do Antigo 
Comentário: 
 

“Quando as forças duais dos irmãos cósmicos (Gêmeos) se tornam a 
energia daquele que cavalga na direção da luz (Sagitário), a quarta se 
torna a quinta. A humanidade, o vínculo, se torna a Hierarquia, a 
dispensadora de todo bem. Então todos os Filhos de Deus se alegram.” 

 
Um rápido estudo demonstrará que nestes três regentes temos uma sequência de forças 
das mais interessantes, porque os raios 3, 4 e 5 produzem uma síntese de atividades e de 
potências dinâmicas essenciais para o desenvolvimento da humanidade. Neste ciclo 
mundial, e no que diz respeito à humanidade tal como é constituída hoje, temos:  
 
1. 3º Raio – Inteligência Ativa, sob a influência deste terceiro signo, Gêmeos, 
condicionando lentamente o corpo etérico. 
 
2. 4º Raio – Harmonia através do Conflito, sob a influência de Gêmeos-Sagitário, criando 
as situações no plano astral que produzirão conflito no corpo astral, essencial para o 
percurso final no solo ardente e a subsequente liberação. 
 
3. 5º Raio – Conhecimento Concreto ou Ciência, sob a influência de Capricórnio, 
enfocada por Vênus, que habilitará o homem a tomar a iniciação. 
 
Estas três energias, enfocadas pelos três planetas que regem Gêmeos, são 
essencialmente dedicadas ao desenvolvimento do quarto reino da natureza e polarizadas 
na Terra, ela própria um dos regentes do signo. 
 
Mercúrio, a estrela do conflito, é o planeta maior das relações, porque rege e “estrutura” 
(se posso usar este termo) a interação entre a Terra e as constelações que a 
condicionam. No caso de Gêmeos, Mercúrio relaciona nosso pequeno planeta com 
Virgem (Cruz Mutável), com Áries (Cruz Cardeal) e com Escorpião (Cruz Fixa), e sua 
missão, portanto, é de importância suprema. Por meio desta correlação e ação recíproca, 
as três Cruzes cósmicas se relacionam estreitamente e, em Gêmeos, são enfocadas em 
nosso planeta certas influências zodiacais fundamentais – sintetizadas e coordenadas. 
Isto produz tensão, ação e reação, e a condição de lutas intensas e dificuldades, 
características da nossa vida planetária que, oportunamente trará o despertar da 
humanidade à plena consciência planetária e, no caso do Logos planetário, à plena 
consciência cósmica. 
 
Este efeito é dos mais potentes em Gêmeos, pelo fato de que os dois braços da Cruz 
Mutável estão assim relacionados, e o resultado da atividade de Mercúrio, regendo 
Gêmeos, é produzir uma constante pressão entre os pares de opostos. Em Virgem produz 
a luta interna entre o não-eu exotérico e o eu esotérico, entre a consciência da forma 
(planetária, humana e subumana) e a alma dentro de todas as formas. Ao examinar este 
tema, vocês deverão levar em conta as seguintes formações astrológicas:  
 

1. Gêmeos  Virgem  Mercúrio   
A Terra. 

 
2. Gêmeos  Áries   Mercúrio 



183 

 

  A Terra. 
 
3. Gêmeos  Escorpião  Mercúrio 

  A Terra. 
 
A importância destas tríplices formações baseia-se no fato de que são triângulos 
condicionantes, com as energias de duas constelações enfocadas na Terra, através de 
Mercúrio, por exemplo: 

 

 
As potências de Gêmeos-Áries, introduzidas gradualmente em nossa vida planetária via 
Mercúrio, enfocam a energia da vontade de ser condicionante na Terra, produzindo os 
primeiros começos como o da encarnação, ou o da iniciação ou ainda como o começo de 
uma organização, como também de organismos. Conviria lembrar que há a vontade-de-
ser-na-forma e a vontade-de-ser-liberado-da-forma; porém, todos esses aspectos da 
vontade são alcançados por meio do conflito e da interação, do qual a energia de Gêmeos 
e Mercúrio são os símbolos eternos. 
 
Mercúrio, como relaciona Gêmeos com Escorpião e com o nosso planeta, tem um efeito 
geral ou de massa, porque é o regente hierárquico de Escorpião e seu efeito é de 
natureza planetária, muito mais do que acontece normalmente e, portanto, muito mais 
difícil de achar em nossa etapa atual de desenvolvimento planetário e de consciência 
humana. Sua verdadeira significação só será compreendida quando a consciência do 
homem individual se tornar ela própria planetária em seu alcance e compreensão, o que 
jamais é o caso antes da terceira iniciação. Acentuei duas destas relações entre as 
constelações e a Terra, embora não tenham como captar as implicações. Com frequência 
em nossos estudos podemos esquecer que não é possível para uma unidade de 
consciência, qualquer que seja, que se encontra dentro da esfera de influência planetária, 
conceber as condições que existem fora e além da Terra, porque este pequeno planeta é 
inevitavelmente, para esta unidade, o próprio centro de seu universo conhecido e porque 
– nos termos da Grande Ilusão – as constelações com seus regentes e contrapartes 
prototípicas parecem girar em torno da Terra. Quando o homem tiver progredido mais e 
sua consciência estiver começando a despertar para a realidade, a natureza desta ilusão 
ficará evidente para ele, embora isso não seja possível hoje, nem mesmo teoricamente. 
Estudem, por exemplo, o que ainda posso dizer sobre a influência destas constelações 
relacionadas, e observem se lhes transmite realmente um conhecimento exato, além de 
uma ideia geral das energias enfocadas e das forças conjugadas. 



184 

 

 
Permitam-me, pois, acrescentar: 
 
A influência de Mercúrio, relacionando Áries e Gêmeos à nossa Terra, cria em tempo e 
espaço uma situação singular, porque estimula esforços próprios e experimentações, ou 
inicia uma série de começos para relacionar forças opostas e produzir certos efeitos 
planejados e definidos em nosso planeta, assim influindo nos reinos da natureza ou na 
alma-individual-na-forma. Inicia-se assim um conflito que conduz finalmente ao equilíbrio. 
 
Isto leva a uma consumação intermediária em Libra. 
 
A influência de Mercúrio, relacionando Virgem e Gêmeos condiciona a alma na forma, 
submetendo-a às influências que a levarão a intensificar o processo evolutivo comum, ao 
consequente crescimento da luz da alma, e à diminuição da luz da matéria. Isto inicia a 
luta que o ser humano sabe conscientemente que se trava nele entre a alma e a 
personalidade. 
 
Isto leva a uma etapa final em Capricórnio. 
 
A influência de Mercúrio, relacionando Escorpião e Gêmeos, inaugura na consciência a 
etapa final que, com toda certeza, posicionará a alma dentro da forma no lugar de poder, 
deslocando definitivamente para o reino das almas o equilíbrio e o controle antes 
adquiridos. É isso que, na experiência de Escorpião, produz a terrível experiência do 
discípulo e que, atualmente, é uma das causas que geram o conflito mundial. É 
interessante observar que a luta será condicionada primeiramente pelas decisões 
tomadas em Londres (regida por Gêmeos) e nos Estados Unidos (também regidos por 
Gêmeos). A humanidade está agora no Caminho do Discipulado, e disse, muitas vezes, 
que Escorpião rege esse Caminho; Gêmeos rege o caminho das muitas mudanças que 
condicionam a luta iniciada em Áries, enfocada em Câncer, levada a uma crise em 
Escorpião e finalizada em Capricórnio. Quando Gêmeos, Escorpião e Mercúrio estiverem 
corretamente relacionados, veremos os Estados Unidos também se movimentando pelo 
Caminho do Discipulado pelo abandono de sua atual política autocentrada, sua evasão 
bem-intencionada à responsabilidade e seus medos e desconfianças inatos. Quando o 
foco do poder em Londres também estiver corretamente orientado e liberado em maior 
eficácia pela drástica purificação da motivação, o efeito unido desses dois 
esclarecimentos trará a liberação do homem. Esses fatos estão sendo entrevistos de 
maneira gradual em Londres, antecipando a compreensão que está despertando mais 
lentamente nos Estados Unidos. 
 
Estas potências, quando se tornarem efetivas, levarão ao verdadeiro serviço em Aquário. 
 
Toda esta atividade é intensificada por dois fatos: o primeiro é que a Terra é o regente 
hierárquico de Gêmeos, e o segundo que Vênus é seu regente esotérico. Isto intensifica 
tudo que acontece e leva ao desenvolvimento da consciência da universalidade em nosso 
planeta – da qual a palavra “Hierarquia” é a chave. Vênus é também o alter ego da Terra, 
como diz a literatura ocultista, e é o seu verdadeiro planeta complementar e suplementar. 
Temos assim o estabelecimento de uma dupla relação: a de Gêmeos em si, os dois 
irmãos, e a da Terra e Vênus. A Terra está particularmente relacionada ao “irmão cuja luz 
está diminuindo”, porque, como sabem, não é um planeta sagrado, e ao aspecto material 
ou substancial da divindade. Vênus está estreitamente relacionado com o “irmão cuja luz 
aumenta mais ciclo após ciclo” e, portanto, com a alma cuja natureza é amor. É esta 
situação Gêmeos-Vênus que está por trás do fato da nossa Terra ser singularmente o 



185 

 

“planeta do sofrimento liberador e da dor purificadora”. A energia que produz estes fatores 
liberadores está enfocada mediante Mercúrio e Vênus sobre a nossa Terra. Em 
consequência, veremos a significação desse triângulo de planetas (ao qual fiz alusão no 
Tratado sobre o Fogo Cósmico): Terra-Vênus-Mercúrio. De certo ângulo, eles estão 
relacionados à personalidade do nosso Logos planetário:  
 
1. A Terra – corpo vital planetário. 
2. Vênus – veículo astral planetário ou kama-manas (desejo-mente). 
3. Mercúrio – mente planetária. 
 
A própria Terra é, em pequena escala, ela também, um planeta intermediário ou planeta 
de conexão, porque rege Gêmeos e Sagitário, e é potente, portanto, apenas dentro da 
linha desta relação dual que existe entre este particular par de opostos. Na Terra está se 
realizando um grande processo de equilíbrio entre duas grandes correntes de energia 
cósmica, uma emana de Sagitário e a outra de Gêmeos. Esta condição, ajudada e 
influenciada por Mercúrio e Vênus, produz a situação um tanto incomum em nosso 
planeta.  
 
Vênus também estabelece uma interação entre Touro, Gêmeos, Libra e Capricórnio que, 
mais uma vez (como a Terra é um dos regentes de Gêmeos) provoca o “desesperado 
conflito da alma prisioneira no plano astral”, que caracteriza nossa vida planetária. Estas 
quádruplas influências e relações produzem as iniciações menores no plano astral, que 
sempre precedem as iniciações maiores em Capricórnio, por sua vez preparadas em 
Escorpião. Touro verte a energia que estimula o desejo, via Vênus, em nossa Terra; 
Gêmeos, via Vênus, desperta na humanidade (ponto focal do nosso esforço planetário) o 
senso de dualidade, fator básico do conflito entre o desejo e a vontade espiritual: em 
Libra, isto alcança um ponto de equilíbrio, no qual aquele que luta vê com clareza as 
questões, e alcança um ponto de equilíbrio desejável por meio do lúcido emprego da 
mente de Mercúrio-Vênus, assegurando o êxito do seu esforço final em Capricórnio. 
Observarão, portanto, o quanto é necessário determinar com exatidão o grau de evolução 
da alma.  
 
Os três planetas que regem e condicionam Gêmeos por meio de uma atividade a que se 
recorre do exterior, embora não por suas próprias influências) conseguem, neste terceiro 
signo, fazer dele uma triplicidade atuante; é a ajuda que prestam à Terra que produz o 
aparecimento na forma das energias duais da alma e da personalidade psíquica subjetiva. 
Reflitam sobre isto. São as energias do quinto, quarto e terceiro raios, vertidas por Vênus, 
Mercúrio e Terra que produzem a triplicidade divina eternamente recorrente e sua obra de 
liberação da alma da influência da forma. 
 
Consideramos aqui os raios que exercem efeito diretamente sobre o nosso planeta, a 
Terra, e que são enfocados pelos três planetas regentes e que emanam de certas 
constelações. Em última análise, o planeta é resultado ou efeito (deveria dizer efeito 
resultante) da influência de raio, assim como no ser humano o corpo físico é efeito dos 
raios que o regem. Por meio dos planetas, manifestam-se certas potências. São em 
número de três e eu poderia assinalar aqui que os planetas sagrados – assim chamados 
– são as potências de raio que expressam a alma e o espírito, com o raio da 
personalidade da grande Vida animadora, o Logos planetário, subordinado aos dois raios 
superiores. É esse o caso para o homem depois da terceira iniciação. Um planeta não 
sagrado, como a Terra, ainda está sujeito ao raio da personalidade da Vida animadora e o 
que corresponde ao raio monádico esotérico ainda não está efetivo. 
 



186 

 

Indiretamente, Gêmeos é regido pelos raios que transmitem as potências que, com 
Gêmeos, constituem a Cruz Mutável, e são: a Lua, Júpiter, Marte e Plutão. Transmitem as 
energias que expressam o quarto, o segundo, o sexto e o primeiro raios. Portanto, no que 
diz respeito a Gêmeos, apenas um raio está ausente, o sétimo Raio de Organização, 
Magia Cerimonial e Ritual. Isto explica a instabilidade e a fluidez da influência de Gêmeos, 
e é em grande parte responsável pela frequente incapacidade da pessoa de Gêmeos de 
expressar a beleza, os ideais, etc. percebidos, de maneira a materializá-los no plano 
físico. O Sétimo Raio produz a fixação no nível da experiência exotérica e “ancora” (se 
posso usar esse termo) as forças de raio na forma, produzindo a expressão concreta das 
realidades e poderes subjetivos. Seis forças se encontram em Gêmeos e, por esta razão, 
o duplo triângulo ou selo do Rei Salomão é um dos símbolos subjetivos deste signo, 
vinculando-o novamente à tradição maçônica e indicando também de novo sua dualidade 
essencial.  
 
Portanto, todas as potências internas estão presentes e apenas a energia estabilizadora 
do sétimo raio está ausente no dom natural do homem nascido em Gêmeos. Podemos 
assim compreender facilmente a versatilidade do tipo humano de Gêmeos. A eficácia de 
Mercúrio também sobressai no aspecto interpretativo, porque a pessoa de Gêmeos pode 
sempre encontrar pontos de contato com as pessoas de quase todos os raios. Trata-se de 
um ponto interessante a manter em mente para compreendermos que o grande ritual 
maçônico foi inaugurado sob a influência deste signo e, ainda assim, o raio do ritual 
estava omitido. Isso se deve ao fato da reação, produzindo oposição e, portanto, 
interação e luta. Daí as provas e testes no procedimento maçônico. 
 
A influência indireta da Lua, que simbolicamente incorpora o quarto Raio da Harmonia 
através do Conflito, proporciona a Mercúrio a dupla tendência a lutar, característica deste 
signo, e também a dupla tendência à harmonia, resultado inevitável de todo conflito 
espiritual. Em conexão com a dualidade do conflito, devemos manter em mente que existe 
um conflito inerente ao processo evolutivo, que leva, afinal, ao conflito no Caminho. São 
esses os dois aspectos da luta: inconsciente e sob o domínio da forma; e consciente, sob 
a direção da alma. Há também a harmonização da personalidade e a obtenção da 
integração da personalidade; trata-se de uma consequência ou meta do primeiro conflito 
e, em seguida, há a obtenção da harmonia entre a alma e a forma; isso se alcança pela 
luta nos estágios finais do Caminho. 
 
Assim novamente o dualismo essencial deste signo fica evidente. Quando a influência de 
Júpiter se torna forte e potente neste signo, está indicando que se trata de um iniciado e o 
“dualismo na síntese” de alma e espírito atingido rapidamente. Pela atividade de Mercúrio, 
o homem cujo Sol está em Gêmeos é ajudado a alcançar a síntese da alma e da forma; 
pela atividade de Júpiter, o homem cujo ascendente está em Gêmeos está capacitado a 
obter a integração consciente de alma e espírito. Observemos esses dois pontos, porque 
são de real significado. O conflito que produzem estas etapas de consciência é fomentado 
pela influência indireta do planeta Marte. Marte transporta a guerra até as profundezas 
das circunstâncias, do ambiente e do ser, conferindo, ao mesmo tempo, tal devoção ao 
objetivo visualizado – como se pode ver em qualquer etapa do Caminho – que o fracasso 
final se torna impossível. Na fase final do processo evolutivo, o discípulo começa a 
responder conscientemente à quarta influência indireta, a de Plutão, produzindo a morte 
dos fatores obstrutores e de tudo que impede a síntese. Plutão, ao afetar Gêmeos, 
viabiliza a morte ou finalização da natureza separatista instintiva, pois é o fator que está 
por trás de todo dualismo; é inerente àquilo que A Doutrina Secreta denomina de princípio 
de “ahamkara”, ou a percepção do ego isolado e separatista. Durante éons é hostil à 
aspiração da alma aprisionada, enfocada ou identificada com algum aspecto da 



187 

 

personalidade e, em uma etapa posterior, com a própria personalidade. 
 
Ao analisar os diversos signos zodiacais, não dediquei muito tempo ao exame do efeito 
que produzem no corpo físico. Trata-se de uma ciência em si, estreitamente ligada à 
teoria da cura espiritual. Gostaria, porém, de me referir à relação de Gêmeos com a forma 
física, porque simboliza verdadeiramente o processo do desenvolvimento divino e, por 
isso, muito oportuna. 
 
Gêmeos rege os braços e as mãos, indicando o serviço que os dois irmãos devem prestar 
mutuamente para provocar a dissolução (sob a influência de Plutão) da relação de 
separação que durante tão longo tempo existiu entre eles. É a saúde da vida que está em 
consideração aqui e, por esta razão, Gêmeos rege também a oxigenação do sangue que 
resulta na vida ativa, na livre interação e na circulação do aspecto espírito-alma por todos 
os organismos complexos inerentes à forma corporal. Quando há livre fluxo da força da 
vida e nenhum impedimento à circulação do fluido da vida, via o sangue, haverá em 
consequência e normalmente, a presença da perfeita saúde. É a compreensão desta lei 
que produz no iniciado o estado permanente de controle da saúde e a escolha da 
imortalidade, objetivo declarado de inúmeras escolas de cura mental. Como sabem, estas 
são (sem exceção), tão místicas e tão pouco científicas que suas realizações são 
praticamente nulas. Sustentam o ideal, mas não conseguem realizá-lo.   
 
Gêmeos rege também o sistema nervoso e as reações de ordem fluídica de todo o 
organismo nervoso. Portanto temos, neste signo e em sua atividade, a tendência de 
controlar oportunamente os dois aspectos da alma, aos quais me refiro com frequência 
em meus livros: o aspecto vida centrado no coração, que usa a corrente sanguínea como 
modo de interação e de expressão do dom da vida, e o aspecto consciência, assentado 
na cabeça, que usa o sistema nervoso como modo, condição ou processo de expressão. 
Acrescente-se a esses dois aspectos os efeitos diretos e indiretos dos raios que regem o 
signo. Pela compreensão da vida e da consciência, tal como regidas por Gêmeos, a 
liberação final pode ser atingida mentalmente. Reflitam sobre esta afirmação, porque, em 
Gêmeos, o discípulo pode chegar a captar inteligentemente o que poderíamos denominar 
de mecanismo consciente e dos processos da vida, que habilitam o homem, afinal, a ser o 
que é. Gêmeos rege também a glândula timo, que na atualidade não está ativa na pessoa 
adulta, devido ao fato de que o centro do coração não está desperto na maioria. 
Entretanto, vai se tornar ativa quando “o irmão imortal inundar o irmão mortal com a luz e 
a vida de Deus”. Então o centro do coração, com sua atividade correlativa consciente 
(compreensão de grupo e amor de grupo) atuará livremente. O mistério do signo diz 
respeito em realidade ao segredo da resposta que deve existir e existirá oportunamente 
entre os dois irmãos, entre os dois polos – a alma e a forma – e entre o eu mortal, a 
personalidade, e o eu imortal, a alma. A sensibilidade e a rápida reação são 
características das pessoas nascidas com o Sol neste signo ou com Gêmeos no 
ascendente. Nas primeiras etapas e na pessoa não evoluída, isso leva à versatilidade 
fluida; nas etapas posteriores e mais avançadas, leva a uma compreensão igualmente 
fluida, mas analítica, dos homens e das circunstâncias. Isto é fomentado pela atividade 
constante, o movimento incessante e as infindáveis mudanças das condições, inerentes 
ao próprio signo; esses fatores “palpitam entre os dois aspectos” deste signo dual, e se 
acentuam pelo fato de que Gêmeos é o aspecto mais importante da Cruz Mutável, 
estabelecendo ou determinando as mudanças e o ritmo de progressão. 
 
No polo oposto deste signo, Sagitário, a interação entre os dois irmãos, o Eu superior e o 
eu inferior, está concentrada ou condicionada em um esforço unido e dirigido. O homem 
versátil e sujeito à mudança se torna o discípulo autodirecionado e unidirecionado em seu 



188 

 

esforço, conservando, porém, toda a versatilidade desenvolvida anteriormente, mas 
controlando e administrando a tendência à fluidez, aos movimentos desnecessários e às 
mudanças mal dirigidas. Já tratei muito disto quando estudamos o signo de Sagitário e, 
portanto, é desnecessário repetir. 
 
É de grande interesse para o iniciado ou para o discípulo avançado saber que neste signo 
nenhum planeta está em queda ou exaltado. A solução para este mistério está oculta no 
fato de que, nas etapas intermediárias entre Gêmeos e Sagitário, o equilíbrio, a 
estabilidade, a fusão e a mescla são os objetivos da entidade consciente que luta de 
maneira quase cega. Esta entidade deve alcançar a harmonia, assim evitando todos os 
extremos. Os sete signos – inclusive Gêmeos e Sagitário – são de suma importância no 
que diz respeito à humanidade: 
 
Gêmeos – De natureza subjetiva. Vital. Não está centrado no plano físico, mas no irmão 
mortal. 
 
Câncer 
Leão            Signos estritamente humanos que reconhecem a dualidade, 
Virgem    
Libra            acentuada no signo central Virgem. 
Escorpião 
 

Sagitário – De natureza subjetiva. Vital. Não está enfocado conscientemente no plano 
físico, mas no irmão imortal.  
 
Em Sagitário existe a mesma condição. Nenhum planeta está em queda ou exaltado. 
Mercúrio, porém, está em detrimento ou sua influência está diminuída. Em Gêmeos o 
mesmo ocorre com Júpiter. Porque assim é, esotericamente falando, é um dos segredos 
da iniciação. A chave para o mistério subjaz no dualismo espiritual básico de Júpiter, em 
contradistinção ao dualismo corpo-alma de Gêmeos; em Sagitário, o dualismo de 
Mercúrio, tal como se expressa no duplo aspecto da mente – superior e inferior – é 
transcendido pela mente universal ou espiritual. Neste momento não é possível dizer 
mais. 
 
Em conexão com os decanatos e seus regentes, é interessante saber que Sepharial e 
Alan Leo dão regentes planetários totalmente diferentes e, no entanto, os dois estão 
certos. De maneira singular para ele, Sepharial indica os três planetas, Júpiter, Marte e o 
Sol, indicando assim os regentes esotéricos deste signo na Roda do discipulado. 
Geralmente sua escolha é exotérica e não esotérica. Alan Leo, neste caso, indica 
Mercúrio, Vênus e Saturno, os três planetas que regem a Roda da vida comum. Juntos, 
eles cobrem a roda que gira nas duas direções. Observaremos que dois dos planetas 
regentes dos decanatos, no caso da roda comum, servem para destacar os regentes 
planetários deste signo, Gêmeos com Saturno oferecendo, em certa etapa bastante 
avançada, a oposição necessária para produzir uma revolução fundamental. Observemos 
esta construção de frase. Toda a questão da roda que gira com sua dupla ação e seu 
duplo efeito sobre a consciência (e, portanto, todo o problema dos três decanatos e dos 
seus regentes em cada signo do zodíaco) deve permanecer como um problema de difícil 
compreensão, até o momento em que os astrólogos desenvolverem uma consciência 
quadridimensional e conhecerem o verdadeiro significado da frase bíblica: “A roda que 
gira sobre si mesma”. Na realidade, a roda não gira como as rodas de um carro, para 
frente e para trás. Ela gira em todos os sentidos e nos dois sentidos simultaneamente. 
Este fato, no presente, é impossível de ser captado pela consciência humana. A 
complexidade inerente na progressão através dos decanatos – condicionando também os 



189 

 

regentes – tem fundamento nesta ação múltipla da roda. Portanto, a roda não gira 
unicamente no sentido horário, mas nos dois sentidos igualmente, em ângulos retos em 
relação a si mesma. 
 
A evidência do significado das duas palavras-chaves deste signo não requer nenhum 
esclarecimento de minha parte. Para o homem comum, o Verbo é emitido: “que a 
instabilidade faça o seu trabalho”; mas para o discípulo, o Verbo é entoado pela própria 
alma: “Eu reconheço o meu outro eu e, ao minguar aquele, Eu cresço e brilho.” 
 
Fluidez, reconhecimento da dualidade, controle pela alma! São estas as notas-chave 
deste signo, e deveriam ser a nota-chave da sua vida, pois se nasceram neste signo 
nesta vida, em algum momento e muitas vezes ele condicionou a sua experiência e os 
resultados estão plasmados na vida do discípulo avançado. 

 
 
TAURUS, O TOURO 
 
Chegamos agora ao último dos doze signos que examinamos, e o último dos que 
exercem efeito sobre a humanidade. É também o segundo que – depois da reorientação 
que precede o discipulado – produz mudanças e oportunidades para o discípulo. 
Chegamos também no signo que é chamado de “o signo do maior estímulo de vida”, 
porque Touro é o símbolo do desejo em todas as suas fases. Quer se trate do homem 
subjetivo impulsionado pelo desejo, ou do discípulo impelido no caminho de retorno pelo 
impulso da aspiração, ou ainda do iniciado dominado pela vontade de colaborar com o 
Plano, ele está respondendo à manifestação mais potente de um aspecto da divindade 
pouco conhecido e compreendido, ao qual damos o inadequado nome de Vontade de 
Deus. 
 
Vontade, poder, desejo, aspiração, ambição, motivação, propósito, impulso, incentivo, 
plano – são palavras que procuram expressar um dos maiores atributos subjacentes e 
causas fundamentais (o homem mal sabe qual) da manifestação, ou dos processos 
evolutivos e da vontade-de-ser, ou da vontade-de-viver. A grande triplicidade desejo-
aspiração-direção (vontade) é formada de três palavras que procuram descrever o 
progresso e os desvios do homem como personalidade homem, do homem como alma e 
do homem como instrumento do espírito ou da vida. As três indicam de maneira 
inadequada a causa da tríplice expressão que está por trás de todos os acontecimentos, 
de todo progresso e de todos os fenômenos em tempo e espaço. 
 
 
Foi o Buda que esclareceu para o homem a natureza do desejo e seus resultados, com os 
desafortunados efeitos que o desejo produz quando persiste e não é iluminado. Foi o 
Cristo que ensinou a transmutação do desejo em aspiração, a qual, segundo a expressão 
dada em O Novo Testamento, era o esforço da vontade humana (até então animada ou 
expressa pelo desejo) para se adaptar à Vontade de Deus – sem compreensão, mas se 
conciliando com ela  em perfeita confiança e com a certeza interna de que a vontade de 
Deus deve ser tudo que é bom, tanto no indivíduo como no todo.  
 
No momento atual, em que a força de Shamballa está começando a ser vertida no 
mundo, o homem está buscando uma outra interpretação da Vontade de Deus, que não 
implicará, como até agora, na aquiescência cega nem na aceitação inexorável dos 
inescrutáveis ditames de uma potente e inescapável Providência, mas que trará uma 
colaboração compreensiva com o Plano divino e uma fusão iluminada da vontade 



190 

 

individual com a grande e divina Vontade, para o maior bem para o todo. Está havendo 
uma preparação em escala mundial para esta desejável atitude, de maneira simples e 
discreta, fomentando-se a vontade-para-o-bem gradualmente em todos os lugares e 
também a demanda, tão universalmente expressa, de que as condições humanas sejam 
realmente mais evoluídas, polarizadas de maneira mais acentuada na direção do 
benefício do todo e absolutamente subordinadas ao impulso divino inato para a beleza, a 
síntese e a livre expressão do mistério oculto que existe no coração de todas as formas. 
Isto está se afirmando pelo esforço constante de compreender e interpretar o Plano para 
a humanidade, à medida que suas linhas gerais vão aparecendo para a inteligência em 
desenvolvimento do homem. 
 
Tudo isto indica uma crescente capacidade de resposta por parte do homem às 
influências entrantes de Shamballa e a consequente evocação do aspecto vontade da 
natureza do homem. Isto deve produzir resultados desejáveis e indesejáveis, devido ao 
ponto atual de evolução do homem e é também responsável por grande parte do que está 
acontecendo hoje no mundo. A tímida resposta da humanidade (por meio das pessoas 
mais iluminadas e sensíveis em cada país) a esta influência e a correspondente interação 
magnética entre o grande centro Shamballa e o centro humano são fatos crescentes, 
registrados e observados pela Hierarquia vigilante e tornando certas mudanças 
incontroversas e inevitáveis. Isso é um bom augúrio para o futuro, apesar do temporário 
uso indevido das forças. Necessária e simultaneamente, esta interação evoca resposta 
das pessoas não preparadas e imaturas, das que estão orientadas erradamente e das 
que estão polarizadas no egoísmo. Estimula a vontade-de-poder no indivíduo, a 
integração da personalidade de tipo indesejável e reforça seus desejos. Assim, por meio 
destas personalidades, ênfases e ensinamentos distorcidos, as nações são 
desencaminhadas – também temporariamente – e a força de Shamballa é usada e 
direcionada de maneira errada. O resultado deste efeito dual da força de Shamballa no 
momento presente é a precipitação do purificador, mas terrível processo que chamamos 
de guerra. Esta guerra é a culminação do conflito entre os pares de opostos e a dualidade 
fundamental da manifestação, não é motivada como eram as guerras anteriores. Ao me 
referir a este conflito, lembraria a vocês que para nós (os servidores no plano interno) o 
conflito de 1914 e o atual são duas fases de uma mesma condição.  
 

A guerra, quando mantida firmemente em certos limites pelos Guias da raça e quando 
não foi permitido que seu curso se prolongasse muito e muito terrivelmente, pode 
favorecer os objetivos da evolução, criando situações que fomentem o desenvolvimento 
mental sob uma condução espiritual. Esta condução pede um pensamento claro (algo raro 
de encontrar), a eliminação de condições indesejáveis pelo fato de virem à superfície às 
vistas de todos e pela consequente remoção das fontes que estão em sua origem e 
também pelos efeitos produzidos no corpo emocional da humanidade devido à dor e ao 
sofrimento coletivos. Estes sofrimentos, privações, ansiedades e angústias podem levar a 
uma reversão da orientação humana na roda da vida, assim como ocorre com o aspirante 
individual. Podem levar o enfoque de todas as tendências da vida para um mundo de 
realidades e valores mais verdadeiros e, assim, inaugurar a nova e melhor civilização que 
todos esperamos. Se pudessem observar o mundo atual como nós (os instrutores no 
plano interno) o vemos, perceberiam esta reorientação interna se afirmando em todos os 
lados. 
 
Por outro lado, porém, entra em jogo o elemento tempo (aquele senso de percepção 
condicionado pelo cérebro) e o problema diante da Hierarquia agora é zelar para que o 
conflito atual não se prolongue indevidamente, para despertar todas as nações, sem 
exceção, para uma percepção do expressivo alcance dos tempos presentes e da parte e 



191 

 

responsabilidade que lhes correspondem e assim arquitetar uma culminação em que a 
correta lição em escala possa ser aprendida; em que o mundo possa ser purificado pela 
eliminação dos elementos indesejáveis que impedem a nova era e o surgimento de uma 
civilização mais espiritual; e em que as forças do ódio, da crueldade, do materialismo e do 
obscurantismo (onde quer que se encontrem) possam ser rechaçadas diante da 
arremetida devastadora das Forças da Luz.  
 
Poderíamos assinalar neste ponto que, assim como a Era de Aquário está vindo à 
manifestação para o nosso planeta como um todo, trazendo em seu rastro a consciência 
universal e novos modos de expressão da síntese do mundo, dos interesses humanos e 
da religião mundial), a humanidade, o discípulo mundial, está começando a ficar sob a 
influência de Touro. É esta influência que viabilizará nesta época a reversão da roda da 
vida para os membros da família humana que estiverem prontos, e que hoje são muitos. 
Isto está acontecendo e os resultados são inevitáveis e não podem ser refreados. A 
grande questão é: esta influência de Touro, aumentada como está pelas entrantes forças 
de Shamballa, produzirá o clarão de iluminação da qual Touro é guardião ou fomentará 
simplesmente os desejos, aumentará o egoísmo e levará a humanidade aos “ardentes 
cumes do autointeresse”, em vez de levá-la ao monte da visão e da iniciação? 
 
É esta a situação diante dos Conhecedores da raça em seus diversos graus de 
conhecimento e iluminação no momento presente. Nenhuma destas influências – a de 
Touro ou a de Aquário – podem ser evitadas. Como veremos, quando estudarmos a 
análise deste signo e examinarmos seus regentes, o Touro forja os instrumentos de vida 
construtiva ou de destruição; forja as correntes que prendem ou criam a chave que 
destrava o mistério da vida. É este processo de forja, com seu consequente clamor que 
está acontecendo agora e de maneira muito potente. Vulcano controla a função da 
bigorna do tempo e desfere o golpe que molda o metal naquilo que é desejado e isto é 
mais verdadeiro hoje do que nunca antes. 
 
É ele que está forjando a via para a vinda do Avatar, o Qual – no devido momento – virá, 
incorporando em Si a Vontade de Deus, que é a divina vontade-para-o-bem, para a paz 
por meio da compreensão e das corretas relações entre os homens e entre as nações. 
 
A influência de Touro deve ser considerada hoje como de grande potência, em especial 
do ângulo dos valores espirituais subjetivos; é o Touro que rege e que é a influência 
orientadora do que está acontecendo em toda parte.  
 
Gostaria de chamar a atenção para o fato de que Touro é um signo de síntese, no sentido 
de que expressa um impulso interno de natureza bem definida no plano físico. Assim faz 
porque sua qualidade básica se manifesta como desejo entre a massa dos homens, e 
como vontade ou propósito dirigido no discípulo ou iniciado. Manifesta-se como teimosia 
no homem comum (o que é literalmente uma adesão propositada aos objetivos da 
personalidade) ou como vontade expressa de maneira inteligente – ativada pelo impulso 
do amor – no homem avançado, o que denota adesão ao propósito da alma. Os seres 
que são taurinos por natureza e por inclinação natal fariam bem em refletir sobre esta 
afirmação e assim testar as suas principais ações colocando a seguinte pergunta: Minha 
atitude, meu trabalho ou minhas motivações presentes são impulsionados pelo desejo da 
personalidade ou estou trabalhando e planejando diretamente sob  impulso e incentivo da 
alma? Isto deveria proporcionar a nota-chave de todos os problemas taurinos. Todo o 
segredo do propósito e do planejamento divinos está oculto neste signo, o que se deve 
fundamentalmente à relação das Plêiades com a constelação da Ursa Maior e com o 
nosso sistema solar. Trata-se de um dos triângulos mais importantes em toda a série de 



192 

 

relações cósmicas, importância que é potencializada pelo fato de que o “olho do Touro” é 
o olho da revelação. A meta subjacente no processo da evolução – “a investida do Touro 
de Deus”, como denominada esotericamente – revela firme e incessantemente o 
estupendo e sublime plano da Deidade. É este o tema que a luz revela.  
 
Há atualmente, devido ao influxo da força de Shamballa, o estabelecimento de uma 
relação ou alinhamento particular entre a constelação de Touro (com seu próprio 
alinhamento específico com as Plêiades e a Ursa Maior), o planeta Plutão e a nossa 
Terra. Isto está muito na origem das dificuldades atuais do mundo, fato que deve reter a 
atenção do astrólogo moderno. É hoje um dos principais triângulos cósmicos, 
condicionando grande parte dos acontecimentos presentes. 
 
Esta força de Shamballa é a que “acende ou intensifica a luz pela remoção das 
obstruções e, sendo proveniente de lugares distantes, verte através do olho da iluminação 
naquelas esferas de influência sobre o triste planeta, a Terra, impulsionando o Touro em 
sua investida”. Assim se expressa o Antigo Comentário. A importância disso reside em 
que a energia da Vontade – recentemente liberada por Sanat Kumara sobre o nosso 
planeta – emana por intermédio do centro da cabeça do Logos planetário, a partir da Ursa 
Maior; sua vibração é reduzida por uma das Plêiades (daí sua influência sobre a matéria e 
daí também os pronunciados efeitos de Touro sobre a humanidade), e assim entra no 
sistema solar. Ali é absorvida por esse centro maior da nossa vida Planetária denominado 
Shamballa. Seu efeito é necessariamente duplo. Produz em certas nações, raças e 
indivíduos uma eclosão de vontade própria ou vontade-de-poder, característica da 
natureza inferior desenvolvida, o aspecto personalidade da individualidade integrada. 
Produz – porém menos rapidamente – um estímulo da vontade-de-servir ao plano, 
conforme é captado pelos aspirantes, discípulos e iniciados do mundo. Assim os 
propósitos da Deidade se materializam.  
 
Considerando-se o espelhismo do mundo, o verdadeiro objetivo e o ideal colocados 
diante das nossas forças planetárias pela Vontade omnicriadora são distorcidos por 
inúmeras pessoas ainda não polarizadas na vontade divina, mas centradas na 
personalidade; daí que apenas uma minoria aprecie a beleza da vida de grupo, da 
intenção de grupo e da fusão de grupo. A vida de grupo tende ao cumprimento de uma 
vontade livre no serviço e à livre subordinação da vontade inferior aos objetivos 
superiores em formação grupal. Entretanto, pelo contato com o espelhismo, esta atividade 
de grupo e esta vida de grupo são distorcidas, tornando-se vontade imposta e um 
conceito de superestado. Esta deformação produz o aprisionamento da mente e o 
cerceamento de toda liberdade, todo livre pensamento e todo livre exercício da vontade. O 
homem se torna cativo do estado produzido pelo homem. Isto nos dá uma pista para muito do que 
está acontecendo hoje e para o progresso obstinado dos povos vítimas do espelhismo, a chave do 
endurecimento dos indivíduos em seus idealismos separatistas e equivocados e para a aceitação 
de um regime de vida imposto e de uma ordem estabelecida pela força e que não é a livre 
expressão de um povo livre. 

 
A mesma força traz a outros povos e a outros indivíduos certa medida de iluminação – 
iluminação que revela uma síntese fundamental e indica o dualismo que, finalmente, deve 
se desvanecer, e que indica também o segredo das corretas relações humanas. Uma das 
reações produz o impulso à frente dos sistemas materialistas de vida, pensamentos e 
desejos, avançando cegamente na força de seu próprio impulso e produzindo uma etapa 
de potente expressão e movimento ativo; a outra se manifesta como uma distante visão 
de possibilidades e de um movimento progressivo constante, apesar dos perigos e 
dificuldades imediatos. 
 



193 

 

O Touro, portanto, é duplo em sua expressão. Atualmente estamos vendo a afirmação 
voluntária da natureza inferior da humanidade, encarnada nas forças de agressão e no 
progresso intencional de pessoas e povos que procuram, ainda que sem plena 
compreensão, realizar os planos de Deus, apesar das forças de oposição. Aqui estamos, 
segundo nos trouxe o processo evolutivo e daí a situação crítica em que nos 
encontramos. A pergunta é: Será o Touro do desejo, ou o Touro da expressão divina 
iluminada que triunfará? 
 
Este signo é um signo de terra, e por isso a elaboração do Plano, sua realização e o 
cumprimento do desejo deve ser executado no plano da vida externa. Esta vontade ou 
desejo deve se expressar no plano da vida externa e no ambiente, seja o de um indivíduo, 
de uma nação ou de um grupo de nações. 
 
Como sabem, há muito tempo os astrólogos assinalam que este signo diz respeito, entre 
outros fatores, ao corpo físico, e que a saúde ou a integridade do corpo está em estreita 
relação com a expressão do desejo no passado e do idealismo do presente, o que se 
deve levar em conta. Hoje, a cura ou o cuidado com o corpo físico é de suma importância 
para praticamente todos, e os pensamentos de todos os povos, sem excepção, estejam 
em guerra ou não, voltam-se nessa direção. A ênfase na integridade da vida física 
individual é o símbolo do corpo externo da humanidade, considerando todos os seres 
humanos como uma unidade. 
 
Além disso, o ouro é o símbolo que rege hoje os desejos do homem, seja no campo 
nacional, econômico ou religioso; o ouro está vinculado com este signo, e isto é uma 
indicação de que o conflito atual na situação econômica do mundo tem origem no 
afloramento do desejo. Em linguagem esotérica – e citando um livro de profecias muito 
antigo: 
 

“O olho dourado de Touro aponta o caminho para aqueles que também veem. 
O que é ouro, um dia também responderá, passando do Oriente para o 
Ocidente, naquele terrível tempo em que a sede de acumular ouro regerá a 
metade inferior (o aspecto personalidade dos homens e das nações – A.A.B.). 
A busca pelo ouro, a busca pela luz dourada divina dirige o Touro da Vida, o 
Touro da Forma. Esses dois devem se encontrar e, se encontrando, se opor. É 
assim que o ouro desaparece...” 

 
A triplicidade de terra de Capricórnio, Virgem e Touro forma um triângulo de expressão 
material que é de profundo interesse, tanto se estudado do ponto de vista da ronda 
comum do zodíaco, seguida pela humanidade comum e não desenvolvida, como sob o 
ângulo do discípulo que percorre o caminho do zodíaco no sentido revertido.  
 
No primeiro caso, Capricórnio marca o ponto de maior densidade e expressão concreta, e 
mostra a vida divina como profundamente implantada na substância. É o verdadeiro 
estado da morte no que diz respeito à vida, é o cativeiro na forma. Em Virgem, porém, 
essa vida faz sentir sua pressão interna, e o movimento – fraco, mas real – da vida oculta, 
começa a palpitar na forma concreta, produzindo em Touro aquela reação ao desejo e 
aquela investida e movimento potente que caracteriza o progresso evolutivo do indivíduo, 
atuando sob o impulso do desejo. Lembremos que a primeira vibração ou resposta à vida 
crística se expressa por esta atração, impulso ou sugestão da natureza da forma na qual 
reside. Mais tarde, quando todos os recursos da natureza da forma (extraídos pelo 
desejo) se esgotam e a vida do Cristo fica muito forte e pronta para se revelar por meio da 
morte da Mãe, a forma, então, e não antes, a progressão da roda é interrompida e a 



194 

 

"revolução" ocorre com o aspecto vida se revertendo na roda. A partir daí, o discípulo 
(expressão da vida crística em suas primeiras etapas manifestadas), tendo transmutado o 
desejo em aspiração, começa sua carreira – objetivamente e em plena consciência – no 
signo de Touro e “nas asas da aspiração”, e segue para Virgem e, “por ser tanto a Mãe 
como o Filho, entram na Casa do Parto”. Desta casa, e a seu devido tempo, o discípulo 
chega em Capricórnio onde, finalmente, subjuga a matéria, forma ou expressão concreta 
para fins e propósitos divinos, demonstrando assim o triunfo e a potência da vida crística. 
 
O segredo dos Triângulos ou triplicidades, em sua quádrupla expressão é no momento 
um aspecto ainda não explorado da pesquisa astrológica, do qual trataremos 
posteriormente. 
 
O signo de Touro é, portanto, o décimo-primeiro signo na roda comum, de vida e ênfase 
exotéricas, e precede todo novo ciclo de encarnação. À medida que o indivíduo desce à 
encarnação e se reveste de um envoltório astral, ele entra precisamente em um ciclo 
taurino, pois é o desejo que o impele ao renascimento, e ele assume a potência de Touro 
para consumar este desejo. Como este tema diz respeito à astrologia do veículo astral, 
não nos estenderemos sobre ele, pois é uma fase da pesquisa para a qual a humanidade 
ainda não está preparada. 
 
Este é também o segundo signo subjetivo na roda revertida, preparando o 
reconhecimento consciente da correta relação entre as dualidades em Gêmeos. Reflitam 
sobre isto. Portanto, neste signo temos as seguintes qualidades ou aspectos que se 
justapõem: 
 
1. Desejo – que leva à aspiração na roda revertida. 
2. Cegueira – que leva oportunamente à visão. 
3. Escuridão – que leva finalmente à luz. 
4. Morte – que leva, enfim, à liberação. 
 
Em última análise, voltamos às eternas dualidades, levando como sempre à interação dos 
polos opostos, ao fluxo e refluxo cíclicos da vida interna, à periferia externa da expressão, 
e à atração e repulsão que levam a uma constante mudança da força de atração para um 
apelo cada vez mais elevado e amplo. É o segredo da síntese final, que é a iluminação 
final, vista através do olho de Touro. É por esta razão que este signo é considerado como 
um fator de movimento universal, de grande e constante atividade, seja sob o impulso do 
desejo material, seja pelo impulso da vontade divina, quando é reconhecida e percebida. 
O triângulo de expressão é de potentes energias: 
  

1. Desejo   aspiração  vontade. 
2. Homem   o discípulo  o iniciado. 
3. Materialidade  dualidade  divindade. 
4. Forma   Alma   Espírito. 
5. Humanidade  Hierarquia  Shamballa. 

 
Ressalto constantemente estas mudanças, pois ao estudá-las, e quando são 
compreendidas de maneira inteligente, elas levam, em dado momento e inevitavelmente, 
à fusão delas na consciência individual. 
 
Não é minha intenção dizer muito sobre a Cruz Fixa, da qual Touro é um dos braços. 
Tratei desse tema anteriormente quando consideramos as constelações de Leão, 
Escorpião e Aquário. Portanto, consultem meus comentários anteriores. Como terão 



195 

 

compreendido, Escorpião é o braço dominante, por meio do qual flui a potência mais 
efetiva na roda revertida no que diz respeito à humanidade avançada, porque é o signo de 
provas para a humanidade e aquele em que o ser humano atinge as profundezas ou as 
alturas. Touro é a corrente dominante da energia na Cruz Fixa no que diz respeito ao 
homem comum. A energia liberada por esta Cruz é colossal em seus efeitos, produzindo 
finalmente a grande reversão e renúncia. Nesta Cruz, Touro é o Iniciador, pois ele 
“impulsiona a Vontade”, produzindo movimento e dinamismo. Em consequência, temos as 
seguintes condições e correspondências em relação com essas três Cruzes: 
  

1. A Cruz Cardeal Espírito Vontade Shamballa. 
2. A Cruz Fixa Alma  Consciência Hierarquia. 
3. A Cruz Mutável Forma  Atividade Humanidade. 

 
Iniciado é aquele que está em processo de relacionar em si mesmo as três Cruzes, de 
maneira consciente e efetiva. O homem, o triângulo essencial de energia; o homem, o 
quadrado; o homem na Cruz e, finalmente, o homem, a estrela de cinco pontas! Nestas 
quatro e simples formas simbólicas reside toda a história do quarto reino da natureza. O 
triângulo e a estrela são expressões subjetivas de uma consciência fixa, enfocada na 
realidade, enquanto que o quadrado e a Cruz são expressões objetivas do homem 
enfocado externamente. 
 
Chegamos agora a um breve estudo dos Regentes deste signo. Devido a Touro, falando 
em termos esotéricos, estar tão próximo de Áries que – neste ciclo mundial – é um signo 
de começo, ele constitui, em termos relativos, um agregado muito complexo de forças, 
estando relacionado não apenas a Áries com seus contatos cósmicos, como também com 
as Plêiades e a Ursa Maior. E, no entanto, ao mesmo tempo, é muito simples em sua 
expressão, porque é regido somente por dois planetas. Vênus é seu regente exotérico e 
Vulcano seu regente esotérico e hierárquico. Tocamos aqui em um dos mistérios da 
Sabedoria Eterna. Vênus ocupa um lugar único em relação à Terra, diferente daquele de 
qualquer outro planeta, produzindo, portanto, uma relação muito mais estreita entre Touro 
e a Terra, como não existe em nenhuma outra relação zodiacal no que diz respeito ao 
nosso planeta. Com isso quero dizer neste ciclo mundial específico e na etapa particular 
do desenvolvimento evolutivo em que a humanidade se encontra atualmente. Tudo está 
em um estado de fluxo e mudança; à medida que o homem desenvolve a consciência, 
outras constelações podem entrar em uma pronunciada atividade em conjunção com o 
signo dominante, e outras ainda podem se tornar mais  remotas em seu contato e efeito. 
Hoje, porém, Touro, Vênus e a Terra estão estreitamente ligados por uma relação cármica 
e têm um dharma muito definido para cumprir juntos. O que este carma e esta relação 
poderão ser em um dado momento está além da compreensão humana comum, mas é 
possível ter uma ideia relacionando na mente as palavras: Vontade, Desejo, Luz e Plano. 
Ao me expressar assim, apenas diminuo e distorço a relação, mas até que os homens 
possam pensar em símbolos simples e sem palavras e possam interpretar esses símbolos 
até então não reconhecidos corretamente, mais não é possível acrescentar. 
 
 

Para compreender a relação entre Vênus e a Terra, gostaria que refletissem sobre o que 
dei anteriormente no Tratado sobre o Fogo Cósmico. 
 
Toda esta relação foi resumida nas palavras: O planeta Vênus está para o planeta Terra 
como o Eu Superior está para a Personalidade. Lembremos que o planeta Vênus é um 
dos sete planetas sagrados, enquanto a Terra não é. Esta declaração envolve, como 
podemos ver, um profundo mistério de condicionalidade, de interação e de uma eventual 



196 

 

revelação. A revelação da relação do “alter ego” da Terra com o mundo da vida humana 
só será feita por ocasião da terceira iniciação, quando toda miragem e toda ilusão 
estiverem dissipadas e quando “a luz que brilha através do olho do Touro não encontrar 
mais obstáculos” e levar luz até as trevas. 
 
Vênus dá a entender em nossas mentes, mesmo se tivermos apenas um lampejo da 
verdade oculta, o que é de natureza mental, o que diz respeito à sublimação última, o que 
trata do sexo e o que deve resultar em expressão simbólica no plano físico. São estes os 
principais conceitos que entram em nossas mentes quando Vênus e Touro são 
considerados em uníssono. Esses fatores de expressão sempre estiveram associados a 
este planeta e a este signo, desde a noite dos tempos, porque são de caráter 
absolutamente fundamental e eternamente cósmico em suas implicações. Touro é um dos 
signos que vela um certo mistério divino. Para o bem dos discípulos em treinamento, 
esses quatro conceitos foram brevemente resumidos em um manuscrito arcaico de 
grande significado, nos seguintes termos: 
 

“Os sagrados Filhos da Mente abraçaram os dois. Eles viram e 
compreenderam. Assim nasceu o sexo e assim o grande erro foi cometido. A 
mente virou para o exterior. A forma surgiu à vista, mas não à vida.  
 
“Na escuridão, choraram amargamente, os sagrados Filhos da Mente. Em 
meio às dores, choraram amargamente. Olharam para dentro e atinaram 
para o erro que haviam cometido, mas não sabiam o que fazer... O Senhor 
respondeu e lhes deu o signo da ressurreição”. 

 
Compreendem o significado deste enunciado e sua simplicidade fundamental? Vou lhes 
dar um indício. A triplicidade de terra foi interpretada pelos astrólogos como incorporando 
a ideia de planícies (Touro), de cavernas (Virgem) e de rochedos (Capricórnio). Podemos 
dizer que as cavernas existem nas rochas, nas profundezas sob as planícies. Estou 
falando de maneira figurada e simbólica. Da caverna rochosa, o Cristo emergiu e 
caminhou novamente nas planícies da Terra, e desde então “a mulher não O conheceu”. 
A forma não mais O retinha, pois Ele a havia dominado nas profundezas. Na caverna da 
Iniciação, a luz da ressurreição flui quando a pedra na entrada é removida. Da vida na 
forma até a morte da forma – no fundo do lugar rochoso, nas criptas do Templo – marcha 
o homem. Porém, no mesmo lugar a nova vida flui, trazendo um novo frescor e a 
liberação; o que era velho passou e a escuridão se torna luz.  
 
O sexo então é percebido como apenas a relação entre a natureza inferior e o Eu 
Superior; a natureza inferior é então elevada à luz do dia, a fim de que o homem possa 
alcançar a completa união com a divindade. O homem descobre que o sexo (que até 
então era uma função puramente física, realizada às vezes sob o impulso do amor) é 
elevado ao seu correto plano como o matrimônio divino, realizado e consumado nos 
níveis da consciência da alma. Esta grande verdade subjaz na história sórdida da 
expressão do sexo, da magia sexual, e das distorções da moderna magia tântrica. A 
humanidade rebaixou o simbolismo e em seus pensamentos perverteram o sexo até 
convertê-lo em uma função animal, e não conseguiram elevá-lo ao reino do mistério 
simbólico. Os homens procuraram, pelo ato físico, produzir a fusão interna e a harmonia 
pelas quais anseiam, mas isso não pode ser feito dessa maneira. O sexo é apenas o 
símbolo de uma dualidade interna que deve ela própria ser transcendida e levada à 
unidade. Não se transcende por meios ou rituais físicos, pois é uma transcendência em 
consciência. 
 



197 

 

O regente esotérico de Touro é Vulcano, o forjador de metais, aquele que trabalha na 
expressão mais densa e concreta do mundo natural (do ponto de vista humano). É aquele 
que desce às profundezas para encontrar o material sobre o qual exercer sua arte inata e 
modelar o que é belo e útil. Portanto, Vulcano representa a alma, o homem individual, 
interno e espiritual; em sua atividade temos a chave da tarefa que a alma realiza na 
eterna ronda da roda da vida. Lembremos como Hércules teve que forjar suas próprias 
armas na Cruz Fixa para então triunfar na luta. Trata-se, na verdade, de uma referência à 
arte de Vulcano, que rege o homem interno e orienta sua modelação. 
 
Vulcano rege também as nações quando estão em determinada etapa em que a alma se 
expressa de forma embrionária, como na atualidade, e rege suas atividades, modelando 
seus instrumentos de guerra quando a guerra e o conflito são os únicos meios para obter 
a liberação, mas pobres daqueles por cujo intermédio se iniciam as guerras. Então, 
Vulcano assume o encargo e – desde a Idade Média – colocou o reino mineral, "as 
profundezas de onde o suprimento deve vir", sob controle humano. Na guerra atual, 
Vulcano está implicado, conjuntamente com Vênus, na relação entre um homem e outro, 
e entre o homem e o reino mineral. Vênus, a energia mental da humanidade, estabelece 
relações entre homem e homem, entre nação e nação, enquanto Vulcano estabelece a 
relação entre o quarto reino da natureza e o primeiro. Vulcano, como veremos mais 
adiante, é regido pelo primeiro raio, e o primeiro raio e o primeiro reino são ligados de 
maneira bem precisa. Portanto, isto atrai a força de Shamballa, e assim temos um 
triângulo esotérico de energia – vontade, humanidade e reino mineral, os quais estão em 
estreita relação, tanto do ponto de vista do Plano como da expressão do egoísmo 
materialista. A isso se deve o grande uso de minerais (ferro, cobre, etc.) na Segunda 
Guerra Mundial, literalmente uma guerra em que o reino mineral foi empregado contra o 
reino humano. A humanidade desceu às cavernas e às profundezas da concreção, e 
agora está pronta para uma mudança ou movimento ascendente, mas desta vez realizado 
de maneira consciente e conjunta. É uma situação das mais difíceis de compreender pelo 
homem comum, mas todo o problema do uso consciente de tudo que existe no planeta, e 
também o uso para fins de destruição está ligado a uma situação extremamente crítica. 
Parte da solução virá em linhas similares, e a isto se refere a profecia que está 
penetrando hoje na percepção racial sobre a existência daqueles “que dormem nas 
cavernas da terra e despertarão e trarão a liberação”. Entretanto, não há que ser 
demasiado textual na interpretação, pois “o que pertence à terra pode também se 
encontrar no céu”.  
 
Vulcano é também o regente hierárquico que condiciona o planeta e determina o fato de 
que o homem seja o macrocosmo do microcosmo e que o quarto reino modele ou 
condicione todos os reinos subumanos. 
 
É o caráter subjetivo deste signo que torna tão difícil compreendê-lo. Até que a 
humanidade alcance ou capte a natureza da Vontade, o verdadeiro significado da 
influência de Touro não será compreendido. Os signos Áries e Touro têm a ver com o 
impacto inicial da energia sobre a forma ou das energias sobre a alma. Hoje o homem está 
se tornando lentamente consciente da diferença que existe entre os opostos, e vai 
compreendendo vagamente a verdadeira natureza do desejo. Entretanto, permanece no vale da 
ilusão e, enquanto estiver ali, não poderá ver com clareza. Um dos primeiros opostos que o 
discípulo deve compreender é o dos mundos objetivo e subjetivo. 

Três signos estão estreitamente vinculados com a iniciação. O segredo oculto em Áries, 
Touro e Gêmeos é revelado em três iniciações sucessivas: 
 
1. O segredo de Áries é o segredo dos começos, dos ciclos e da oportunidade emergente. 
Na terceira iniciação, o iniciado começa a compreender a vida do espírito ou o aspecto 



198 

 

superior; até esse momento, expressa primeiro a vida da forma e em seguida a vida da 
alma dentro dessa forma. Esta experiência é de natureza tão elevada, que só quem 
passou por ela pode compreender em certa medida o que eu possa dizer. 
 
2. O Segredo de Touro é revelado na segunda iniciação, pela repentina remoção ou 
desaparecimento do espelhismo mundial na ofuscante energia da luz. Trata-se da 
atividade radiante final que encerra a ação da força de Touro sobre a humanidade, 
durante a longa e cíclica jornada na qual o homem está comprometido. O indivíduo 
cumpre em pequena escala o que a humanidade – como um todo – cumprirá quando 
tomar a iniciação em Touro. 
 
3. O segredo de Gêmeos deve ser captado na primeira iniciação, porque é o mistério da 
relação entre o Pai, a Mãe e o Filho. O nascimento do Cristo-Menino no plano físico é a 
glória culminante da força de Gêmeos. 
 
Tudo isto diz respeito às energias subjetivas que se expressam por meio da 
personalidade ou aspecto forma. Portanto, quando falo de energias subjetivas, refiro-me 
às forças que fluem da alma (nos níveis da alma) para a natureza-forma em seu próprio 
nível de consciência. Poderia ilustrar isto dizendo que o desejo não é (do ângulo da 
realidade) uma qualidade subjetiva, exceto na medida em que é uma distorção ou um uso 
glamoroso da energia da vontade. O desejo é a força da natureza-forma; a vontade é a 
energia da alma expressando-se como direção, progresso e conformidade com o Plano. 
Este Plano, do ponto de vista do indivíduo, é tudo que ele é capaz de captar e 
compreender da Vontade de Deus, em qualquer etapa específica de sua experiência. 
Estas diferenciações também merecem consideração. O ser humano comum pode 
considerar o desejo como subjetivo, porque está tão completamente identificado com a 
vida da forma nos planos externos, que vê os impulsos e incentivos que lhe chegam por 
meio da corrente da consciência como intangíveis e místicos. No entanto, são meras 
radiações e reações da forma, e tecnicamente e na verdade não são de natureza 
subjetiva. O apelo superior ao dever, o senso de responsabilidade são certamente de 
natureza subjetiva, porque provêm da alma e são a resposta da alma ao puxão da forma. 
Gradualmente, o discípulo aprende a diferenciar entre estes aspectos característicos da 
energia e da força que incessantemente fazem impacto sobre sua consciência. À medida 
que o tempo vai passando, sua análise se torna mais perspicaz e discriminadora, até que 
finalmente sabe qual é uma expressão de uma força (que vem da forma) e qual é energia 
(que vem da alma). 
 
Esta digressão foi necessária porque é essencial que os astrólogos esotéricos 
compreendam que esses três signos Áries, Touro e Gêmeos são (do ponto de vista do 
discípulo e do iniciado) estritamente subjetivos em seus efeitos dentro da vida destes 
signos. Só podem se expressar externamente na vida do sujeito e ser conscientemente 
direcionados e controlados em Câncer, conduzindo assim para a grande liberação que 
acontece no oposto polar de Câncer, Capricórnio, e também em Aquário e Peixes. Isto se 
refere, logicamente, aos efeitos produzidos no homem que está na roda revertida. Estes 
seis signos, em certo sentido, constituem dois grandes triângulos de forças.  
 
Indiquei aqui o aspecto superior ou espiritual do Selo do Rei Salomão. Quando estes seis 
tipos de energia se fusionarem, e assim formarem uma unidade, poderemos então 
perceber a “Estrela do Cristo” que desponta. Trata-se de um dos símbolos da sexta 
iniciação e a correspondência interna da estrela com a qual estão familiarizados. Para que 
possam compreendê-lo de maneira mais clara, gostaria de assinalar que: 
 



199 

 

1. O que foi começado ou “aquilo em que se entra” na primeira iniciação se consuma e 
completa em Peixes. 
 
2. O que impulsiona aos processos de involução e evolução (o desejo de encarnar) toma 
forma na segunda iniciação, na vontade-de-liberação em Touro, e se encontra liberado 
por meio da vontade-de-servir – universalmente – em Aquário. 
 
3. O que é fluido e mutável em Gêmeos produz a grande mudança em consciência que 
diferencia o iniciado do discípulo. Na terceira iniciação, isto se torna uma atitude fixa em 
Capricórnio. A vida da forma concreta é transcendida, e o homem interno se reorienta e 
toma uma direção imutável. 
 

 
 

Poderiam se perguntar por que lhes falo dessas abstrações. Gostaria de responder que, 
no esforço de compreender e captar a verdade que se encontra além da sua razão 
(mesmo considerando-a como uma hipótese a ser provada), estão desenvolvendo 
gradualmente um aspecto da mente muito necessário no processo de realização, e que 
deve exercer um papel ativo e indispensável durante a iniciação. Tal esforço é necessário 
para alcançar um verdadeiro entendimento; a iniciação é a demonstração de uma 
compreensão intuitiva posta em prática. 
 
Retomando nosso tema inicial, gostaria de chamar a atenção para o fato de que por meio 
do planeta exotérico ou ortodoxo, Vênus, este signo de Touro está relacionado com 
Gêmeos, Libra e Capricórnio. É interessante observar, portanto, que Touro está 
relacionado com a Cruz Mutável por uma corrente vinculadora de energia, via Vênus, 
mas, ao mesmo tempo, está conectado em um sentido dual com dois braços da Cruz 
Cardeal, pela conexão de Vênus com Libra e Capricórnio. Há, portanto, para o verdadeiro 
taurino que atinge a iluminação, um vínculo com os aspectos de expressão de corpo e de 
alma e dois vínculos, com alma e espírito – oitava superior da manifestação. Assim se 
demonstra o processo de aperfeiçoamento e de sublimação, pois a aspiração substitui 
totalmente o desejo como agente motivador. A alma está vinculada com a forma, mas seu 
principal vínculo é com o espírito. É por esta razão que, em Touro, o homem chega a um 
ponto em que aparece a meta real ou a verdadeira visão. O desejo, em sua expressão 
inferior, está vinculado com a forma em Touro. O idealismo, em sua forma de aspiração e 
em sua expressão mais elevada possível, também se alcança em Touro. A aspiração, 
porém, está vinculada, em sua expressão mais baixa, com a alma e, em sua expressão 
mais elevada, com o espírito. A vontade pessoal relaciona o homem com a forma; a 



200 

 

vontade de Deus relaciona a alma do homem com o espírito. É preciso tomar três 
iniciações para que isso fique claro para o discípulo. 
 
Considerando o assunto de outro ângulo: Vênus, a mente ou a alma em Libra, revela ao 
homem o significado e os resultados exotéricos do desejo. Em Gêmeos, Vênus revela o 
desejo dos pares de opostos, um pelo outro, pois é esse o tema que subjaz em todo o 
processo evolutivo e criador – a interação dos opostos. Em Capricórnio, Vênus revela ao 
homem o desejo pelo Todo, pelo que é universal, marca característica do iniciado e a 
verdadeira expressão da vida espiritual. 
 
Ao examinar o regente esotérico de Touro, nos defrontamos com Vulcano, um dos 
planetas velados e ocultos e que, portanto, é pouco conhecido e compreendido. Já falei 
antes de Vulcano como o Forjador da expressão divina. Em um sentido particular, a 
energia que flui de Vulcano é essencialmente a força e a potência que põem em 
movimento o processo evolutivo mundial; Vulcano incorpora a energia de primeiro raio, a 
força que inicia ou origina e também que destrói, levando à morte da forma para que a 
alma possa se liberar. 
 
Vulcano é o raio ou o planeta do isolamento, pois em um sentido peculiar, rege a quarta 
iniciação, em que são sondadas as profundezas da solidão, e o homem fica 
completamente isolado. Ele fica desprendido “do que está em cima e do que está 
embaixo”. Vem então um momento dramático, em que todo desejo é abandonado; a 
vontade de Deus, ou o Plano, é visto como o único objetivo desejável, mas o homem 
ainda não provou para si mesmo, para o mundo dos homens e para seu Mestre, se possui 
a força necessária para seguir em frente na linha do serviço. Então lhe é revelado (como 
foi revelado ao Cristo na quarta grande crise iniciática de sua vida) determinado 
empreendimento definido que encarna aquele aspecto da Vontade de Deus que lhe cabe 
incorporar e viabilizar a expressão. Na fraseologia cristã, isto foi denominado de “a 
experiência de Getsêmani”. O Cristo ajoelhado ao lado da rocha (símbolo das 
profundezas do reino mineral e da atividade de Vulcano, o forjador) eleva Seus olhos para 
onde desponta a luz da revelação e, nesse momento, Ele sabe o que tem de fazer. Esta é 
a prova de Vulcano, regendo Touro. A prova da alma, regendo o desejo, a prova do Filho 
de Deus, forjando seu instrumento de expressão nas profundezas, captando o propósito 
divino e, assim, submetendo a vontade do pequeno eu à vontade do Eu Maior. As 
profundezas foram alcançadas, e nada resta por fazer. A luz proveniente do olho do Touro 
que, com brilho crescente, guiou a alma que luta, oportunamente deve ceder lugar à luz 
do Sol, pois Vulcano é um substituto do Sol; às vezes se diz que ele é velado pelo Sol, e 
outras que representa o próprio Sol. Vulcano se coloca entre o homem e o Sol, a alma. 
Portanto, em conexão com estes três símbolos da luz, temos: 
 
1. Touro – O olho da iluminação ou da luz. O olho do Touro. Iluminação. Exotericamente, 
o Sol físico.  
 
2. Vulcano – O que revela o que está profundamente oculto e o traz à luz. 
Esotericamente, o coração do Sol. 
 
3. Sol – O grande Iluminador. Espiritualmente, o Sol central espiritual. 
 
Assim, sob todos os ângulos, a iluminação continua sendo o tema deste signo. 
 
Examinamos em certa medida os raios e seus efeitos e relações, quando, por intermédio 
de Touro e seus regentes, vertem sua força e energia sobre o homem individual ou na 



201 

 

humanidade como um todo. Os dois raios que afetam diretamente este signo são, como já 
vimos, o quinto (por intermédio de Vênus) e o primeiro (por intermédio de Vulcano). Esses 
dois, quando são considerados em combinação com a Terra (expressão do terceiro raio), 
demonstram uma combinação de Raios muito difícil, pois todos pertencem à linha do 
primeiro raio de energia: 
 

1º Raio –   O Raio da Vontade ou Poder. 
5º Raio – O Raio do Conhecimento Concreto. 
3º Raio – O Raio da Inteligência Ativa. 

 
Esta combinação aumenta grandemente a tarefa já difícil do sujeito taurino. O Segundo 
Raio de Amor-Sabedoria e sua linha subsidiária de energia aparece só de maneira 
indireta e, portanto, amor e sabedoria muitas vezes faltam visivelmente na pessoa 
nascida neste signo. Um homem assim terá muito amor, estima e respeito por si mesmo e 
uma boa dose de egocentrismo ou afirmação da personalidade. Será inteligente, mas não 
sábio; terá aspiração, mas, ao mesmo tempo, será obstinado e determinado, de maneira 
que sua aspiração não o levará rapidamente muito longe. Avançará espasmodicamente e 
em ímpetos selvagens, um progresso constante e medido no Caminho é muito difícil para 
ele. Não lhe é fácil aplicar de forma prática o conhecimento obtido, que tenderá a 
permanecer como uma aquisição mental e não como uma experiência prática. Será quase 
dolorosamente consciente da dualidade, mas em lugar de lutar por obter a unidade, 
muitas vezes o embarga uma rígida e estática depressão. Será destrutivo, por ser 
“teimoso como um touro” e porque o aspecto do martelo de Vulcano será dominante. 
Como possui certa medida de luz, seu poder de ser assim destrutivo o tornará infeliz. 
 
Ele precisa captar o lado espiritual de Vênus, que acentua o fato de que o Filho de Deus, 
o Filho da Mente, é o instrumento do amor de Deus; por isso ele deve aprender a 
transmutar o conhecimento em sabedoria. Deve transcender o lado destruidor de Vulcano 
e, portanto, o lado destruidor do Primeiro Raio, e trabalhar como “forjador de almas”, 
incluindo a sua própria. Deve visar a obter uma clara visão, uma pura e alegre vontade, e 
a matar o desejo da personalidade. É esta a meta do discípulo em Touro. 
 
Pelos três outros braços da Cruz Fixa e suas três correntes de energia divina, a força do 
amor pode ser levada indiretamente a se fazer sentir sobre o homem nascido em Touro. 
Os regentes de dois destes signos, Leão e Escorpião, incluem o Sol (2º raio), Marte (6º 
raio) e Mercúrio (4º raio). O Sol e Marte são regentes esotéricos de Leão e Escorpião e 
Mercúrio é o regente hierárquico de Escorpião. Urano é o regente ortodoxo, e Júpiter o 
regente esotérico de Aquário. A Lua também está presente, mas novamente está velando 
Vulcano, cuja influência já examinamos. A única influência de raio que falta é a do terceiro 
raio, e basicamente está também presente porque é o raio da Terra. Portanto, neste 
importante signo, a pessoa de Touro está sob a influência – direta ou indiretamente – de 
todos os sete raios, porque o desejo, que leva à iluminação final, os motiva a todos. Tal é 
a surpreendente situação que enfrenta o homem – particularmente o discípulo ou o 
iniciado – nascido neste signo. É o que constitui as dificuldades diante dele, mas que, ao 
mesmo tempo, criam também sua imensa oportunidade de progredir. 
 
 
Ficará evidente para vocês que todo um novo campo de estudos se abrirá ante os 
astrólogos da Nova Era. Uma nova luz sobre esta maior de todas as ciências estará 
disponível quando o investigador puder determinar a idade relativa da pessoa ou do grupo 
cujo destino deve ser determinado, e cujo horóscopo está sendo confeccionado. Cada um 
destes signos deverá ser examinado oportunamente em cada caso a partir de: 



202 

 

 
1. O ângulo do homem não evoluído, centrado em: 
a. algum dos seus veículos; 
b. na personalidade integrada, antes da experiência do Caminho. 
 
Nestes, a Cruz Mutável controla. 
 
2. O ângulo do ciclo das vidas, em que as dualidades são reconhecidas e em que o 
aspirante “reverte a si na Roda”. 
 
Então, a Cruz Fixa controla. 
 
3. O ângulo do iniciado. 
 
Aqui a Cruz Cardeal começa a controlar. 
 
Essas Cruzes também são conhecidas como: 
 
A Cruz do Cristo Oculto - A Cruz Mutável. 
A Cruz do Cristo Crucificado - A Cruz Fixa. 
A Cruz do Cristo Ressuscitado - A Cruz Cardeal. 
 
As Cruzes individual, planetária e cósmica. 
 
Para determinar estes ângulos será necessário, entre outras coisas, fazer uma análise 
rigorosa das qualidades das quatro energias que, por meio de cada braço da Cruz, atuam 
sobre a humanidade. Um aspecto disto determinará em dado momento e do ponto de 
vista estatístico, o nível e o grau dos signos que regem os diversos tipos de homens. 
 
Foi dito que “quatro energias fazem um homem; oito energias fazem um Mestre; doze 
energias fazem um Buda de Atividade”. Durante este processo de “forjamento” ocorrem 
grandes mudanças na consciência, e há também outras mudanças fundamentais trazidas 
por este signo que – em combinação com seu oposto polar, Escorpião – é um dos 
principais signos condicionadores do zodíaco. Sob o impacto de sua energia, ocorrem 
profundas desintegrações e alterações de caráter, de qualidade e de orientação. É um 
signo perigoso, porque seus aspectos destruidores são tão facilmente exagerados e tão 
inteligentemente aplicados às circunstâncias, que a trajetória do Touro pode ser 
destruidora dentro do seu campo de contatos e, ao mesmo tempo, autodestruidora, até o 
momento em que a vontade pessoal ou o desejo pessoal egoísta é temperado pela 
aspiração. A aspiração, a certa altura, cede lugar à atividade inteligente e à aceitação da 
vontade que emana do Centro espiritual de vida. Isto leva à colaboração com o Plano, no 
sentido mais pleno do termo e ao fim do egocentrismo individual. O “mau gênio”, tão 
característico do Touro, deve ceder lugar à energia espiritual direcionada, pois mau gênio 
é apenas energia desenfreada a serviço dos interesses da personalidade. A cegueira 
(pois o Touro é cego durante grande parte de sua trajetória) deve ceder lugar à visão e ao 
correto enfoque da vista, o que dispersará finalmente as ilusões e os espelhismos 
autoengendrados do aspirante. A autocomiseração, efeito de uma concentração 
constante sobre a frustração do desejo na vida da personalidade, deve ser substituída 
pela compaixão por toda a humanidade, o que deve encontrar desenvolvimento natural no 
serviço altruísta do iniciado que trabalha para a salvação. A tarefa do nativo de Touro é 
árdua, pois ele incorpora em si, em grau acentuado, limitações significativas referentes 
aos processos da evolução espiritual. No entanto, não há dificuldades insuperáveis, e o 



203 

 

taurino liberado é sempre uma força construtiva, planificadora, criadora e progressista. 
Homens assim são muito necessários nestes dias críticos de reajuste e tensão. 
 
Como bem sabem, Touro rege o pescoço e a glândula tireoide. É essencialmente uma 
região de onde deve emanar a atividade criadora do homem que se encontra no 
Caminho. A garganta é o ponto para o qual a energia do centro sacro deve se elevar para 
que a criação por meio do amor e da vontade comprove, oportunamente, o efeito 
sublimador da transferência para uso superior da energia sexual. O correto emprego dos 
órgãos da palavra dá a chave dos processos pelos quais o discípulo deve efetuar certas 
mudanças básicas. O nativo de Touro que se encontra no caminho de liberação bem faria 
em aplicar o método da palavra motivada e direcionada de natureza projetada e 
explicativa, a fim de se transformar, daquele que segue teimosamente a sua 
personalidade, no  sábio colaborador do Plano. Com isto quero dizer que, quando o 
homem traslada seus ideais para palavras e atos, ele impulsiona transformação, 
transmutação e, oportunamente, um deslocamento até o pico da montanha da iniciação. 
Os resultados deste trabalho criador de materialização da visão devem ter continuidade 
até o ponto de sua demonstração efetiva em Escorpião, signo no qual ele será submetido 
às provas finais para comprovar que a energia flui livremente e sem impedimentos nem 
obstruções entre os centros da garganta e o centro sacro; para mostrar que a correta 
direção foi alcançada e que não existe nenhum medo de que o taurino caia cegamente no 
autointeresse, mas que no futuro seguirá inteligentemente o caminho da liberação – 
caminho que viabilizará a sua própria liberação e a de outros. Em Escorpião, o homem 
que aprendeu as lições de Touro deverá comprovar a criatividade que atuará sob a 
inspiração da aspiração e da visão e expressará, de maneira construtiva, a beleza 
intrínseca, velada por todas as formas, proporcionando assim a todos a revelação 
daquele propósito subjacente que motiva todos os acontecimentos e formas. Todos esses 
aspectos que são a marca de mudanças básicas no propósito, interesse e orientação, 
devem se manifestar em Escorpião, comprovando assim a eficácia do processo evolutivo 
vivenciado na grande e repetida transição de Escorpião para Touro e de Touro para 
Escorpião. Este ciclo de movimentos é (com o ciclo maior) um ritmo de experiências de 
enorme importância. Estes sete signos são eminentemente signos de experiência vital. O 
signo anterior a Áries é o “signo da instituição”, enquanto que os quatro que seguem a 
Escorpião provam ser os signos do discipulado e da iniciação. Isto ocorre na roda 
revertida, e as implicações sobre esta mesma linha na roda comum podem ser facilmente 
deduzidas por vocês. 
 
O reconhecimento destas metas e a compreensão dos problemas taurinos esclarecerão a 
posição dos planetas neste signo. Volto a lembrar que a exaltação de um planeta em 
qualquer signo particular, sua queda dentro da esfera de influência de um signo, como 
também a diminuição de uma influência planetária determinada, em qualquer ciclo de um 
signo (o que faz dele o que tecnicamente se diz “em detrimento”) são puramente 
simbólicos quanto aos efeitos que a energia produz quando exerce impacto sobre a 
natureza forma, embora encontre ou não resistência e evoque uma resposta ou ausência 
de resposta, de acordo com a qualidade do instrumento planetário submetido ao impacto. 
A Lua está exaltada neste signo. Simbolicamente, significa que o lado forma da vida é um 
fator de dominação potente e um dos quais o homem deve ter sempre em conta. A Lua é 
a Mãe da forma, e neste caso vela ou oculta Vulcano – o que era de se esperar. Portanto, 
a Lua representa aqui o forjador ou modelador da forma, exprimindo os aspectos 
masculino e feminino na construção da forma e as duplas funções de Pai-Mãe. Os 
astrólogos devem se lembrar desse ponto. Esse processo de interação causa duas fases 
do necessário modelamento:  
1. Um processo no qual se cria uma forma de grande potência, na qual o autointeresse, 



204 

 

os objetivos e desejos da personalidade são as motivações da ação. Atividade da Lua e 
de Touro. 
 
2. Os processos autoaplicados pelo taurino que vai despertando, em que natureza-forma 
é modelada novamente e motivada de maneira diferente, e é “elevada ao Céu” e, assim, 
irradiada e glorificada. Atividade de Vulcano e de Touro.  
 
A exaltação da forma, regida pela Lua, pode ser retraçada através de todo o zodíaco, 
proporcionando por si mesma uma história interessante e progressiva que não pretendo 
considerar aqui. Esta história nos é narrada pelas diferentes figuras femininas que 
aparecem nas diferentes constelações, e em torno delas algum dia será edificada a 
astrologia da forma. Temos Cassiopeia, Vênus, Coma Berenices, Andrômeda e uma ou 
duas mais, assim como Virgo, a Virgem, a mais importante de todas. Aqui só posso 
indicar um campo de pensamentos e pesquisas astrológicas até agora  não abordadas, 
mas não disponho de tempo para interpretar este vasto e proveitoso campo de 
conhecimento. “A Senhora, a Lua” está relacionada com todas elas, e antes da grande 
desintegração de um sistema solar anterior, que converteu a Lua em um planeta morto, 
as energias dessas estrelas e de certos planetas foram produzidas por meio de suas 
atividades que estavam todas enfocadas na Lua e transmitidas por ela, de maneira muito 
misteriosa e ainda assim poderosa. Por meio do desejo transmutado em termos de 
vontade espiritual, a forma é “exaltada” esotericamente, e a exaltação da Lua em Touro é 
um símbolo deste fato. É isso que ilustra o símbolo astrológico comum dos chifres do 
Touro. É a Lua crescente, e também o símbolo da natureza destruidora da vida da forma 
do Touro. Não nos esqueçamos, em relação a isso, que a destruição ou morte da forma e, 
com isso, o fim da influência da forma, é a meta do processo que transmuta o desejo em 
aspiração. 
 
Urano, o planeta do mistério oculto e um dos mais ocultistas dos planetas, “está em 
queda” neste signo, produzindo a acentuação e a estreita divisão entre corpo e alma, 
característica tão marcante do sujeito de Touro. Prepara o homem interno para a aguda 
interação e conflito no signo seguinte, Gêmeos. Em consequência, a presença da Lua 
exaltada e de Urano em queda nos dá uma imagem maravilhosa da história do homem 
durante a etapa de desenvolvimento e poder da personalidade. A tarefa de Urano, oculta 
nas profundezas, é despertar e evocar a resposta intuitiva de Touro para uma luz sempre 
crescente, até o momento em que se alcança a plena iluminação, e também o 
desenvolvimento da consciência espiritual – substituindo as reações inferiores da forma 
pelos aspectos superiores da alma. É interessante observar que, em Escorpião, Urano 
está exaltado, o que indica o êxito da tarefa que as forças uranianas empreenderam. A 
realização foi alcançada. 
 
Marte está em detrimento neste signo. Sua atividade aumenta constantemente a natureza 
naturalmente guerreira de Touro, mas a potência da luta taurina é tão grande, falando em 
termos esotéricos, que o efeito de Marte se perde no todo maior. Ele “agrega ao 
espelhismo e à confusão, mas contém em si uma esperança para o homem que luta.” 
 
Neste signo se acentua constantemente o fator luta. Trata-se de uma luta cósmica, 
planetária e individual, pois o desejo-vontade subjaz nas atividades manifestadas do 
Logos, da Vida planetária e do homem, e também de todas as formas da natureza. É a 
luta do que está profundamente oculto na escuridão para alcançar a luz do dia; é a luta da 
alma oculta para controlar e dominar a forma externa; é a luta para transmutar o desejo 
em aspiração e a aspiração em vontade de chegar à realização; é a luta por alcançar a 
meta que uma luz crescente revela. Tão potente é esta luta, que culmina, na roda comum 



205 

 

no desejo fixo, cada vez mais forte de seguir a roda do renascimento (antes que a alma 
que busca encarnar volte a entrar em Áries). No percurso revertido em torno do zodíaco, 
a luta consiste em vencer e destruir tudo que foi tão laboriosamente construído na roda 
comum, para demonstrar, em Escorpião (por meio das terríveis provas aplicadas neste 
signo) que a forma já não controla, mas que as lições aprendidas pelo uso da forma foram 
retidas. A luta é alcançar a iniciação em Capricórnio e, assim, liberar a alma da roda que 
gira e se liberar finalmente da escravidão do desejo e de qualquer tipo de controle 
exercido pela forma. 
 
Isto está curiosamente enfatizado neste signo pelos regentes dos decanatos. Os dois 
astrólogos, Alan Leo e Sepharial estão praticamente, e para todos os fins úteis, de acordo 
na designação de planetas que regem os tríplices aspectos do signo. Eles só discordam 
exotericamente em um ponto, pois enquanto Sepharial diz que a Lua rege o segundo 
decanato, Alan Leo diz que Vênus rege o primeiro decanato. Porém, Vênus e a Lua são 
muitas vezes empregados um pelo outro, e ambos expressam ou irradiam a mesma 
energia básica, a da inteligência ativa em seus aspectos superior e inferior. Um expressa 
amor inteligente, o outro a inteligência da matéria. Esta ênfase dual tem a ver com o papel 
dominante que a natureza da forma exerce no sujeito de Touro, mas também de sua 
liberação pelo Filho da Mente de Vênus. A Lua ou Vênus, Mercúrio e Saturno controlam 
os decanatos, e a consideração que fizemos destes planetas nos signos anteriores lhes 
terá indicado a maneira de interpretá-los corretamente, tanto aqui como em outra parte. A 
vida da forma, a atividade inteligente e a luta intensa resumem o problema de Touro, 
enquanto que Mercúrio, o Mensageiro dos Deuses, lembra ao homem que luta que ele 
sempre deve se tornar o que essencialmente é, escapando assim da ilusão para entrar na 
luz. 
 
As notas-chave deste signo são, como de costume, claras em suas implicações. Uma 
enuncia a nota do aspecto forma: “Que a batalha seja impávida”. A Palavra da forma 
consiste em tomar, agarrar e ir valentemente atrás do que é desejado. A Palavra da alma 
é: “Eu vejo e quando o Olho está aberto, tudo é luz”. O olho do Touro cósmico de Deus 
está aberto, e dele flui a luz radiante sobre os filhos dos homens. O olho da visão do 
homem individual deve também se abrir em resposta a esta luz cósmica. Dali que a vitória 
seja inevitável, pois a potência da energia cósmica, infalivelmente e em seu devido tempo, 
subjugará e reorientará a energia da humanidade. 
 
Examinamos brevemente e, creio, que de maneira construtiva, algumas das influências 
subjetivas e o significado dos doze signos do zodíaco. Abordamos suas relações mútuas 
e suas interações planetárias, e procurei lhes apresentar as reações da humanidade a 
estas múltiplas energias e forças. Estas forças que nos chegam de fontes cósmicas 
encontram caminho para o nosso sistema solar, ao qual são atraídas por meio de uma 
qualidade análoga ou – sob a Lei das Contradições, ou Lei dos Contrários – encontram 
caminho para certos planetas. Assim elas afetam e condicionam as unidades de vida que 
há em cada um destes planetas receptores. Vimos o homem instado a progredir pela 
natureza das forças da atração divina e observamos as diversas qualidades divinas que 
esta atuação de energias evoca na humanidade – assim como também nas outras formas 
de vida. Também enfatizamos, talvez em um grau de quase perplexidade para vocês, o 
vasto conjunto de energias que atuam por todo o nosso cosmo. O homem individual pode 
muito bem ficar atordoado com a sensação de seu desamparo e sua ineficácia única, mas 
isso só se deve ao estado relativamente subdesenvolvido do seu “mecanismo de 
resposta”. Quando se sentir abatido, deve se lembrar de que potencialmente possui a 
capacidade criadora de construir e desenvolver gradualmente um mecanismo de 
recepção melhor que lhe permitirá, afinal, responder a todos os impactos e a cada tipo de 



206 

 

energia divina. Esta capacidade é indestrutível e constitui em si um enfoque divino de energia 
que infalivelmente o levará a se associar com o trabalho benéfico sob a inspiração do Grande 
Arquiteto do Universo. Ele modela todas as coisas para um fim divinamente previsto, e neste 
signo – por meio de Seus agentes, Vênus e Vulcano, tipificando a forma e a alma – conduzirá o 
homem do irreal para o real. 

 


