A Alma: a qualidade de vida

Compilacéo extraida da obra de Alice A. Bailey e do Mestre Tibetano Djwhal Khul

Titulo do original em inglés:
The Soul the Quality of Life
Tradugao: Nucleo Aquariano Brasil
12 edigéo digital em portugués, 2022

INDICE DAS REFERENCIAS
Livros do Mestre Tibetano (Djwhal Khul) por Alice A. Bailey

Livro Titulo

Ref. n°

Iniciagdo Humana e Solar

Cartas sobre Meditacdo Ocultista

Tratado sobre o Fogo Césmico

Tratado sobre a Magia Branca

Discipulado na Nova Era, Volume |

Discipulado na Nova Era, Volume 11

Problemas da Humanidade

O Reaparecimento do Cristo

O Destino das Nagdes

10 Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial

11 Telepatia e o Veiculo Etérico

12 A Educacdo na Nova Era

13 A Exteriorizagdo da Hierarquia
Tratado sobre o0s Sete Raios:

14 Psicologia Esotérica, Volume |

15 Psicologia Esotérica, Volume 11

16 Volume I11: Astrologia Esotérica

17 Volume IV: Cura Esotérica

18 Volume V: Os Raios e as Iniciacfes

Ooo~No ol wWwN -



INDICE

CoNoR~WNE

PREFACIO

AS PALAVRAS SAO LIMITANTES
CONHECE-TE A TI MESMO

A CONSTITUCAO DO HOMEM

A NATUREZA DO HOMEM

O ESPIRITO

A MONADA

A TRIADE ESPIRITUAL

O PRINCIPIO VIDA NO HOMEM

. A INDIVIDUALIZACAO

. A MENTE (MANAS)

.OS CINCO SENTIDOS E O EU

. A ALMA UNIVERSAL

. A ALMA

. A ALMA GRUPAL

. A ALMA DA HUMANIDADE

. O CORPO CAUSAL

.0 LOTO EGOICO

. AEVOLUCAO DO CORPO EGOICO

. AMORTE FISICAE A ALMA

. ACREMACAO E A LIBERACAO DA ALMA
. AREENCARNACAO

. AS CARACTERISTICAS DA ALMA

.ALUZ

. A CONSCIENCIA

. AS RELACOES DA ALMA

. O PRINCIPIO CONSTRUTOR DE FORMAS
. O PROPOSITO DA VIDA EGOICA

. APERCEPCAO MISTICA

.O MISTICO E O OCULTISTA

. “ALMAS PERDIDAS”

.O TREINAMENTO DOS VEICULOS PARA O SERVICO DA ALMA
.O EGO E OS CENTROS

. ALINHAMENTO DO EGO COM A PERSONALIDADE
. INTEGRACAO

. UNIFICACAO, O RESULTADO DA INICIACAO
. AEVOLUCAO ESPIRITUAL

. O DISCIPULADO

. AVIDA DUAL DO DISCIPULO

.0 MAGO BRANCO

. ANATUREZA CRIADORA DA ALMA
.NATUREZA RITMICA DOS IMPULSOS DA ALMA
.AVISAO

.0 OLHO DA ALMA

.O TERCEIRO OLHO

. A IMPRESSAO

.AVOZ INTERNA

. A OBEDIENCIA A ALMA

. A CONFIANCA NA ALMA

. ORIENTACAO DA ALMA

. ANUVEM DAS COISAS COGNOSCIVEIS
.O SENTIDO ESOTERICO



53.
54.
55.
56.
57.
58.
59.
60.
61.
62.
63.

O ESPELHISMO E A ILUSAO

OS PARES DE OPOSTOS

O MORADOR DO UMBRAL

A ALMA E OS PODERES PSIQUICOS
O SUTRATMA

O ANTAHKARANA

A MEDITACAO

O EGO E AS INICIACOES

A REVELACAO DA “PRESENCA”
O REINO DAS ALMAS
CONCLUSAO



1. PREFACIO

1. Recebemos aqui muito para refletir, pensar e meditar. Vamos procurar o fio de ouro que nos
conduzird, em consciéncia vigilica, a casa do tesouro das nossas proprias almas e aprendamos ali a nos
unificar com tudo que respira, a perceber a visdo para o todo, até onde formos capazes, e a trabalhar em
unissono com o Plano de Deus, na medida que nos tiver sido revelado por Aqueles que sabem. (Psicologia
Esoteérica, Volume 1)

2. Nada sob o céu pode deter o progresso da alma humana em sua longa peregrinacao das trevas
para a luz, do irreal para o real, da morte para a imortalidade e da ignorancia para a sabedoria... Nada pode
afastar o espirito do homem de Deus. (O Reaparecimento de Cristo).

2. AS PALAVRAS SAO LIMITANTES

As palavras ndo conseguem expressar 0 objetivo que tenho em vista e a linguagem é mais um
obstaculo do que uma ajuda. O pensamento humano esta entrando agora em um campo para o qual ndo
existe até hoje nenhuma forma de linguagem real, pois ndo temos termos adequados e 0s simbolos-palavra
dizem muito pouco. Tal como foi necessario criar uma série de termos, frases, substantivos e verbos
totalmente novos quando o automovel e o radio foram inventados, da mesma maneira, nos proximos anos,
a descoberta da realidade da existéncia da alma vai precisar de uma nova linguagem. Nao é bem verdade
gque um homem da era vitoriana que escutasse 0 jargao técnico das estacdes de radio ou das oficinas de
automoveis ndo entenderia absolutamente nada? Da mesma maneira, o psicélogo de hoje muitas vezes ndo
compreende nada do que estamos procurando transmitir, pois 0 novo vocabuldrio ainda ndo foi
desenvolvido e os termos antigos sdo inadequados. Assim, SO posso empregar 0S termos que me parecem
ser mais adequados, sabendo que deixo de expressar o verdadeiro significado das minhas ideias e, portanto,
vocés sO obtém uma compreensdo e conceituacdo aproximadas das ideias que me esfor¢o por expor.
(Psicologia Esotérica, Volume I1)

3. CONHECE-TE ATI MESMO

1. Observemos que somente quando o homem compreende a si mesmo pode alcancar uma
compreensdo da totalidade que chamamos de Deus. Eis uma grande verdade oculta, mas quando é levada
a acao, transmite uma revelacdo que faz com que o atual “Deus desconhecido” seja uma realidade
reconhecida. (Tratado sobre a Magia Branca).

2. Homem espiritual é aquele que, tendo sido homem mundano e estudante ocultista, chegou a
conclusdo de que por tras de todas as causas das quais se ocupara até entdo, existe uma CAUSA; a unidade
causal torna-se entdo a meta da sua investigacdo. Tal é o mistério que reside em todos os mistérios; tal é o
segredo velado por tudo o que até agora se conhece e concebe; tal é o coracdo do Desconhecido que mantém
oculto o propdsito e a chave de tudo que E, e que somente é posto nas maos dos excelsos Seres que — tendo
aberto caminho para Si, através da multipla trama da vida - Se reconhecem, na realidade, como Atma ou o
proprio Espirito, e como verdadeiras chispas da grande Chama.

Trés vezes surge o chamado a todos 0s peregrinos que se encontram no Caminho da Vida: “Conhece-te a
ti mesmo” € o primeiro grande mandado, e longo é o processo para chegar a esse conhecimento. Vem em
seguida “Conhece o Eu”, e quando este conhecimento é obtido, 0 homem n&o somente conhece a si mesmo,
como também a todos os eus; a alma do universo deixa de ser para ele o livro lacrado da vida e se torna o
livro com os sete lacres rasgados. Depois, quando 0 homem ja é um adepto, surge o chamado “Conhece o
Uno” e as palavras reverberam nos ouvidos do adepto: “Busca aquilo que é a Causa responsavel e tendo
conhecido a alma e sua expresséo, a forma busca AQUELE que a alma revela”. (Tratado sobre o Fogo
Cosmico).



3. Na rigida disciplina que vocé proprio se impde, em certo momento advém a perfeicdo. Nada é
insignificante demais para o discipulo, porque a meta é alcancada mediante o rigoroso ajuste dos detalhes
na vida do mundo inferior. O discipulo, quando se aproxima do Portal, leva uma vida cada vez mais dificil,
mas a vigilancia deve ser sempre cada vez mais estrita, a acdo correta deve ser sempre empreendida sem
nenhuma consideracdo quanto ao resultado, e cada um dos corpos, na totalidade de seus elementos, deve
ser sempre arduamente trabalhado e subjugado. Somente pela total compreensdo do axioma: “Conhece-te
a ti mesmo” vir4 o entendimento que habilita 0 homem a exercer a lei e a conhecer 0 mecanismo interno
do sistema, do centro para a periferia. Luta, empenho, disciplina e servi¢co dedicado prestado com alegria,
sem outra recompensa que a incompreensao e a ofensa dos que vém atras — esta € a funcao do discipulo.
(Cartas sobre Meditagdo Ocultista).

4. A CONSTITUCAO DO HOMEM
A constituicdo do homem, considerada nas paginas a seguir, é fundamentalmente triplice:

l. A Ménada ou Espirito puro, o Pai nos Céus.
Este aspecto reflete os trés aspectos da Deidade:

1. Vontade ou Poder O Pai,
2. Amor-Sabedoria O Filho,
3. Inteligéncia Ativa O Espirito Santo,

e somente se faz contacto com ela nas iniciagdes finais, quando o homem se aproxima do final da
jornada e € perfeito. A Monada também se reflete em:

Il. O Ego, Eu superior ou Individualidade.
Potencialmente, este aspecto é:

1. Vontade espiritual Atma.
2. Intuicdo Budi. Amor-Sabedoria, o principio cristico.
3. Mente Superior ou Abstrata Manas Superior.

O Ego comeca a fazer sentir o seu poder no homem evoluido e, cada vez mais, durante o0 Caminho
de provacdo, até que, na terceira iniciacdo aperfei¢oa-se o controle do eu superior sobre o eu inferior
e 0 aspecto mais elevado comeca a fazer sentir a sua energia.

O ego se reflete em:

I1l. A Personalidade ou eu inferior, 0 homem no plano fisico.
Este aspecto também é triplice:

1. Corpo mental manas inferior
2. Corpo emocional corpo astral
3. Corpo fisico 0s corpos fisico denso e etérico

A finalidade da evolucéo &, portanto, levar o homem & compreensao do aspecto egoico e colocar a natureza
inferior sob seu controle. (Iniciagdo Humana e Solar).

5. ANATUREZA DO HOMEM
Quando a mente publica captar, ainda que superficialmente, os seguintes fatos enunciados de
maneira sucinta, a tendéncia da educacéo popular, a finalidade da ciéncia politica e a meta do esforgo
econdmico e social tomardo uma dire¢do nova e melhor. Estes fatos resumem-se nos seguintes postulados:

5



l. O homem € divino em esséncia. Isto sempre foi enunciado no transcurso das eras, mas até
agora continua sendo uma bela teoria ou crenca e ndo um fato cientifico comprovado nem
aceito universalmente.

Il. O homem € um fragmento da Mente Universal ou alma mundial e, como fragmento,
participa dos instintos e da qualidade dessa alma, tal como se manifesta por meio da familia
humana. Portanto, a unidade s6 € possivel no plano da mente. Se isto € verdade, tendera a
desenvolver no cérebro fisico a compreensdo consciente das afiliagdes grupais no plano
mental, o reconhecimento consciente das relagdes, ideais e metas grupais, e a manifestacéo
consciente da continuidade de consciéncia que atualmente é o objetivo da evolugdo. Em
seguida transferira a consciéncia da raca do plano fisico para o mental, e tenderd a
consequente solucdo de todos os problemas atuais por meio do “conhecimento, amor e
sacrificio”. Isto resultard em emancipacdo da desordem atual no plano fisico. Levaré a
educar o publico com relacdo a natureza do homem e ao desenvolvimento dos poderes
latentes nele, poderes que o liberardo das suas limitacbes atuais e produzirdo na familia
humana um repadio coletivo com relacdo as condi¢fes atuais. Quando todos os homens
conhecerem a si mesmos e conhecerem 0s demais como entes autoconscientes divinos que
atuam principalmente no corpo causal utilizando os trés veiculos inferiores, somente como
meio para fazer contacto com os trés planos inferiores, teremos governo, politica, economia
e ordem social erguidos sobre bases sélidas, saudaveis e divinas.

I1l. O homem em sua natureza inferior e seus trés veiculos € um conglomerado de vidas
menores, as quais dependem dele para a prépria natureza grupal, seu tipo de atividade e
resposta coletiva e que — por meio da energia ou atividade do Senhor solar — serdo
posteriormente elevadas e desenvolvidas a etapa humana.

Quando estes trés fatos forem compreendidos, somente entdo teremos um entendimento
correto e exato da natureza do homem. (Tratado sobre o Fogo Cosmico).

6. O ESPIRITO

1. A natureza do Espirito s6 pode ser revelada de forma inteligivel aos iniciados de grau superior,
aqueles gue (por meio do trabalho efetuado na terceira iniciacdo) foram postos em contato consciente com
seu “Pai no Céu”, a Ménada. Os estudantes esotéricos, discipulos e iniciados de grau inferior estdo
desenvolvendo contato com a alma, o0 segundo aspecto, e s6 quando este contato estiver firmemente
estabelecido podera ser levado em consideracéo o conceito superior. (Tratado sobre o Fogo Cosmico)

A meta de realizacdo para 0 homem é consciéncia da natureza da Alma, o meio pelo qual o aspecto
Espirito sempre atua. Para ele, mais ndo é possivel. Tendo aprendido a atuar como Alma, desapegado dos
trés mundos, 0 homem ent&o se torna parte ativa integrante e consciente da Alma que permeia e impregna
tudo o que existe na manifestacdo. Entdo, e s6 entdo, a pura luz do Espirito em si se torna visivel para ele,
atraves de uma justa apreciagdo da Joia oculta no coracdo do seu proprio ser; somente entdo ele se torna
consciente da Joia maior oculta no coragdo da manifestacdo solar. Mas, mesmo assim, nessa etapa
avancada, tudo que é capaz de perceber, fazer contato e visualizar € a luz que emana da Joia e o resplendor
que vela a gloria interna.

E entdo desnecessério estudarmos e considerarmos aquilo que mesmo o iniciado de alto grau s6 esta
apto a perceber vagamente; para nds € inutil buscar termos para expressar aquilo que esta oculto por tras
das ideias e dos pensamentos, quando nem mesmo 0s pensamentos séo perfeitamente compreendidos, nem
0 mecanismo de compreensao é perfeito. O proprio homem — uma ideia grande e especifica — nada sabe da
natureza daquilo que esta procurando expressar.



Tudo que podemos fazer € captar o fato de que existe AQUELE que ainda ndo pode ser definido e
compreender que uma vida central subsiste, a qual compenetra e anima a Alma e procura utilizar a forma
pela qual a alma se expressa. O mesmo é valido para todas as formas e todas as almas, humanas, subumanas,
planetarias e solares. (Tratado sobre 0 Fogo Cosmico)

3. Tudo o que tende a elevar o nivel da humanidade, em qualquer plano de manifestacdo, € obra
religiosa e tem uma meta espiritual, pois matéria € somente espirito no plano mais baixo, e espirito, como
é dito, é matéria no plano mais alto. Tudo € espirito e as diferenciacGes sdo somente produto da mente
finita. Portanto, todos os colaboradores e conhecedores de Deus, encarnados ou desencarnados, que
trabalham em qualquer campo da manifestacdo divina, sdo parte integrante da Hierarquia planetaria e
unidades constitutivas dessa grande nuvem de testemunhas, os “espectadores e observadores”. Eles
possuem o poder da visdo ou percepcao espiritual, além da visdo fisica ou objetiva. (Tratado sobre a Magia
Branca)

4. A palavra “espiritual” ndo se refere aos assim chamados assuntos religiosos. Toda atividade que
leva o ser humano para algum tipo de desenvolvimento — fisico, emocional, mental, intuicional, social — se
for para avancar do seu estado atual, é essencialmente de natureza espiritual e indica a vividade da entidade
divina interna. O espirito do homem € imorredouro, perdura para sempre, progredindo gradualmente de
etapa para etapa no Caminho da Evolucgdo, desenvolvendo firme e sucessivamente os aspectos e atributos
divinos. (A Educacdo na Nova Era)

7. AMONADA

1. Mdnada. O Uno. O triplice Espirito em seu proprio plano. No ocultismo com frequéncia significa
a triade unificada — Atma, Budi, Manas; VVontade Espiritual, Intuicdo e Mente Superior — ou a parte imortal
do homem que reencarna nos reinos inferiores e gradualmente progride atraves deles até chegar ao homem
e dai a meta final. (Iniciagdo Humana e Solar)

2. Atma. O Espirito Universal, a Ménada divina; o sétimo Principio, assim denominado na
constituicdo setenaria do homem. (Iniciagdo Humana e Solar)

3. Assim como nao é possivel para o veiculo fisico expressar plenamente no plano fisico o grau total
de desenvolvimento do Ego, o Eu superior, ndo é possivel nem mesmo para o Ego perceber e expressar
plenamente a qualidade do Espirito. Dai a absoluta impossibilidade de que a consciéncia humana avalie
com exatiddo a vida do Espirito ou Ménada. (Tratado sobre o Fogo C6smico)

4. A evolucdo da Monada é muito mais complicada do que dizem os livros publicados até agora.
Eles tratam do desenvolvimento da consciéncia e de sua transicdo através dos reinos da natureza. No
entanto, houve ciclos anteriores que s6 sera possivel compreender quando a histéria e a evolugdo do Logos
planetério for gradualmente revelada. Sao parte do Seu corpo de manifestacdo, células dentro desse grande
veiculo, e portanto vitalizadas com Sua vida, qualificadas por Sua natureza e diferenciadas por Suas
caracteristicas. Levara entdo a histéria de uma Ménada de volta a kalpas anteriores. Nao € possivel revelar
essa historia e a revelacdo nédo serviria a nenhum propdsito. S6 se menciona porque deve ser considerado
em linhas gerais, quando se quer conhecer com exatidao a verdadeira natureza do Eu.

A Mbnada tem ciclos analogos, embora em escala menor, aos da Vida Una que permeia e anima
todas as vidas menores. Alguns desses ciclos cobrem periodos tdo vastos e tdo remotos que sua historia s6
pode ser transmitida aos Adeptos investigadores por meio do som e do simbolo. Os detalhes desse
desenvolvimento se perdem na noite dos outros kalpas e tudo o que se pode ver sdo os resultados — as causas
devem ser aceitas como existentes, embora permanecam inexplicaveis para nds até tomarmos as inicia¢oes
maiores. (Tratado sobre o0 Fogo Cdsmico)



5. Os grupos de Monadas encarnam de acordo com o centro de um Homem Celestial, em um dado
esquema planetario, ou no centro do Logos solar que esta em processo de vivificacdo ou atividade ciclica.
(Tratado sobre 0 Fogo Césmico)

6. A Monada é a fonte de luz, ndo apenas para a familia humana, como também é a receptora da
luz que provem do triplice Sol; é a lente através da qual a luz do Logos solar pode fluir para o Logos
planetario, nessa luz preservando e sustentando a visdo, o propdsito, a vontade e a intencdo criadora do
Logos planetéario. (Discipulado na Nova Era, Volume II)

7. Nas etapas iniciais do caminho evolutivo, a Ménada € a fonte de exalacdo ou de expiracao, que
trouxe a alma a existéncia no plano fisico; no Caminho de Retorno... a Mdnada € a fonte de inalacédo ou de
inspiracdo. (Psicologia Esotérica, Volume I1)

8. ATRIADE ESPIRITUAL

1. Triade: E textualmente Atma-Budi-Manas, a expressdo da Ménada, assim como a personalidade
é a expressdao do Ego. A Mdnada se expressa por meio da Triade; em seu aspecto inferior ou terceiro
constitui 0 corpo egoico ou causal, 0 Ego infantil ou germinal. O Ego se expressa analogamente por meio
do triplice homem inferior, mental, emocional e etérico (reflexo da Triade superior), originando a
manifestacdo fisica densa. (Tratado sobre o Fogo Cosmico)

9. O PRINCIPIO VIDA NO HOMEM
O principio vida no homem se manifesta de maneira triplice:

1. Como vontade diretiva, propdsito e incentivo basico. Trata-se da energia dindmica que pde o ser
em funcionamento, o traz a existéncia, fixa a duracdo da sua vida, o conduz através dos anos, longos ou
curtos, e se abstrai ao término do seu ciclo de vida. E o espirito manifestando-se no homem como a vontade
de viver, de ser, de atuar, de prosseguir, de evoluir. Em seu aspecto inferior atua através do corpo ou
natureza mental, e em conexdo com o fisico denso se faz sentir através do cérebro.

2. Como forca coerente. E a qualidade essencial e significativa que faz cada homem ser diferente e
produz a manifestacdo complexa dos estados de animo, desejos, qualidades, complexos, inibicdes,
sentimentos e caracteristicas, que produzem a psicologia especial de um homem. E o resultado da acio
combinada do aspecto espirito ou energia com a natureza material ou corporal. E 0 homem distintivo sub-
jetivo, seu colorido ou nota individual, que é o que fixa o grau de atividade vibrat6ria do seu corpo, produz
seu particular tipo de forma e é responsavel pela condi¢do e natureza dos seus 6rgaos, das suas glandulas e
do seu aspecto externo. E a alma e — no aspecto inferior — atua mediante a natureza emocional ou astral e,
em conexdo com o fisico denso, através do coracao.

3. Como atividade dos atomos e células dos quais o corpo fisico é composto. E a soma total das
pequenas vidas que compdem os 6rgdos humanos e compreende todo o homem. Elas tém vida propria e
uma consciéncia que ¢ estritamente individual e identificada. Este aspecto do principio vida atua por meio
do corpo etérico ou vital e, em conexdo com o mecanismo solido da forma tangivel, através do bago.
(Tratado sobre a Magia Branca)

10. A INDIVIDUALIZACAO

1. No remoto passado da histdria (como indicam os simbolos e as Biblias do mundo) houve uma
primeira Aproximacdo importante, quando Deus prestou atengdo no homem e algo aconteceu — sob a agéo
e a vontade de Deus, o Criador, Deus transcendente — que afetou 0 homem primitivo e ele “se tornou uma

8



alma viva”. A medida que irrompeu o anseio por um bem indefinido e incompreendido nos incipientes
anseios do homem irreflexivo (literalmente incapaz de pensar nessa etapa), iSso evocou uma resposta da
Deidade; Deus se aproximou do homem e o homem foi imbuido da vida e energia que, no transcurso do
tempo, o habilitou a se reconhecer como filho de Deus e, a certa altura, a expressar perfeitamente essa
filiagdo. O sinal desta Aproximagao foi o aparecimento da faculdade mental no homem. Foi implantado
nele o poder embrionario de pensar, de raciocinar e de saber. A Mente universal de Deus se refletiu na
minuscula mente do homem. (Os Problemas da Humanidade)

2. O que é a individualizacio do ponto de vista do desenvolvimento psicoldgico do homem? E o
foco do aspecto inferior da alma, que é o da inteligéncia criadora, de maneira que possa se expressar através
da forma. Oportunamente sera o primeiro aspecto da divindade a se expressar. E o vir & manifestacio da
qualidade especifica do anjo solar ao se apropriar de uma ou mais envolturas que constituem a sua
aparéncia. E a imposicéo inicial de uma energia aplicada e direcionada sobre o triplice agregado de forcas
que chamamos de natureza-forma do homem. O individuo entdo aparece no cenério da vida, a caminho da
plena coordenacao e expressao. Aparece o autor, no processo de aprender o seu papel; faz a sua estreia e se
prepara para o dia da plena expressdo da personalidade. A alma penetra na forma densa e no plano mais
inferior. O eu comeca a desempenhar a parte que lIhe cabe, expressando-se por meio do egoismo, que
finalmente leva a um supremo altruismo. O ser separatista comeca assim a se preparar para a realizacao
grupal. E um Deus que caminha sobre a Terra, velado pela forma carnal, a natureza do desejo e a mente
fluidica. Temporariamente é presa da ilusdo dos sentidos e dotado de uma mentalidade que primeiro cria
obstaculos e aprisiona, mas que, finalmente, se solta e se libera.

A individualizacdo... pode ser definida simplesmente como o processo pelo qual as formas de vida
do quarto reino da natureza chegam:
1. A individualizacdo consciente pela experiéncia da vida dos sentidos.
2. A afirmacdo da individualidade pelo emprego da mente discriminadora,
3. Ao supremo sacrificio dessa individualizacdo em favor do grupo.
(Psicologia Esotérica, Volume I1)

11. AMENTE (MANAS)

1. Manas ou principio manasico: A mente, a faculdade mental, aquilo que distingue 0 homem do
simples animal. E o principio individualizador, o que permite ao homem saber que ele existe, sente e sabe.
Algumas escolas o dividem em duas partes: mente superior ou abstrata e mente inferior ou concreta.
(Iniciagdo Humana e Solar)

2. Quinto principio: O principio da mente; a faculdade no homem que € o principio pensante
inteligente e que o diferencia dos animais. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

3. O Fogo ou Chispa da Mente...
Como vontade inteligente que vincula a Monada ou Espirito com seu ponto inferior de contacto, a
personalidade, atuando por meio de um veiculo fisico.

Como fator vitalizador, embora ainda de maneira imperfeita, das formas mentais construidas pelo
pensador. E possivel dizer que poucas formas mentais foram construidas pelo centro da consciéncia, o
Pensador ou Ego. Poucos séo os individuos que alcangaram um contato téo estreito com seu Eu superior ou
Ego que sejam capazes de construir uma forma com substancia do plano mental e possam dizer que
realmente expressam 0s pensamentos, propdsitos ou desejos do seu Ego, atuando por meio do cérebro
fisico. (Tratado sobre o Fogo Cosmico)

4. A qualidade manasica serd compreendida, até certo ponto, se 0 estudante a considerar como
vontade inteligente, proposito ativo ou ideia fixa de alguma Entidade que produz a existéncia, usa a forma
e desenvolve os efeitos das causas, mediante a discriminacdo da materia, separando-a e construindo-a em

9



uma forma, e impulsionando todos os entes dentro de Sua esfera de influéncia a cumprirem o propdsito
estabelecido. Com relacdo a matéria dos seus veiculos, 0 homem ¢ a fonte que origina a mente e o impulso
manasico latente nos mesmos. O mesmo ocorre com o Homem Celestial em Sua esfera maior de influéncia,
e com o Logos solar. Cada um discriminou e assim formou seu circulo-nédo-se-passa; cada um tinha um
proposito determinado para cada encarnacdo; cada um prossegue ativamente e trabalha com inteligéncia
para fins determinados, e cada um é o originador de manas em Seu esquema; cada um € o fogo que anima
a inteligéncia do seu sistema; cada um, por meio do principio manéasico, se individualiza e expande
gradualmente esta autorrealizagéo, até incluir o circulo-nao-se-passa da Entidade mediante a qual Ihe chega
0 quinto principio; cada um alcanga a iniciacdo e, com o tempo, escapa da forma...

Para todos os efeitos, manas ¢é a vontade ativa de uma Entidade que se desenvolve por meio de todas
as vidas menores contidas dentro do circulo-ndo-se-passa ou esfera de influéncia da Existéncia que mora
internamente. Portanto — no que diz respeito a0 homem desta cadeia — ele somente expressa 0 proposito e
a vontade em ac¢do do Logos planetario, em cujo corpo é uma célula ou vida menor. (Tratado sobre o Fogo
Cosmico)

5. Discriminacdo. Todo estudante conhece a qualidade discriminativa de manas e sua capacidade
seletiva; todos reconhecem a faculdade que permite ao homem distinguir inteligentemente entre o Eu e o
ndo-eu. De maneira geral, 0 que tendemos a esquecer € que esta faculdade subsiste em todos os planos e é
triplice em sua manifestacéo:

Primeiro. Discriminacdo entre a consciéncia do eu e aquilo que é conhecido no mundo externo.
Trata-se da capacidade de distinguir entre si mesmo e todas as outras formas existentes. Esta universalmente
desenvolvida e alcangcou um grau bastante elevado de evolucéo.

Segundo. A faculdade de discriminacdo entre 0 Ego e a Personalidade. Isto restringe o conceito a
esfera da prépria consciéncia do homem, e o habilita a diferenciar entre seu eu subjetivo ou alma e os corpos
que a contém. Referida faculdade de maneira alguma esta universalmente desenvolvida. A maioria dos
homens ainda ndo sabe distinguir com exatiddo a diferenca que existe entre ele proprio, o PENSADOR,
que persiste em tempo e espaco e 0 veiculo mediante o qual ele pensa, que é efémero e transitério. O
reconhecimento real dessa dualidade essencial e sua corroboracdo cientifica somente se manifesta nos
misticos, nos pensadores avancados da raca, nos aspirantes conscientes e naqueles que estdo se
aproximando do Portal da Iniciacéo.

Terceiro. Discriminacdo entre a alma e o Espirito, ou 0 entendimento de que 0 homem ndo somente
pode dizer “Eu Sou”, nem unicamente pode entender “Eu sou Aquele”, mas é capaz de avancar para um
entendimento ainda maior e dizer “Eu sou Aquele Eu sou”.

Nas expansoes e corroboragdes se utiliza da faculdade discriminativa de manas...

Em termos gerais (em relacdo ao homem), pode-se afirmar que:

“Eu Sou” se refere a consciéncia da personalidade nos trés planos inferiores, ou a tudo que se
considera inferior ao corpo causal. Diz respeito ao entendimento do homem com relagéo ao lugar que ocupa
no globo dentro de uma cadeia.

“Eu sou Aquele” refere-se a sua consciéncia egoica e aos planos da Triade. Diz respeito ao
entendimento do homem com relagéo ao lugar que ocupa dentro da cadeia, e sua relagdo com o grupo do

qual é parte.

“Eu sou Aquele Eu sou ” refere-se a consciéncia monadica do homem e a sua rela¢do com os planos
de abstracdo. Diz respeito ao entendimento de sua posi¢do no esquema. (Tratado sobre o0 Fogo Cosmico)

10



6. Queiram lembrar que, em nosso desenvolvimento planetario, a énfase de todo o processo
evolutivo repousa sobre a MENTE e seus diferentes aspectos: inteligéncia, percep¢do mental, o Filho da
Mente, a mente inferior, a mente abstrata, a mente como vontade, a Mente Universal. O Filho da Mente, a
mente abstrata e a Mente Universal sdo os trés de maior importancia; formam um triangulo esotérico que
deve ser levado a uma inter-relacdo vital. Quando estes aspectos estdo plenamente relacionados e ativos,
sdo os fatores que arquitetam o propdsito divino e o precipitam em uma forma a qual damos o nome de
Plano hierérquico, segundo o qual podemos agir. Somente quando o iniciado alcanga, por meio do contato
monadico, uma infima parte da Mente Universal, envolvendo também o desenvolvimento da mente
abstrata, mais o residuo de percepcdo mental que o Filho da Mente, a Alma, Ihe tenha legado, pode ele
perceber o Propdsito; gracas a esse desenvolvimento, ele pode se juntar ao grupo dos Formuladores do
Plano. Estamos tratando aqui de assuntos bastante dificeis e complexos, inerentes a consciéncia iniciatica
e para 0s quais ainda ndo temos uma terminologia correta. O aspirante comum ndo tem a menor ideia da
natureza da percepcdo nem das rea¢des ao contato d’Aqueles que passaram da terceira iniciacdo; estas
limitacOes do estudante comum devem ser sempre levadas em conta...

... As superficiais e vas dissertagdes de alguns escritores e pensadores sobre a consciéncia cosmica
€ 0 Uso pretensioso de frases tais como “‘sintonizar-se com 0 Infinito” ou “extrair da Mente Universal”, s6
servem para mostrar o quanto se sabe pouco, na realidade, sobre as respostas e rea¢des daqueles de elevado
grau iniciatico ou daqueles que se encontram nos niveis mais elevados da vida hierarquica. (Telepatia e 0
Veiculo Etérico)

7. A filosofia esotérica ensina... que no plano mental ha trés aspectos da mente, ou daquela criatura
mental que chamamos de homem, trés aspectos que constituem a parte mais importante da sua natureza:

1. Sua mente concreta inferior, o principio racional. E com este aspecto do homem que 0s
Nossos processos educativos se ocupam.

2. O Filho da Mente que chamamos de Ego ou Alma. E o principio inteligéncia, que recebe
diversos nomes na literatura esotérica, tais como Anjo Solar, Agnishvattas, principio cristico, etc.
Desse aspecto, a religido no passado assumiu tratar.

3. A mente abstrata superior, guardid das ideias € 0 que transmite iluminacdo a mente
inferior, quando ela estd em contacto com a alma. Desse mundo de ideias, a filosofia assumiu tratar.

Podemos denominar estes trés aspectos:

A mente receptiva, da qual se ocupam os psic6logos.
A mente individualizada, o Filho da Mente.
A mente iluminada, a mente superior.

... A lacuna entre a mente inferior e a alma tem de ser eliminada e, curiosamente, a humanidade
sempre compreendeu isso e, portanto, falou em termos de “alcancar unidade”, “realizar a unificagdo” e
“alcancar o alinhamento”. Tudo isso séo tentativas de expressar a verdade, intuitivamente compreendida.
(A Educacao na Nova Era)

8. Quando o0 método correto de instrucédo for instituido, a mente se tornard um refletor ou agente da
alma e tdo sensibilizada a0 mundo dos verdadeiros valores que a natureza inferior — emocional, mental e
fisica ou vital — se tornard simplesmente no servo automatico da alma. A alma atuara entdo na Terra por
meio da mente, assim controlando o seu instrumento, a mente inferior. Contudo, ao mesmo tempo, a mente
registrara e refletira toda informacéo proveniente do mundo dos sentidos e do corpo emocional, e também
registrard 0s pensamentos e ideias correntes do ambiente. No presente, 0 que infelizmente é verdade, a
mente treinada é considerada como a expressdao mais elevada do que a humanidade é capaz; € vista
inteiramente como uma personalidade, e a possibilidade de haver algo que possa usar a mente, enquanto a
mente, por sua vez, usa o cérebro fisico, € ignorada. (A Educacédo na Nova Era)

11



9. A Mente Superior.

Em termos praticos, salvo as almas excepcionais e altamente evoluidas, a mente superior ndo se
manifesta nas criangas, assim como nao se manifestou na humanidade primitiva. A mente superior s6 pode
fazer sentir a sua presenga quando alma, mente e cérebro estdo alinhados e coordenados. Vislumbres de
percepcao interna e visdo, quando observados nos jovens, muitas vezes sao reacao do seu préprio meca-
nismo de resposta, sensivel as ideias grupais e aos pensamentos dominantes em seu tempo e época, ou a
influéncia de alguém em seu ambiente. (A Educacdo na Nova Era)

10. O discipulo deve aprender a controlar e a usar conscientemente a mente; treiné-la para receber
comunicacdes de trés fontes:

1. Dos trés mundos da vida comum, dessa maneira habilitando a mente a atuar como “bom
senso”.

2. Da alma, e assim se tornar, conscientemente, o discipulo, o trabalhador em um Ashram,
iluminado pela sabedoria da alma e suplantando gradualmente o conhecimento obtido nos
trés mundos. Esse conhecimento, corretamente aplicado, torna-se sabedoria.

3. Da Triade espiritual, que atua como intermediéria entre a Mo6nada e o cérebro da
personalidade. Isto pode acontecer em dado momento, porque a alma e a personalidade se
fusionam e combinam em uma unidade atuante, mais uma vez suplantando o que queremos
dizer quando usamos a frase errada “a alma”. A dualidade entdo toma o lugar da triplicidade
original. (Os Raios e as Iniciagdes)

12. OS CINCO SENTIDOS E O EU

1. Que sdo os sentidos? Quantos sdo? Qual é a sua relacdo com 0 Homem que mora internamente,
0 Pensador? S&o interrogacdes de vital relevancia e, com a devida compreensédo, vem a habilidade de seguir
sabiamente o caminho do conhecimento.

Os sentidos podem ser definidos como os 6rgdos por meio dos quais 0 homem se torna consciente
do que o cerca. Talvez ndo devéssemos chama-los de 6rgdos (porque, afinal, todo 6rgdo € uma forma
material que existe para um proposito), mas de meios dos quais o Pensador se vale para se podr em contato
com o ambiente. Sdo meios pelos quais ele investiga, por exemplo, o plano da matéria densa; pelos quais
adquire experiéncia, pelos quais descobre o que necessita saber e pelos quais expande a consciéncia.
Consideramos os cinco sentidos tal como o ser humano os usa. Estes sentidos existem também no animal,
mas como carecem da faculdade pensante correlacionadora, e como a “relacéo entre” o0 eu e 0 ndo-eu esta
pouco desenvolvida, ndo nos ocuparemos deles.

... No homem, os sentidos séo seu acervo individual, e demonstram:
a) realizacdo individual de sua propria consciéncia;
b) capacidade de afirmar esse individualismo;
c) meio valioso para a evolugdo de sua propria consciéncia;
d) fonte de conhecimento e
e) faculdade transmutadora quando finaliza a vida nos trés mundos.

Enumerados por ordem de desenvolvimento, como ja sabemos, 0s sentidos séo cinco:
a) audicdo;
b) tato;
C) Visdo;
d) paladar;
e) olfato. (Tratado sobre 0 Fogo Cosmico)

12



2. No tempo e nos trés mundos, cada sentido em cada plano é empregado para ensinar ao Pensador
algum aspecto do ndo-eu e, com a ajuda da mente, o Pensador pode ajustar sua relacdo com esse aspecto.

A audicdo lhe d& a ideia de direcdo relativa e permite ao homem fixar sua posi¢do e se situar no
esquema.

O tato Ihe d& a ideia de quantidade relativa e Ihe permite fixar seu valor relativo em relacdo a outros
corpos, estranhos a si mesmo.

A visdo lhe d& uma ideia de proporcao e Ihe permite ajustar seus movimentos aos movimentos dos
outros.

O paladar Ihe da a ideia de valor e Ihe permite fixar o que parece melhor para ele.

O olfato lhe d4a uma ideia de qualidade inata e lhe permite encontrar o que o atrai, por ser da mesma
qualidade ou esséncia que ele préprio.

E necessario que em todas estas definicdes se tenha em conta que a finalidade dos sentidos é revelar
0 ndo eu e permitir ao Eu diferenciar entre o real e o irreal.

Na evolugdo dos sentidos, a audigdo é aquele algo, inicialmente impreciso, que primeiramente atrai
a atencdo do eu, aparentemente cego, para:

a) outra vibracao;

b) algo que se origina fora do eu;

c) o conceito de externalidade. Quando se ouve o0 som pela primeira vez, a consciéncia se da conta,
também pela primeira vez, daquilo que é externo.

Porém, tudo o que a entorpecida consciéncia capta (pela audi¢do) € o fato de algo estranho a si
mesma e a direcdo em que esse algo se encontra. Esta captacdo, no transcurso do tempo, traz a existéncia
outro sentido: o tato. A Lei de Atracdo atua; a consciéncia se move lenta e externamente para aquilo que
ouviu; o contato feito pelo ndo-eu € denominado tato. Este da outras ideias a consciéncia incipiente: ideias
de dimensdo, de textura externa e de diferencas na superficie. Deste modo, o conceito do Pensador se amplia

. Ele é capaz de ouvir e tocar mas, entretanto, ndo sabe o suficiente para correlacionar e dar um
nome. Ao conseguir nomear as coisas, ele da um grande passo adiante.

A isto se segue a visao, o terceiro sentido, o que marca definidamente a correlagéo das ideias ou sua
relacdo entre si. Seu desenvolvimento segue em paralelo, em tempo e funcdo, ao da mente. Temos assim
audicdo, tato ou sensibilidade tatil e visdo. Com relagdo a analogia, deve-se observar que a visao apareceu
com a terceira raca-raiz nesta ronda, na qual também a Mente fez seu aparecimento. O Eu e 0 ndo-eu se
correlacionaram imediatamente e se coordenaram. Sua estreita parceria se tornou um fato consumado e a
evolucdo se acelerou com renovado impeto.

Os sentidos do paladar e do olfato, por estarem ambos estreitamente vinculados ao importante
sentido do tato, podemos chama-los de sentidos menores. Sdo praticamente subsidiarios ao tato. (Tratado
sobre 0 Fogo Cdsmico)

3. Em todos estes plenos desenvolvimentos (dos sentidos) se vé a percepgdo do Eu e o gradual
processo de identificacdo, utilizacdo, manipulacéo e rejeicdo final do ndo-eu pelo Eu, que agora adquiriu a
percepc¢do consciente. Ouve a nota da natureza e a de sua Monada, reconhece a identidade de ambas, usa
suas vibracdes e passa rapidamente pelas trés etapas de Criador, Preservador e Destruidor. (Tratado sobre
0 Fogo Cdsmico)

4. O objetivo dos sentidos é revelar o ndo-eu e capacitar o Eu para diferenciar entre o real e o irreal.
(Psicologia Esotérica, Volume II)

13



13. AALMA UNIVERSAL
(A Anima Mundi)

1. O primeiro postulado é que em nosso universo manifestado existe a expressdo de uma Energia
ou Vida que é a causa responsavel pelas diversas formas e pela vasta Hierarquia de seres sensiveis que
compdem a totalidade de tudo quanto ha...

Uma s6 vida impregna todas as formas, as quais sdo as expressdes, em tempo e espaco, da energia
universal central. A Vida em manifestacdo produz existéncia e ser, portanto € a causa raiz da dualidade.
Esta dualidade, que se percebe quando a objetividade esta presente, que desaparece quando o aspecto forma
se desvanece, tem muitos nomes, entre 0s quais, e para fins de clareza, poderiamos enumerar 0s mais
comuns:

Espirito Matéria
Vida Forma
Pai Mée
Positivo Negativo

Escuridao Luz

Os estudantes devem manter na mente esta unidade essencial, ainda quando falem (como deveréo
falar) em termos finitos desta dualidade, que ciclicamente se evidencia em todas as partes...

A Vida Una, que se manifesta através da matéria, produz um terceiro fator, que é a consciéncia.
Esta consciéncia, resultado da unido dos dois polos, espirito e matéria, constitui a alma de todas as coisas;
permeia toda substancia ou energia objetiva; subjaz em todas as formas, seja a da unidade de energia que
chamamos de atomo ou a de um homem, de um planeta ou de um sistema solar. (Tratado sobre a Magia
Branca)

2. E preciso ter em mente que a alma da matéria, a anima mundi, é o fator sensivel na prépria
substancia. E a resposta da matéria por todo o universo e a faculdade inata em todas as formas, desde o
atomo fisico até o sistema solar astronémico, que produz a inegavel atividade inteligente que todas as coisas
manifestam. Pode ser denominada de energia atrativa, coeréncia, sensibilidade, vitalidade, percepcdo ou
consciéncia, mas talvez o mais iluminador seria dizer que a alma é a qualidade manifestada por todas as
formas. E aquele algo sutil que diferencia um elemento de outro, um mineral de outro. E a natureza
intangivel e essencial da forma, que no reino vegetal determina se germinard uma rosa ou uma couve-flor,
um olmo ou um agrido; € o tipo de energia que diferencia as variadas espécies do reino animal e faz com
que um homem seja distinto de outro em aspecto, natureza e caréater... A solucdo do problema da vida em
si, ainda escapa ao mais sabio e, até que a compreensdo da “rede da vida” ou corpo de vitalidade, que
fundamenta toda forma e vincula cada parte de uma forma com todas as demais seja reconhecida e
compreendida como realidade na natureza, o problema permanecera insollvel. (Tratado sobre a Magia
Branca)

3. A anima mundi € o que esta por tras da trama da vida. Esta Gltima é apenas o simbolo fisico desta
alma universal, o sinal externo e visivel da realidade interna, a concre¢do desta entidade sensivel que
responde e vincula espirito e matéria. Esta entidade & denominada Alma Universal, principio do meio do
ponto de vista da vida planetaria. Quando limitamos o conceito a familia humana e consideramos 0 homem
individualmente, é chamado de principio mediador, pois a alma do género humano ndo sé é uma entidade
que vincula espirito e matéria, mediadora entre a Monada e a personalidade, como também tem uma funcéo
singular a desempenhar como mediadora entre 0s trés reinos superiores da natureza e os trés inferiores.
(Tratado sobre a Magia Branca)

4. Discorrendo, como sempre devemos fazer, do universal para o particular, é essencial que a
humanidade relacione seu préprio mecanismo com o mecanismo maior (a totalidade da nossa vida
14



planetaria) e veja 0 que denominamos de “sua prépria alma” como uma parte infinitesimal da alma do
mundo. Também € necessario que o homem estabeleca relacdo entre sua alma e sua personalidade,
considerando ambas como aspectos e partes integrantes da familia humana, e assim serd cada vez mais.
Este processo estd em andamento, como demonstra a firme expansdo da consciéncia grupal, nacional e
racial na humanidade. (O Destino das Nagdes)

5. Falando em termos simbolicos, consideremos agora a Alma Universal ou consciéncia do Logos
que trouxe nosso universo a existéncia, e consideremos a Deidade, que compenetra com Sua vida a forma
do Seu sistema solar, como consciente do Seu trabalho, do Seu projeto e da Sua meta. Este sistema solar é
uma aparéncia, mas Deus permanece transcendente. Dentro de todas as formas, Deus é imanente e, contudo,
permanece afastado e retraido. Assim como um ser humano pensante e inteligente atua por meio do seu
corpo, mas mora principalmente em sua consciéncia mental ou em seus processos emocionais, assim
também Deus mora absorvido em Sua natureza mental, e 0 mundo criado e compenetrado com Sua vida
avanca para a meta para a qual Ele o criou. Contudo, dentro do raio da Sua forma manifestante, realizam-
se grandes atividades; observam-se distintos estados de consciéncia e etapas de percep¢do; emergem graus
de senciéncia em desenvolvimento e até mesmo no simbolismo da forma humana temos os diferentes
estados de senciéncia, tal como os registrados pelo cabelo, organismos internos do corpo, sistema nervoso,
cérebro e a entidade que chamamos de eu (que registra a emocao e 0 pensamento). Da mesma maneira, a
Deidade, dentro do sistema solar, expressa amplas diferencas de consciéncia. (Psicologia Esotérica, Volume

1)

6. Seria prudente lembrar sempre que no plano da existéncia da alma nao ha separacéo, nem existe
“minha alma e tua alma”. Somente nos trés mundos da ilusdo e de maya pensamos em termos de almas e
corpos. Trata-se de verdade oculta muito repetida e bem conhecida, mas enfatizar uma verdade bem
conhecida pode deixar perfeitamente claro para vocés a sua exatidao. (Psicologia Esotérica, Volume I1)

5. E dito na Biblia: “N’Ele vivemos, nos movemos e temos 0 nosso ser”. Tal afirmacdo é uma lei
fundamental da natureza e a base enunciada da relacdo que existe entre 0 componente alma, atuando
em um corpo humano, e Deus. Determina também, até onde é possivel compreender, a relagao entre
alma e alma. Vivemos em um oceano de energias. NOs proprios somos um agregado de energias e todas
elas estdo estreitamente inter-relacionadas e formam o corpo sintético e uno de energia do nosso planeta.
(Psicologia Esotérica, Volume II).

14. AALMA

1. Aceitaremos desde o inicio a realidade da existéncia da alma. N&o consideraremos 0s argumentos
a favor nem contra a hipdtese de que existe uma alma universal, cosmica e divina ou individual e humana.
Para os fins do nosso estudo, a alma existe e supomos a realidade intrinseca da mesma como um principio
fundamental e comprovado. Contudo, aqueles que nao aceitam esta suposi¢cdo podem estudar o livro do
ponto de vista de uma hip6tese temporariamente aceita, e procurar reunir as analogias e indicacdes que
possam substanciar esse ponto de vista. Para o aspirante e aqueles que procuram comprovar a existéncia da
alma, porque creem que ela exista, esta expressdo de suas leis e tradi¢ao, natureza, origem e potencialidades
vao se tornar um fenémeno que gradualmente aprofundardo e experimentardo. (Psicologia Esotérica,
Volume I)

2. Procurarei que este tratado sobre a alma seja relativamente sucinto. Procurarei expressar as
verdades abstratas de tal modo que o publico em geral, com seu profundo interesse na alma, possa ficar
curioso e adquira uma consideragcdo mais profunda do que ainda € uma suposic¢éo velada. Na Era aquariana
veremos a demonstracdo da realidade da alma. Temos aqui somente uma tentativa realizada em meio as
dificuldades de um periodo de transicdo que ainda carece da terminologia necessaria para apoiar essa
demonstracdo. (Psicologia Esotérica, Volume I)

15



3. A alma ainda é uma medida desconhecida. Ndo ocupa um lugar real nas teorias dos pesquisadores
académicos e cientificos. Ndo foi comprovada, e até mesmo os académicos mais liberais a consideram uma
hipoGtese possivel, mas que carece de demonstracdo. N&o é aceita como um fato na consciéncia da raca.
Somente dois grupos de pessoas a aceitam como tal; um deles o crédulo, ndo evoluido, infantil, educado
nos ensinamentos de quaisquer das Escrituras mundiais, que sendo de inclinagdo religiosa, aceita os
postulados da religido, tais como a alma, Deus e a imortalidade sem nenhum questionamento. O outro € o
pequeno grupo de Conhecedores de Deus e da realidade, que cresce constantemente, que sabe que a alma
é um fato por experiéncia propria, mas ndo tem como comprovar a existéncia dela satisfatoriamente ao
homem que s6 aceita 0 que a mente concreta pode captar, analisar, avaliar e comprovar. (Tratado sobre a
Magia Branca)

4. Por tras da forma externa de um ser humano... estd a alma, responsavel por sua criacao,
sustentacdo e utilizacdo. Por tréas de toda atividade em prol da evolugdo humana, como também de outros
processos evolucionarios, encontra-se a Hierarquia. Ambas sdo centros de energia; ambas trabalham
segundo a Lei; ambas passam da atividade subjetiva para a manifestacdo objetiva e ambas sao responsivas
(na grande sequéncia e graduacdo de vidas) a vitalizacdo e estimulacdo dos centros de energia mais
elevados. (Tratado sobre a Magia Branca)

5. A alma nédo é um loto de doze pétalas que flutua na substancia mental, mas sim um vortice de
forca ou doze energias mantidas juntas pela vontade da entidade espiritual (a M6nada em seu proprio plano).
(Discipulado na Nova Era, Volume 1)

6. A palavra “Alma” é usada para expressar 0 somatorio da natureza psiquica — o corpo vital, a
natureza emocional e a matéria mental. E mais do que isso, porém, quando a etapa humana é alcancada. E
uma entidade espiritual, um ser psiquico consciente, um filho de Deus, possuindo vida, qualidade e
aparéncia — uma manifestacdo especial em tempo e espacgo das trés expressoes da alma que acabamos de
definir:

1. A alma de todos os atomos que compBdem a aparéncia tangivel.

2. A alma pessoal ou 0 somatdrio sutil e coerente que chamamos de Personalidade, composta
dos corpos sutis, etérico ou vital, astral ou emocional e do instrumento mental inferior. A
humanidade compartilha esses trés veiculos com o reino animal no que diz respeito a
vitalidade, a sensibilidade e a mente potencial, com o reino vegetal no que diz respeito a
vitalidade e a sensibilidade, e com o reino mineral, no que diz respeito a vitalidade e a
sensibilidade potencial.

3. A alma é também o ser espiritual, ou a unido de vida e qualidade. Quando ha a unido das
trés almas, como sdo denominadas, temos um ser humano.

Assim temos no homem a mescla ou fusao de vida, qualidade e aparéncia, ou espirito, alma e corpo,
por meio de uma forma tangivel.

No processo de diferenciacéo, estes diversos aspectos atrairam a atencdo, mas a sintese subjacente
foi passada por alto ou desconsiderada. No entanto, todas as formas sdo diferencia¢des da alma, mas referida
alma é uma s6 Alma quando observada e considerada espiritualmente. Quando estudada do ponto de vista
da forma ndo se percebe nada mais que diferenciacdo e separacdo. Quando estudada do aspecto consciéncia
ou sensibilidade, emerge a unidade. Quando se alcanca a etapa humana e a autopercepcao se fusiona com
a sensibilidade das formas e com a minuscula consciéncia do &tomo, comega a nascer tenuemente na mente
do pensador a ideia de uma possivel unidade subjetiva. Quando se alcanca a etapa do discipulado, 0 homem
comeca a se ver como parte sensivel de um todo sensivel, e lentamente vai reagindo ao propoésito e a
intencdo deste todo. Ele capta o propdsito pouco a pouco, a medida que entra conscientemente no ritmo da
totalidade da qual € uma parte. A parte se perde no todo quando etapas mais avangadas e formas mais sutis
e refinadas se tornam possiveis; o ritmo do todo submete o individuo a uma participagdo uniforme no

16



proposito sintético, mas a compreensdo da autopercepcdo individual persiste e enriquece a contribuicdo
individual, que agora ¢ oferecida inteligente e voluntariamente, de modo que a forma ndo somente constitui
um aspecto da totalidade (como foi sempre e inevitavelmente, embora ndo compreendido), como a
consciente entidade pensante conhece a realidade da unidade da consciéncia e da sintese da vida. A medida
que lemos e estudamos, devemos ter em conta trés fatores:

1. A sintese da vida espirito
2. A unidade da consciéncia alma
3. A integracdo das formas corpo

Estes trés sempre estiveram unificados, mas a consciéncia humana néo sabia. Entender esses trés
fatores e integra-los em uma técnica de viver €, para 0 homem, o objetivo de toda a sua experiéncia
evolutiva. (Psicologia Esotérica, Volume 1)

7. A natureza forma do homem reage em sua consciéncia a natureza forma da Deidade. A vestidura
externa da alma (fisica, vital e psiquica) € parte da vestidura externa de Deus.

A alma do homem autoconsciente esta em relagio com a alma de todas as coisas. E parte integrante
da Alma universal, e por isso pode se tornar conscia do propdsito consciente da Deidade; pode colaborar
inteligentemente com a vontade de Deus e, assim, trabalhar com o Plano da Evolugéo.

O espirito do homem é uno com a vida de Deus, e esta dentro dele, profundamente assentado em
sua alma, assim como sua alma esta assentada em seu corpo.

Este espirito, em um momento distante, o colocard em relacdo com o aspecto de Deus que é
transcendente, e assim cada Filho de Deus, oportunamente, encontrard caminho para este centro — retraido
e abstraido — onde mora Deus, além dos confins do sistema solar. (Psicologia Esotérica, Volume 1)

8. O homem saberd, e muito em breve, que a alma ndo € uma ficcdo imaginaria, ndo € apenas uma
forma simbdlica de expressar uma esperanca profundamente arraigada, e ndo é o método que usa para
construir um mecanismo de defesa; ndo é também uma maneira iluséria de escapar de um presente doloroso.
Saberé que a alma é um Ser, um Ser responsavel de tudo o que aparece no plano fenoménico. (Psicologia
Esotérica, Volume I)

(@) Reconhecimento da alma

1. O primeiro passo para substanciar a realidade da existéncia da alma € estabelecer o fato da
sobrevivéncia, embora ndo prove necessariamente a imortalidade. Contudo, podemos considerar como um
passo na direcdo certa. Que algo sobrevive ao processo da morte e persiste depois da desintegracdo do corpo
fisico, isso esta sendo constantemente comprovado. N&o fosse verdade, seriamos vitimas de uma alucinacao
coletiva, e os cérebros e mentes de milhares de pessoa estariam enganando e ludibriando ou estariam
doentes e distorcidos. Uma insanidade coletiva tdo gigantesca € mais dificil de crer do que a alternativa de
uma expansdo de consciéncia. Este desenvolvimento em linhas psiquicas, porém, nao prova a existéncia da
alma. Serve apenas para romper a posicdo materialista.

O primeiro reconhecimento comprovado da existéncia da alma chegara dos pensadores da raca e
este acontecimento resultara do estudo e da andlise que os psicélogos do mundo fardo sobre a natureza do
génio e o significado do trabalho criador. (Psicologia Esotérica, Volume I)

2. A ciéncia ndo da a forca elétrica da alma o lugar que Ihe cabe, e a alma esta constantemente
aumentando em poténcia. Uns poucos cientistas, entre 0s mais avangados, estdo comecando a fazer isso. O
proximo passo para a ciéncia é a descoberta da alma, uma descoberta que revolucionara, embora ndo negara,
a maioria das suas teorias. (Cura Esotérica)

17



(b) Definicdo da Alma

1. A alma, macrocosmica e microcosmica, universal e humana, é a entidade que vem a existéncia
quando os aspectos espirito e matéria se relacionam mutuamente. Portanto:

a. A almanéo é nem espirito nem matéria, mas o que relaciona ambos.

b. Aalmaé a mediadora desta dualidade; é o principio do meio, o vinculo entre Deus e Sua
forma.

c. Aalma e, portanto, outro nome para o principio cristico, seja na natureza ou no homem.

2. A alma é a forca atrativa do universo criado e (quando atua) mantém todas as formas unidas de
tal modo que, através delas, a vida de Deus pode se manifestar ou expressar. Em consequéncia:

a. Aalmaé o aspecto construtor de formas e o fator atrativo de todas as formas do universo,
do planeta, dos reinos da natureza e do homem (que retine em si todos 0s aspectos); traz
a forma a existéncia; permite que se desenvolva e cresga, a fim de abrigar mais
adequadamente a vida imanente; impele para frente todas as criaturas de Deus no
caminho da evolucgdo, através de um reino ap6s o outro, até uma meta final e uma
gloriosa consumacao.

b. Aalmaé aprépriaforcadaevolucao e isto estava presente na mente de Sdo Paulo quando
falou de “Cristo em vo0s, esperanca de gléria”.

3. A alma se manifesta de diferentes maneiras nos variados reinos da natureza, mas a sua fungéo é
sempre a mesma, quer se trate de um atomo de substancia e do poder que possui de manter a sua identidade
e forma e empreender a atividade correspondente, quer seja uma forma em um dos trés reinos da natureza,
mantida de maneira coerente, manifestando suas caracteristicas, levando sua propria vida instintiva e
trabalhando como um todo em direcdo a algo mais elevado e melhor:

a. Portanto, a alma é o que proporciona as caracteristicas distintivas e as diversas
manifestacdes da forma.

b. A alma atua sobre a matéria, obrigando-a a assumir certas configuracdes, a responder a
certas vibracgdes e a construir as formas fenoménicas especificas que, no mundo do plano
fisico, reconhecemos como mineral, vegetal, animal e humano — e para o iniciado também
existem outras formas.

4. As qualidades, vibracOes, cores e caracteristicas de todos os reinos da natureza sao qualidades da
alma, como também séo os poderes latentes em qualquer forma que procure se expressar e demonstrar
potencialidade. Ao término do periodo evolutivo, todas revelardo a natureza da vida divina e da alma do
mundo — a Superalma que esta revelando o carater de Deus:

a. A alma, portanto, mediante estas qualidades e caracteristicas, se manifesta como resposta
consciente a matéria, pois as qualidades se produzem por meio da interacdo dos pares de
opostos, espirito e matéria, e seu efeito matuo. E esta a base da consciéncia.

b. alma é o fator consciente em todas as formas, a fonte da percepcao que todas as formas
registram e a resposta as condi¢fes grupais circundantes que as formas demonstram em
todos os reinos da natureza.

c. Pode-se definir a alma como o aspecto significativo em cada forma (criado pela unido de

espirito e matéria) que sente, registra percepcdo, atrai e repele, responde ou deixa de
responder, e mantém todas as formas em uma constante condicao de atividade vibratodria.

18



d. A alma é a entidade que percebe, produzida pela unido Pai-Espirito e Mie-Matéria. E o
gue no mundo vegetal, por exemplo, responde aos raios do sol e provoca a abertura do botéo;
no reino animal, permite que o animal ame o seu amo, saia & caca da presa e leve a sua vida
instintiva; € o que, no homem, o torna consciente do seu ambiente e do seu grupo,
habilitando-o a viver a sua vida nos trés mundos da evolu¢do normal como espectador,
aquele que percebe e aquele que atua. A certa altura, capacita-o a descobrir que a sua alma
é dual, que uma parte de si mesmo responde a alma animal e a outra reconhece a sua alma
divina. Atualmente, porém, muitos ndo funcionam plenamente como meros animais nem
como estritamente divinos, mas podem ser considerados como o que séo: almas humanas.

...A alma, portanto, pode ser considerada como sensibilidade unida e percepcao relativa do que esta
por tras da forma de um planeta e de um sistema solar, que constituem a soma total das formas, organicas
ou inorganicas, segundo o materialista as diferencia. A alma, embora seja uma grande totalidade, limita-se
em expressao pela natureza e qualidade da forma em que reside e, em consequéncia, h4 formas que
respondem e expressam altamente a alma e outras que — devido a densidade e a qualidade dos atomos que
as compdem — sdo incapazes de reconhecer 0s aspectos superiores da alma e de expressar algo mais que
sua vibracdo, tom ou cor inferiores. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. O que é a alma? Podemos defini-la? Qual é a sua natureza?
Vou expor aqui somente quatro defini¢cGes que servirdo de base para tudo que se segue.

A. Podemos falar da alma como o Filho do Pai e da Mée (Espirito-Matéria), portanto é a
corporificacdo da vida de Deus, encarnando para revelar a qualidade da natureza de Deus, que é amor
essencial. Esta vida, ao tomar forma, nutre a qualidade do amor que ha dentro de todas as formas e,
finalmente, revela o propdsito de toda a criacdo. (Psicologia Esotérica, Volume I)

B. A alma pode ser considerada como o principio inteligente — uma inteligéncia cujas caracteristicas
sd0 a mente e a percep¢do mental, que por sua vez se demonstram como o poder de analisar, de discriminar,
de separar e de distinguir, escolher ou rejeitar, com todas as implicacdes inseridas nestes termos...
(Psicologia Esotérica, Volume I)

Procuro transmitir de diversas maneiras, mediante o simbolismo das palavras, o significado da alma.
A alma é, portanto, o Filho de Deus, o produto da unido de espirito e matéria, a expressao da mente de
Deus, porgue mente e intelecto sdo termos que expressam o principio cdsmico de amor inteligente — um
amor que produz a aparéncia através da mente e é o construtor das formas separadas ou aparéncias. A alma,
mediante a qualidade de amor, produz também a fusdo de aparéncia e qualidade, de percepcéo e de forma.

C. Aalma é (e aqui as palavras limitam e distorcem) uma unidade de luz, colorida por uma vibracdo
de raio especifica; € um centro de energia vibratoria que se encontra na aparéncia ou forma, de toda sua
vida de raio. E uma vida entre os sete grupos de milhdes de vidas que, na totalidade, constituem a Vida
Una. Devido a sua natureza, a alma percebe ou € consciente em trés dire¢fes: consciente de Deus,
consciente do grupo e autoconsciente. Este aspecto autoconsciente torna-se realidade na aparéncia
fenoménica de um ser humano; o aspecto consciéncia grupal retém o estado humano de consciéncia, mas
agrega a este a percepcao de sua vida de raio, que vai se desenvolvendo progressivamente; a sua percepcéo
entdo é consciente do amor, da qualidade e do espirito que hd em suas relagdes; € consciente de Deus apenas
potencialmente, e nesse desenvolvimento reside para a alma o seu proprio progresso para cima e para fora,
depois que seu aspecto autoconsciente estiver aperfeicoado e sua consciéncia de grupo reconhecida.
(Psicologia Esotérica, Volume I)

D. A alma é o principio sensivel que subjaz em toda manifestacdo externa, compenetra todas as

formas e constitui a consciéncia do proprio Deus. Quando a alma, imersa na substancia, € simplesmente
sensibilidade, produz, pela sua interagdo evolutiva, um acréscimo, e vemos emergir a qualidade e a

19



capacidade de reagir & vibragcdo e ao ambiente. E a alma conforme se expressa nos reinos subumanos da
natureza.

Quando a alma agrega a capacidade de autoconsciéncia separada a expressao de sensibilidade e
qualidade, aparece a entidade autoidentificada que chamamos de ser humano.

Quando a alma agrega a consciéncia de grupo a sensibilidade, qualidade e autoconsciéncia, temos
entdo a identificacdo com um raio-grupo e aparece o discipulo, o iniciado e o Mestre.

Quando a alma agrega uma consciéncia do propdsito sintético divino (que chamamos de Plano) a
sensibilidade, a qualidade, a autoconsciéncia, a consciéncia de grupo, temos entdo o estado de ser e
conhecimento que caracteriza todos os que estdo no Caminho da Iniciacdo, e inclui as Vidas graduadas, do
discipulo mais avancado até o préprio Logos Planetario.

N&o nos esquecamos, ao fazer estas diferenciacfes, de que no entanto existe uma s6 Alma, a qual
funciona e atua atraves de veiculos de diversas capacidades e distintos refinamentos, com maiores e
menores limitagdes, assim como um homem constitui uma sé identidade que atua as vezes mediante um
corpo fisico e outras através de um corpo sensério, ou de um corpo mental e outras, ainda, chega a se
conhecer como o Eu - acontecimento raro e pouco comum ainda para a maioria. (Psicologia Esotérica,
Volume I)

(c) O Cristo Interno

1. Quando a humanidade tiver certeza da sua divindade e imortalidade e tiver adquirido
conhecimento sobre a natureza da alma e o reino no qual a alma atua, sua atitude em relacéo a vida diaria
e aos assuntos em curso passarao por tal transformacéo que veremos verdadeiramente surgir um novo céu
e uma nova terra. Esta entidade central, dentro de cada forma humana, sendo reconhecida e sabendo-se o
que essencialmente €, e sua divina persisténcia estabelecida, necessariamente veremos o0 comego do reinado
da Lei divina na Terra — uma lei imposta sem resisténcia nem rebelido. Esta reacdo benéfica se produzira
porque os pensadores da raga se fusionardo em uma percepcao geral da alma e uma consequente consciéncia
grupal permitira ver o proposito subjacente a atuacdo da lei.

Explicarei isto de forma mais simples. Sabemos pelo Novo Testamento que devemos procurar que
a mente em Cristo se manifeste também em nos. Trabalhamos para aperfeicoar a regéncia do Cristo na
Terra e aspiramos desenvolver a consciéncia cristica e estabelecer a regéncia ou lei do Cristo, que é o amor.
Isto se tornara realidade na era aquariana e veremos o estabelecimento da fraternidade na Terra. A regéncia
do Cristo é a predominancia das leis espirituais basicas. A mente do Cristo € uma frase que transmite o
conceito da regéncia do amor inteligente divino que estimula o dominio da alma que estad em todas as formas
e traz o reinado do espirito. N&o é facil expressar a natureza da revelacdo que estad a caminho. Implica no
reconhecimento por parte dos homens, de que a “substancia mental”, como chamam os hindus, com a qual
estdo relacionadas suas proprias mentes e da qual sdo parte integrante seus corpos mentais, € também parte
da mente do Cristo, o Cristo Césmico, de Quem o Cristo historico € — em nosso planeta — o representante
consagrado. Quando os homens, por meio da meditacdo e do servico grupal, tiverem desenvolvido a
percepcao de suas proprias mentes controladas e iluminadas, perceberdo que entraram na consciéncia do
verdadeiro ser e em um estado de conhecimento pelo qual comprovaréo, fora de toda ddvida e controvérsia,
a realidade da existéncia da alma.

O Mistério das Eras esta a beira de ser revelado, e pela revelacdo da alma, o mistério que esta oculto
sera revelado. Os Textos Sagrados do mundo, como ja sabemos, sempre profetizaram que ao fim da era
veremos a revelacdo do que é secreto e o surgimento a luz do dia do que até entdo estava oculto e velado.
Nosso presente ciclo é o fim da era e os proximos duzentos anos verdo a aboli¢do da morte, tal como agora
compreendemos essa grande transicao, e o estabelecimento da realidade da existéncia da alma. A alma sera
conhecida como uma entidade e como impulso motivador e centro espiritual que esta por tras de todas as

20



formas manifestadas. Em poucas décadas certas grandes crencas serdo comprovadas. (Psicologia Esotérica,
Volume I)

2. O homem individual e sua alma também estdo procurando se unir, e quando esta unido se realizar, o
Cristo nascera na caverna do coragdo e serd visto na vida didria com crescente poder. (Psicologia Esotérica,
Volume I)

3. Surgimento a manifestacdo do aspecto subjetivo no homem. Um dos objetivos da evolucdo consiste em
que seja reconhecida oportunamente a realidade subjetiva. Isto pode ser expresso de varias maneiras
simbdlicas, contendo todas o mesmo fato da natureza:

O nascimento do Cristo interno.

O brilho da irradiacéo interna ou gléria.

A manifestacdo do segundo aspecto ou aspecto Amor.

A manifestacdo do Anjo Solar.

O aparecimento do Filho de Deus, o Ego, a alma imanente.

A plena expressdo de budi, a medida gque utiliza manas.

Como se produz este surgimento a manifestacdo € possivel deduzir das frases seguintes:

O refinamento dos corpos, 0s quais constituem a envoltura que oculta a realidade.

O processo de “retirar os véus”, a fim de que um por um os corpos que velam o Ego se tornem
transparentes, permitindo que a natureza divina brilhe plenamente.

A expansao de consciéncia, conquistada pela capacidade do Eu de se identificar como o Observador,
com sua verdadeira natureza, sem considerar a si mesmo como o 6rgao de percep¢do. (Os Raios e as
IniciacOes)

(d) O Corpo Etérico, o Simbolo da alma

O grande simbolo da alma no homem € seu corpo etérico ou vital, pelas seguintes razdes:

1. E aanalogia fisica do corpo interno de luz, que chamamos de corpo da alma, o corpo espiritual.
Na Biblia é denominado de “vaso dourado” e se caracteriza por:

a. Sua qualidade de luz.
b. Seu grau de vibracdo, que se sincroniza sempre com o desenvolvimento da alma.
c. Sua forca coerente, vinculando e conectando todas as partes da estrutura corpérea.

2. E a microcésmica “rede de vida”, pois subjaz em todas as partes da estrutura fisica e tem trés
propositos:

a. Transportar o principio vital por todo o corpo, a energia que produz atividade, o que faz
por meio do sangue, sendo o coracgdo o ponto focal desta distribuigcdo. E o portador da
vitalidade fisica.

b. Possibilitar que a alma humana ou homem espiritual se ponha em relacdo com o

ambiente, 0 que se realiza por intermédio de todo o sistema nervoso, sendo o cérebro o
ponto focal desta atividade. E a sede da receptividade consciente.

21



c. Produzir oportunamente, por meio da vida e da consciéncia, uma atividade irradiante ou
manifestacdo de gldria, que fara de cada ser humano um centro de atividade para a
distribuicdo de luz e energia atrativa para terceiros no reino humano e, através deste,
para 0s reinos subumanos. Isto é parte do plano do Logos planetario, cuja finalidade €
vitalizar e renovar a vibragéo destas formas que designamos de subumanas.

3. Este simbolo microcésmico da alma ndo so € a base de toda a estrutura fisica, simbolo da anima
mundi ou alma do mundo, como € indivisivel, coerente e uma entidade unificada, e assim
simboliza a unidade e homogeneidade de Deus. N&o existem organismos separados nele, mas
apenas um corpo de forga que flui livremente...

4. Este corpo de luz e energia coerente e unificado é o simbolo da alma, pois contém dentro de si
sete pontos focais...

5. Se lembrarmos que o corpo etérico vincula o corpo estritamente fisico ou denso, com o corpo
puramente sutil, o astral ou emocional, entdo o simbolo também se aplica aqui. Nisto vemos 0
reflexo da alma no homem, que vincula os trés mundos (correspondentes aos aspectos solido,
liquido e gasoso, do corpo estritamente fisico do homem) com os planos superiores do sistema
solar, vinculando, assim, o plano mental com o budico e a mente com os estados de consciéncia
intuitivos. (Tratado sobre a Magia Branca)

(e) Emergéncia e Progresso da alma

1. A vida no coracdo do sistema solar esta produzindo um desenvolvimento evolutivo das energias
deste universo que o homem finito ainda ndo consegue imaginar. Analogamente, o centro de energia que
denominamos de aspecto espiritual do homem (mediante a utilizacdo da matéria ou substancia), esta
produzindo um desenvolvimento evolutivo daquilo que chamamos de alma, que é a mais elevada das
manifestacdes da forma — o reino humano. O homem é o produto mais elevado da existéncia nos trés
mundos. Quero expressar por homem, o homem espiritual, um filho de Deus em encarnacdo. As formas de
todos os reinos da natureza — humano, animal, vegetal e mineral — contribuem para esta manifestagéo. A
energia do terceiro aspecto da divindade tende a revelacdo da alma ou segundo aspecto, o qual, por sua vez,
revela o aspecto mais elevado. Devemos lembrar que A Doutrina Secreta, Volume I, de H. P. Blavatsky
expressa esta ideia com precisdo nas seguintes palavras: “Consideramos a vida como a Unica forma de
existéncia, manifestando-se no que chamamos de matéria ou que, separando-a incorretamente,
denominamos de espirito, alma e matéria no homem. Matéria € o veiculo para a manifestacdo da Alma
neste plano de existéncia, e a Alma é o veiculo em um plano mais elevado para a manifestacdo do Espirito,
e estes trés sdo uma Trindade, sintetizada pela Vida, que compenetra a todos”.

A alma se desenvolve pelo uso da matéria, e chega a culminacdo na alma do homem. (Tratado sobre
a Magia Branca)

2. Por este método de criacdo, as existéncias vém a manifestacao, participam de um dado ciclo de
experiéncias, quer seja efémero como a vida de uma borboleta ou relativamente permanente como a vida
animadora de uma deidade planetaria e, em seguida, desaparecem. Os dois aspectos envolvidos, espirito e
materia, sdo postos em estreita relacdo e necessariamente exercem efeito um sobre o outro. A assim
chamada mateéria € energizada ou “elevada” no sentido oculto do termo, por seu contato com o espirito, e 0
Espirito, por sua vez, pode elevar as suas vibracfes através da experiéncia na matéria. A unido destes dois
aspectos divinos resulta no surgimento de um terceiro, que chamamaos de alma e, através da alma, o espirito
desenvolve a sensibilidade, a percepcdo consciente e a capacidade de resposta, que se torna sua posse
permanente quando, afinal e ciclicamente, produz-se a dissociacdo de ambos. (Tratado sobre a Magia
Branca)

3. Tocamos nas trés grandes divisdes que marcam o progresso da alma em dire¢do ao seu objetivo.
Pelo processo da individualizacdo, a alma chega a uma verdadeira autoconsciéncia e percep¢ao nos trés

22



mundos da experiéncia; o ator, no drama da vida, domina seu papel. Pelo processo da Iniciacdo, a alma se
torna consciente da natureza essencial da divindade. A participacdo plenamente consciente com o grupo e
a absorcao do pessoal e individual no Todo caracterizam esta etapa do caminho de evolugdo. Por Gltimo,
chega o misterioso processo em que a alma fica absorvida de tal maneira na Realidade e Sintese supremas,
mediante a Identificacdo, que até a propria consciéncia do grupo se desvanece (exceto quando é
premeditadamente recuperada em prol do servi¢o). Entdo nada mais se conhece, exceto a Deidade -- ndo
h& separacdo entre as partes, ndo ha sinteses menores e nenhuma divisdo ou diferenciagdo. Seria possivel
dizer que durante estes processos trés correntes de energia atuam sobre a consciéncia do homem que vai
despertando:

a. A energia da propria matéria, ao afetar a consciéncia do homem espiritual interno que esta
usando a forma como meio de expressao.

b. A energia da propria alma ou Anjo Solar, a medida que €é vertida sobre os veiculos e produz
uma energia reciproca na forma.

c. A energia da prépria vida, frase sem sentido e que somente os iniciados da terceira iniciacao
podem captar, pois nem mesmo as descobertas da ciéncia moderna ddo uma ideia real sobre a
verdadeira natureza da vida. (Psicologia Esotérica, Volume 1)

4. Tal é o programa para a humanidade no que diz respeito ao desenvolvimento da consciéncia
humana. Em dltima analise, toda a énfase do processo evolutivo coloca-se no desenvolvimento da
consciente e inteligente percepcao da vida que anima as diversas formas. O estado exato de percepcao
depende da idade da alma. No entanto, a alma ndo tem idade do ponto de vista do tempo, tal como a
humanidade o entende. E atemporal e eterna. Ante a alma passa o caleidoscpio dos sentidos e o drama
recorrente da existéncia fenoménica externa; mas através de todos estes acontecimentos que se sucedem
em tempo e espaco, a alma sempre mantém a atitude do Espectador e do Observador que percebe. Ela
observa e interpreta. Nas primeiras etapas, quando a ‘“consciéncia lemuriana” caracteriza 0 homem
fenoménico, o aspecto fragmentario da alma, que mora na forma e a anima e implanta no homem qualquer
consciéncia verdadeiramente humana que possa possuir, encontra-se inerte, incipiente e desorganizada; ndo
possui mentalidade, tal como a compreendemos, e somente se caracteriza pela identificacdo total com a
forma fisica e suas atividades. E um periodo de lentas reacdes tamasicas ao sofrimento, a alegria, a dor, ao
anseio, a satisfacdo do desejo e a intensa ansiedade subconsciente de progredir. No transcurso das vidas
aumenta de forma lenta a capacidade de se identificar conscientemente e aumenta o desejo de um maior
campo de satisfacdes; a alma que mora e anima se oculta mais profundamente, e é prisioneira da natureza
forma. Todas as forcas da vida se concentram no corpo fisico e, em consequéncia, 0s desejos que se
expressam sdo de ordem fisica; ha também uma tendéncia maior a ter desejos mais sutis como 0s gque evoca
o corpo astral. Gradualmente, a identificacdo da alma com a forma se transfere da forma fisica para a astral.
Até ali ndo ha nada que possa se denominar personalidade. H& somente um corpo fisico vivo e ativo, com
seus desejos, necessidades e apetites, conjuntamente com a transferéncia lenta, mas constante, de uma
mudanca da consciéncia, do veiculo fisico para o astral.

Com o tempo, e esta transferéncia realizada com éxito, a consciéncia deixa de estar totalmente
identificada com o veiculo fisico, centralizando-se no corpo astral-emocional. Entdo o foco de atencéo da
alma, atuando através do homem que evolui lentamente, reside no mundo de desejos e a alma se identifica
com outro mecanismo de resposta, 0 corpo de desejo ou astral. Sua consciéncia se converte entdo em
“consciéncia atlante”. Seus desejos ja ndo sdo mais tdo vagos nem incipientes, pois até agora somente
diziam respeito as necessidades e apetites fundamentais - primeiro, o instinto de autoconservacédo; segundo,
a autoperpetuacdo pelo anseio de se reproduzir e, em ultimo lugar, a satisfagdo das necessidades
econdmicas. Nesta etapa temos o estado de percepcao da crianca e do selvagem. Contudo, de forma gradual,
vai se produzindo uma crescente compreenséo interna do desejo em si e se pde menos énfase nas satisfacoes
fisicas. A consciéncia comeca a responder com lentiddo ao impacto da mente e ao poder de discriminar e a
escolher entre varios desejos; entdo comeca a se capacitar para empregar o tempo de forma um tanto mais
inteligente. Comeca a sentir prazeres mais sutis; 0s desejos s&o menos grosseiros e fisicos; aparece o desejo

23



pelo belo e um ténue sentido dos valores estéticos. Sua consciéncia se torna mais astral-mental ou kama-
manasica e a tendéncia das suas atividades diarias ou modos de viver e seu carater tendem a se expandir,
desenvolver e melhorar. Embora ainda continue dominado, durante a maior parte do tempo, por desejos
irracionais, o campo das suas satisfacdes e desejos sensérios € menos animal e mais definidamente
emocional. Comeca a se dar conta dos seus estados de animo e sentimentos; invade-o um vago desejo de
encontrar a paz e a ansia de encontrar esse algo nebuloso chamado “felicidade™, fatores que comegam a
desempenhar a sua parte. Isto corresponde ao periodo da adolescéncia e ao estado de consciéncia
denominado atlante, o qual constitui a condi¢do das massas nos tempos atuais. A maioria dos seres humanos
continua sendo atlante, ainda é puramente emocional nas reac6es e abordagem a vida. Esta ainda regida
predominantemente por desejos egoistas e pelos impulsos instintivos da vida. Nossa humanidade terrestre
continua na etapa atlante, enquanto que os intelectuais, os discipulos e os aspirantes do mundo véo
superando rapidamente esta etapa, pois conseguiram a individualizacdo na cadeia lunar, e foram os atlantes
do passado...

As pessoas mais evoluidas do mundo possuem um corpo mental ativo, e isto ocorre em grande
escala em nossa civilizacdo ocidental. A energia do raio ao qual pertence o corpo mental comeca a afluir e
vai se afirmando lentamente. Quando isto acontece, a natureza de desejos é controlada e, em consequéncia,
a natureza fisica pode se tornar um instrumento mais definido dos impulsos mentais. A consciéncia cerebral
comeca a se organizar e o foco das energias a se transferir gradualmente dos centros inferiores para 0s
superiores. O género humano esta atualmente desenvolvendo a ‘“‘consciéncia ariana” e alcancando a
maturidade. Nas pessoas mais evoluidas temos também a integracédo da personalidade e o controle definido
do raio da personalidade, com o consequente aferramento sintético e coerente dos trés corpos fusionados
em uma unidade ativa. Posteriormente, a personalidade se torna o instrumento da alma imanente.
(Psicologia Esotérica, Volume I1)

(f) O Anjo da Presenca

1. Diz-se que os “pensamentos sdo coisas” e que produzem resultados tangiveis. Diz-se também que
“como um homem pensa em seu coracao, assim ele €¢” e, em consequéncia, estas manifestagdes tangiveis
do pensamento produzem incontestavelmente efeitos sobre ele. Estas antigas verdades bem conhecidas
contém muita instrucdo, muita luz e compreensao, e a pista para o seu problema imediato. Qual é a situacdo,
meu irm@o? Vocé, como alma em encarnacédo, € conscientemente sabedor do fato — em nivel subjetivo e
muitas vezes vagamente percebido — do seu Eu real, do Anjo Solar, que € o Anjo da Presenca. Seu problema
é aprofundar este entendimento e se saber como 0 Anjo que permanece entre vocé, 0 homem no plano
fisico e a Presenca. Esta questdo pode ser esclarecida se considerarmos por um momento que realidade é
representada por esta palavra Presenca.

O mistico é sempre consciente da dualidade; do homem inferior e da alma que mora internamente;
do fadigado discipulo e do Anjo; do pequeno eu e do Eu real; da expressao da vida humana e da expressao
da vida espiritual. Muitas outras qualidades representam a mesma expressao da realidade. Mas, por tras de
todas elas paira - imanente, magno e glorioso - aquilo de que essas dualidades sdo apenas 0s aspectos: a
Presenca imanente, embora transcendente, da Deidade. Todas as dualidades sdo absorvidas na natureza
deste Uno, e todas as distin¢Oes e diferengas perdem seus significados.

Quando lhe é dito que desenvolva a consciéncia da Presenca, isso indica, antes de tudo, que voce,
neste momento, estd em parte consciente do Anjo e pode agora comegar a responder, vagamente, a esse
grande Todo que subjaz no mundo subjetivo do ser, ja que este mundo esta por tras do mundo fisico e
tangivel da vida diéria.

O conhecimento de que todo o planeta esté fora daquele recinto no qual vocé esté refletindo sobre
as minhas palavras, separado apenas pela janela e pela extenséo da sua percepgéo consciente, simboliza o
que foi dito acima. O universo externo do planeta, o sistema solar e os céus estrelados Ihe sdo revelados
pelo vidro quando limpo e sem cortinas, mas que se estiver sujo ou coberto serd uma barreira para visao.
Isto e a sua capacidade de se projetar na imensiddo do universo rege a extensdo do seu conhecimento em

24



qualquer momento dado. Reflita sobre isso, irmao, e através da janela da mente, veja a Luz que revela o
Anjo, o qual, por sua vez, encobre e oculta a Deidade, tdo desconhecida, embora viva e vibrante.
(Discipulado na Nova Era, Volume 1)

2. Todo ser humano &, na realidade, um vértice em miniatura no grande oceano do Ser, no qual ele
vive e se move — em incessante movimento até que a alma “exale seu alento sobre as aguas” (ou forcas) e
0 Anjo da Presenga desca para dentro do vortice. Tudo entdo se aquieta. As aguas agitadas pelo ritmo da
vida, e mais tarde encrespadas violentamente pela descida do Anjo, respondem ao poder curador do Anjo
e transformam-se “em um tranquilo remanso, no qual 0s pequenos podem entrar e encontrar a cura de que
necessitam”. Assim diz O Antigo Comentario. (Cura Esotérica)

15. A ALMA GRUPAL

1. Assim como em tudo na manifestacdo, hd uma personalidade grupal e uma alma grupal; devemos
aprender a distinguir claramente entre as duas e deslocar todo o peso da sua influéncia, desejo e pressdo, a
favor do Anjo Grupal. Desta maneira poderia acontecer esse maravilhoso reconhecimento para o qual a
iniciacdo prepara o postulante: a revelacdo da PRESENCA. (Espelhismo (Glamour): Um Problema
Mundial)

2. Assim como certos seres humanos, por meio da meditacdo, da disciplina e do servico,
inquestionavelmente fizeram contato com suas proprias almas e, em consequéncia, podem se tornar canais
para expressdo da alma e meios para a distribuicdo no mundo da energia da alma, da mesma maneira estes
homens e mulheres orientados, na totalidade, a vida da alma, formam um grupo de almas em relagdo com
a fonte de provisdo espiritual. Como grupo, e do angulo da Hierarquia, estabeleceram um contato e estéo
“em contato” com o mundo de realidades espirituais. Assim como o discipulo individual estabiliza este
contato e aprende a se alinhar rapidamente e entdo, e somente entdo, pode entrar em contato com o Mestre
de seu grupo e responder inteligentemente ao Plano, da mesma maneira este grupo de almas alinhadas entra
em contato com certas Vidas e Forcas de Luz maiores, tais como o Cristo e 0 Buda. A unida aspiracéo,
consagracao e devogdo inteligente do grupo, eleva os individuos que o compdem a alturas impossiveis de
alcancar por si s6s. O estimulo grupal e o esforco unido impelem todo o grupo a uma intensidade de
conscientizacdo que, de outra maneira, seria impossivel. Da mesma maneira como a Lei de Atracdo, ao
atuar no plano fisico, uniu os homens e mulheres em um esfor¢o grupal, também a Lei de Impulso
Magnético pode comecar a controla-los quando, repito, unicamente como grupo, se integrarem em canais
para prestar servico em puro autoesquecimento.

Este pensamento encerra a oportunidade imediata que se abre ante 0s grupos de aspirantes e pessoas
afins de boa vontade no mundo de hoje. Se trabalham juntos como grupos de almas podem realizar muito,
0 que ilustra também o significado de que esta lei realmente produz a unido polar. E necessario
compreender que neste trabalho ndo pode haver nenhuma ambicdo pessoal, nem mesmo de natureza
espiritual, nem se busca nenhuma unido pessoal. N&o € a unido mistica das escrituras ou da tradi¢do mistica.
N&o é alinhamento e unido com o grupo de um Mestre ou fusdo com o proprio grupo interno de discipulos
consagrados, nem sequer com a propria vida de Raio. Peco-lhes que reflitam sobre esta frase. A unido que
se deve estabelecer € muito mais importante e vital, porque é uma uniéo grupal.

O que estamos procurando fazer é levar adiante um esforco grupal de tal relevancia que, no
momento correto, produzird, em seu crescente impeto, um impulso magnético tdo potente que chegara até
as Vidas Que pensam sobre a humanidade e nossa civilizacdo, e Que atuam através dos Mestres da
Sabedoria e a Hierarquia reunida. Este esforgo grupal evocara d’Eles um impulso responsivo e magnético
que reunird, por meio de todos os grupos aspirantes, as Forcas benéficas sobrepairantes. Por meio do
esforco concentrado destes grupos mundiais (que subjetivamente constituem o Grupo Uno), a luz, a
inspiracdo e a revelacéo espiritual poderdo ser liberadas com tal afluéncia de poder que efetuardo definidas
mudancas na consciéncia humana e ajudardo a melhorar as condigdes deste mundo necessitado. Abrira os

25



olhos dos homens para as realidades fundamentais, até agora SO vagamente percebidas pelo publico
pensante. (Psicologia Esotérica, Volume I1)

16. A ALMA DA HUMANIDADE

1. O senso de responsabilidade é uma das primeiras indicagdes de que a alma do individuo esta
despertando. A alma da humanidade, na atualidade, também esta despertando, dai os seguintes indicios:

1.

O aumento de sociedades, organizacOes e grandes movimentos de massa para O
melhoramento da humanidade.

O crescente interesse do povo pelo bem-estar geral. Até hoje, apenas as altas esferas
sociais se interessavam por isso, quer por razdes egoistas de autoprotecdo, quer por um
paternalismo inato. Os intelectuais e os profissionais estudaram e investigaram o bem-
estar publico do ponto de vista mental e do interesse cientifico, com base no geral e
material, e a classe média inferior se encontrou, como é natural, envolvida nos mesmos
interesses, mas do ponto de vista dos ganhos financeiros e comerciais. Atualmente este
interesse desceu as profundezas da ordem social e todas as classes se encontram aguda-
mente despertas e alertas para 0 bem-estar geral, nacional, racial ou internacional. Isto é
muito bom e um sinal de esperanca.

Os esforcos humanitéarios e filantropicos estdo em seu apogeu, como as crueldades, 6dios
e anormalidades, que a separatividade, as ideologias nacionalistas excessivamente
acentuadas, a agressividade e a ambicdo engendraram na vida de todas as nacdes.

A educacdo esta se tornando rapidamente um esfor¢o massivo, e as criangas de todas as
nacdes e de todas as escalas sociais estdo sendo intelectualmente preparadas como nunca
antes. Este esforco tende, em sua maior parte, a habilitd-las a alcancar condigdes
materiais e nacionais, a que sejam Uteis ao Estado e que ndo pesem economicamente
sobre ele. O resultado geral estd, de fato, de acordo com o Plano divino e
indubitavelmente é bom.

O crescente reconhecimento por parte das autoridades de que 0 homem mais simples
esta se tornando um fator nos assuntos mundiais. A imprensa e o radio chegam até ele,
e hoje ele tem inteligéncia e interesse suficientes para formar sua propria opinido e
chegar as suas proprias conclusdes. Isto se acha ainda em estado embrionario, mas 0s
sintomas do esfor¢o que realiza saltam a vista, por isso a imprensa e o radio estdo
controlados, de uma maneira ou outra, em todos os paises. (A Educacdo na Nova Era)

2. Primeiro, que grande parte ou talvez tudo o que acontece hoje no mundo é causado pelo estimulo
da alma, grandemente aumentado, ao qual toda a familia humana esta reagindo, embora individualmente
n&o tenha feito contato com a alma. Este maior estimulo se deve a duas coisas:

1.

2.

Uma grande maioria, cujo niumero aumenta rapidamente, esta fazendo contato com suas
almas pela intensa aspiracdo e - em muitos casos - pelo verdadeiro desespero.

A Hierarquia de Mestres esta extraordinariamente ativa hoje, o que se deve a duas coisas:

a. ademandada humanidade que chegou continuamente até Eles durante as Ultimas
décadas, e esta recebendo uma inevitavel resposta;

b. ao estimulo da propria Hierarquia planetaria, o que levou, a muitos dos que estao
filiados a Hierarquia a tomar uma das iniciagGes superiores. Tornaram-se, assim,
26



muito mais potentes e sua influéncia € muito mais magnética e radiante.
(Psicologia Esotérica, Volume 1)

3. Nos inumeros fios de luz, tecidos pelos aspirantes, discipulos e iniciados do mundo, podemos ver
como gradualmente aparece o antahkarana grupal, aquela ponte por meio da qual toda a humanidade podera
se abstrair da matéria e da forma. A construcdo do antahkarana € o grande e final servico que todos os
verdadeiros aspirantes podem prestar. (Os Raios e as Iniciagoes)

4. A meta da evolucdo normal é levar a humanidade a etapa em que se estabelece uma linha direta
de contato entre a personalidade e a Triade espiritual através da alma ou, melhor dizendo, o emprego da
consciéncia da alma para alcancgar tal percepcédo, que € consumada no momento da terceira iniciacdo. (Os
Raios e as Iniciagdes)

5. A ragca como um todo encontra-se agora — como bem se sabe - na entrada do Caminho do
Discipulado. Dirige o olhar para o futuro, quer seja para a visdo da alma, para um melhor modo de vida ou
de uma situacdo econdmica desafogada ou para melhores relagdes inter-raciais. Que esta visao muitas vezes
esteja distorcida, que esteja orientada para fins materiais ou seja percebida apenas em parte, assim &,
lamentavelmente, mas de uma maneira ou de outra, as massas tém hoje uma apreciavel captacéo do “novo
e desejavel” — algo até agora desconhecido. No passado, os intelectuais ou a elite tinham o privilégio de
possuir a visao. Hoje, é a massa de homens. A humanidade, portanto, como um todo, esta pronta para um
processo geral de alinhamento, e é essa a razdo espiritual que esta por tras da guerra mundial. As “afiadas
tenazes da dor deve separar o real do irreal; o acoite da dor deve despertar a vida refinada, a alma
adormecida; o sofrimento produzido pela extirpacdo das raizes da vida no terreno do desejo egoista deve
ser suportado, e entdo o homem sera liberado”. Assim reza o Antigo Comentario em uma de suas estrofes
mais misticas. Deste modo, anuncia profeticamente o fim da raca aria — ndo um fim no sentido de
culminacdo, mas a finalizacdo de um ciclo de aperfeicoamento mental, preparatorio para outro em que a
mente serd corretamente usada como instrumento de alinhamento, depois como farol da alma, e como
controladora da personalidade.

Para as massas — no lento processo da evolugdo — 0 passo seguinte é o alinhamento da alma com a
forma, para que possa haver uma fusdo na consciéncia, depois de uma apreciacdo mental do principio
cristico e sua profunda expressdo na vida da raca. Isto é algo que se pode ver surgindo muito claramente,
se tém olhos para ver. Evidencia-se no interesse universal pela boa vontade, que oportunamente leva a paz;
este desejo de paz pode estar baseado no egoismo individual ou nacional, ou em um verdadeiro desejo de
ver um mundo mais feliz onde o homem possa levar uma vida espiritual mais plena e basear seus esforcos
em valores mais verdadeiros. E observado em todo o planejamento que esta em andamento em prol de uma
nova ordem mundial, baseada na liberdade humana, na crenca dos direitos humanos e de corretas relacdes
humanas; demonstra-se também no trabalho dos grandes movimentos humanitarios, nas organizacdes
beneficentes e na generalizada evocacdo da mente humana mediante a rede de instituicGes educacionais em
todo o mundo. O espirito de Cristo esta expressivamente presente e o fracasso em reconhecer este fato se
deve em grande parte ao prevalecente esforco humano por explicar e interpretar esta frase unicamente em
termos de religido, enquanto que a interpretacéo religiosa € s6 um modo de compreender a Realidade. Ha
outros de igual importancia. Todos o0s grandes canais de abordagem a Realidade sdo de natureza espiritual
e interpretam o propdsito divino e, embora o cristdo fale do reino de Deus ou o humanista acentue a
fraternidade do homem, ou os lideres que lutam contra o mal encabecem a luta pela nova ordem mundial,
as Quatro Liberdades ou a Carta do Atlantico, todos eles expressam o surgimento do amor de Deus na
forma do espirito cristico.

A humanidade em conjunto, portanto, chegou a um ponto em que emerge da escuriddo; evocou a

reacdo dos poderes do mal e dai a tentativa de frear o progresso do espirito humano e deter a marcha
progressiva do bom, do verdadeiro e do belo. (Os Raios e as Iniciac6es)

27



17. O CORPO CAUSAL
“0O Templo da Alma”

1. Corpo Causal: Do ponto de vista do plano fisico, ndo é um corpo subjetivo nem objetivo. No
entanto, é o centro da consciéncia egoica, e € formado pela conjuncdo de budi e manas. E relativamente
permanente e subsiste durante o longo ciclo de encarnacdes, dissipando-se somente depois da quarta
iniciacdo, quando ndo h& mais necessidade de renascimento para o ser humano. (Iniciagdo Humana e Solar)

2. Quando se consegue compreender devidamente a funcdo que corresponde ao Ego no corpo causal,
adquire-se entdo a capacidade de trabalhar de maneira cientifica para resolver o problema da propria
evolucdo, realizando-se um louvavel trabalho a fim de ajudar a evolugdo dos nossos semelhantes. (Tratado
sobre 0 Fogo Cdsmico)

3. Ao considerar o corpo causal, estamos tratando especificamente do veiculo de manifestacdo de
um Anjo Solar, que é a vida que o anima e que esta em processo de construi-lo, de aperfeicoa-lo e expandi-
lo, refletindo assim, em pequenissima escala, o trabalho do Logos em Seu proprio plano (Tratado sobre o
Fogo Cosmico)

(a) O Conteudo do Corpo Causal

O que se quer dar a entender quando se fala em corpo causal? Ndo digam superficialmente o corpo
das causas, porque as palavras assim expressas sao muitas vezes confusas e ambiguas. Vamos considerar o
corpo causal e averiguar quais S0 0s seus componentes.

No caminho involutivo temos o que se denomina Alma Grupal, apropriadamente descrita (até onde
as palavras permitem) como um conjunto de triades, encerradas em uma triplice envoltura de esséncia
monadica. No caminho evolutivo, temos grupos analogos de corpos causais, de composicao similar, em
que implicam trés fatores.

O corpo causal é um conjunto de &tomos permanentes, trés no total, encerrados em uma envoltura
de esséncia mental... O que acontece no momento em gue 0 homem-animal se torna uma entidade pensante,
um ser humano? Produz-se a aproximacao entre 0 Eu e 0 ndo-eu por meio da mente, pois 0 homem é “o ser
no qual o espirito mais elevado e a matéria mais inferior estdo unidos pela inteligéncia”. O que quero dizer
com esta frase? Simplesmente o seguinte: quando o homem-animal chegou ao ponto adequado, quando seu
corpo fisico ficou suficientemente coordenado e a natureza emocional ou de desejos bastante forte para
formar a base da existéncia, guiando-a por meio do instinto, e quando o germe da mentalidade foi
devidamente implantado para fazer presentes a memoria instintiva e a correlacdo de ideias, tal como se
pode observar no animal doméstico comum, entdo o Espirito descendente (que havia tomado para si um
atomo no plano mental) julgou que 0 momento era oportuno para tomar posse dos veiculos inferiores. Os
Senhores da Chama foram chamados e transferiram a polarizacdo do atomo inferior da Triade para o atomo
mais inferior da Personalidade. Mesmo assim, porém, a Chama interna ndo péde descer além do terceiro
subplano do plano mental. Ali se uniram ambos e se converteram em um, formando o corpo causal. Na
natureza tudo é interdependente, e 0 Pensador interno nao pode reger os trés mundos inferiores sem a ajuda
do eu inferior. A vida do primeiro Logos deve estar unida a do segundo Logos e baseada na atividade do
terceiro Logos.

Portanto, no momento da individualiza¢do (termo usado para expressar esse momento de contato)
temos, no terceiro subplano do plano mental, um ponto de luz que encerra trés atomos e, por sua vez, 0
mesmo ponto esta contido em uma envoltura de matéria mental. Em consequéncia, a tarefa a realizar
consiste em procurar que:

1. O ponto de luz se converta em chama, soprando constantemente a chispa e alimentando o fogo.

28



2. O corpo causal cresga e se expanda, de um ovoide incolor (que retém o Ego, da mesma maneira
como a gema esta dentro da casca do ovo), até algo de rara beleza, contendo em si todas as cores do
arco-iris.

Trata-se de um fato oculto. Em seu devido tempo, o corpo causal pulsard com uma irradiacdo interna
e uma fulgurante chama interna que, gradualmente, abrira caminho para si, do centro para a periferia.
Depois transpora essa periferia, usando o corpo (produto de milénios de vidas de dor e esforco) como
combustivel para as suas chamas. Consumira tudo, ascendera até a Triade e (tornando-se una com ela) sera
reabsorvida na consciéncia espiritual — e levara com ela — empregando o calor como simbolo — uma
intensidade de calor, qualidade de cor ou vibragdo que antes ndo possuia.

Portanto, o trabalho da Personalidade — pois temos de examinar tudo deste angulo até alcangarmos
a visao egoica — consiste, primeiro, em construir, embelezar e expandir o corpo causal; segundo, retrair nele
a vida da Personalidade, absorvendo o que for Util da vida pessoal e armazenando-o no corpo do Ego.
Podemos denominar isto de Vampirismo Divino, pois o mal é sempre o reverso do bem. Feito isso, advém
a aplicacdo da chama ao proprio corpo causal e ao jubiloso estado de espera enquanto o trabalho de
destruicdo prossegue, e a Chama — 0 homem interno vivo e o espirito de vida divina — é liberado e ascende
até a sua fonte de origem.

A densidade do corpo causal determina o instante da emancipagdo e marca 0 momento em que 0
trabalho de construcdo e de embelezamento é concluido, quando é erguido o Templo de Salomdo e o0 peso
do corpo causal (entendido ocultamente) esta de acordo com o padrdo que a Hierarquia quer. Sobrevém
entdo o trabalho de destruicdo e a liberacdo se aproxima. Houve a experiéncia da primavera, seguida do
pleno verdor do verdo; agora se fara sentir a forgca de desintegracdo do outono, ainda que desta vez seja
sentida e aplicada nos niveis mentais e ndo no fisico. O machado é aplicado a raiz da arvore, mas a esséncia
da vida é armazenada no celeiro divino.

O conteudo do corpo causal € o acimulo, por um processo lento e gradual, de todo 0 bem em cada
vida. A construcao, de inicio, avanca lentamente; porém, ao se aproximar do término da encarnagdo — no
Caminho de Provacdo e no Caminho de Iniciagdo — o trabalho avanca rapidamente. A estrutura foi erguida
e cada pedra foi extraida da pedreira da vida pessoal. No Caminho, em cada uma de suas duas etapas, a
tarefa de expandir e embelezar o Templo prossegue com maior rapidez... (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

(b) Construcéo do corpo causal

1. O Caminho de Provacdo precede o Caminho de Iniciacdo ou Santidade, e assinala a etapa da vida
de um homem em que ele se posiciona decisivamente do lado das forcas da evolucdo e trabalha na
construcdo de seu préprio carater. Assume a si mesmo, cultiva as qualidades de que carece e, com todo
afinco, procura colocar sua personalidade sob controle. Constrdi o corpo causal com deliberado proposito,
preenchendo as lacunas existentes e fazendo dele um receptaculo adequado para o principio cristico.
(Iniciagdo Humana e Solar)

2. Os atomos permanentes estdo encerrados dentro da periferia do corpo causal; no entanto, este
corpo relativamente permanente € construido, desenvolvido, expandido e transformado em um receptor
central e em uma estacdo de transmissdo (usando palavras inadequadas para expressar uma ideia oculta)
pela acdo direta dos centros, sobretudo dos centros. Do mesmo modo como a forca espiritual ou aspecto
vontade construiu o sistema solar, € também a mesma forca no homem que constréi o corpo causal. Pela
unido (no microcosmo) de Espirito e matéria e sua coeréncia por meio da forca ou vontade espiritual,
produz-se esse sistema objetivo, o corpo causal. O corpo causal é somente a envoltura do Ego. (Tratado
sobre 0 Fogo Cdsmico)

(c) Liberacéo Espiritual

1. O corpo causal é o veiculo da consciéncia superior, o templo do Deus imanente, de téo rara beleza
e tdo firme estabilidade que, quando ocorre a destruicdo final desta obra-prima de muitas vidas, amarga € a
taca a beber e para a unidade de consciéncia parece ser um indizivel despojamento. Consciente apenas do

29



Espirito Divino inato, consciente apenas da Verdade da Deidade, compreendendo profundamente e nas
entranhas do seu ser a natureza efémera da forma e de todas as formas, permanecendo s6 no vortice dos
ritos iniciaticos, privado de tudo em que pudesse se apoiar (seja amigo, Mestre, doutrina ou ambiente), bem
pode o Iniciado clamar: “Eu sou esse Eu sou e nada mais existe”. Bem pode ele, simbolicamente, colocar
a mao na do seu Pai no Céu e estender a outra em béncéaos para o0 mundo dos homens, pois apenas as maos
que se desprenderam de tudo que ha nos trés mundos ficam livres para infundir a béncdo suprema a
humanidade que luta. Constréi entdo para si uma forma como quiser — uma forma nova, ndo mais sujeita a
destruicdo, mas suficiente para as suas necessidades, a ser usada ou descartada conforme ditem as
circunstancias. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. A esséncia mental, a mente abstrata e a intuicdo ou razdo pura tém que ser unificadas na
consciéncia do aspirante. Quando isto acontece, o discipulo terd construido a ponte (0 Antahkarana) que
une:

1. A Triade espiritual.
2. O corpo causal.
3. A personalidade.

Feito isto, o corpo egoico tera servido ao seu propdésito, o Anjo solar realizado seu trabalho e a
forma, como a compreendemos e utilizamos, como meio de experiéncia, deixa de ser necessaria para a
existéncia. O homem entra na consciéncia da Ménada, o UNO. O corpo causal se desintegra; a
personalidade se extingue e a ilusdo tem fim. E a consumagao da Grande Obra e outro Filho de Deus entrou
no lar do Pai. E provavel que ele saia dali para ir ao mundo dos fenémenos a fim de trabalhar com o Plano,
mas ndo necessitara se submeter aos processos de manifestagdo como faz a humanidade. Poderéa entdo
construir seu corpo de expressdo para o trabalho, e trabalhar com energias e através delas, conforme o Plano
determinar. Analisem estas Ultimas palavras, porque contém a chave da manifestacdo. (Tratado sobre a
Magia Branca)

3. S0 € possivel tratar muito sucintamente sobre o efeito da aplicacdo do Cetro no corpo causal do
iniciado... H& apenas duas maneiras de imprimir na mente do estudante uma ideia desta verdade
fundamental, e serdo consideradas aqui.

Primeiro, o estudante deve manter em mente o interessante significado do fato de que ele, no plano
fisico, € uma personalidade atuante, com caracteristicas conhecidas e reconhecidas e, ainda assim, é uma
Vida subjetiva que usa aquela personalidade como meio de expressdo e que — por meio dos corpos fisico,
emocional e mental que constituem o triplice homem inferior — faz seus contatos com o plano fisico e,
assim, vai se desenvolvendo. A mesma ideia geral de desenvolvimento se aplica ao Eu Superior, 0 Ego em
seu proprio plano. Este Ego é o grande Anjo Solar, meio de expressao da Ménada ou espirito puro, tal como
a personalidade é para o Ego no nivel inferior. Do ponto de vista do homem nos trés mundos, este Ego ou
Senhor Solar € eterno, porque subsiste durante todo o ciclo de encarnacgdes, assim como a personalidade
subsiste durante o diminuto ciclo da vida fisica. Entretanto, seu periodo de existéncia é apenas relativamente
permanente, e chega o dia em que a vida que se expressa por meio do Ego, o Pensador, o Senhor Solar ou
Manasadeva procura se liberar inclusive desta limitag&o e retornar a sua fonte original.

Entdo, a vida que se manifestou como Anjo Solar, e que, por sua propria energia, manteve a forma
egoica coerente por longas eras, vai se retirando, e a forma se dissipa lentamente; as vidas menores que a
constituiam voltam a fonte geral de substancia dévica, acrescidas de atividade e consciéncia expandidas,
adquiridas pela experiéncia de ter sido parte de uma forma, e utilizadas por um aspecto mais elevado de
existéncia. Da mesma maneira, no caso da personalidade, quando a vida egoica se retira, o triplice eu
inferior se desintegra, e as vidas menores que formam o corpo chamado de “eu lunar” (distinto do eu solar,
do qual é apenas o reflexo) sdo absorvidas no reservatorio geral de substancia dévica, cuja vibracdo €
inferior a que compde o corpo egoico. De maneira semelhante, sua evolugdo também avancou, porque
fizeram parte de uma forma para uso do Eu Superior.

30



Mediante a aplicagéo do Cetro de Iniciagdo, o trabalho de separar o eu espiritual do Eu Superior
avanca, e a vida aprisionada se libera gradualmente, enquanto o corpo causal € absorvido ou dissipado aos
poucos.

Isto levou a expressdo, as vezes usada nos livros ocultistas, de “fraturamento do corpo causal” em cada
iniciacdo, e a ideia de que o fogo central interno abre caminho gradualmente e destréi as paredes
confinantes, causando a destruicdo do Templo de Saloméo pela retirada da Shekinah. Todas estas frases
sdo simbolicas e pretendem apresentar a mente do homem os diferentes aspectos de uma verdade
fundamental.

Chegada a hora de tomar a quarta iniciacdo, o trabalho de destruicdo estara concluido; o Anjo Solar,
tendo cumprido a sua funcgdo, retorna ao seu lugar proprio, e as vidas solares voltam a sua origem. A vida,
até entdo dentro da forma, ascende triunfalmente ao seu “Pai nos Céus”, assim como a vida no corpo fisico,
no momento da morte, busca a sua fonte, o Ego, o que se faz em quatro etapas:

Retirando-se do corpo fisico denso.
Retirando-se do corpo etérico.
Desocupando depois o corpo astral.
Abandonando, afinal, o corpo mental.

poONE

Outra maneira de enfatizar a mesma verdade seria considerar 0 corpo egoico como um centro de
forca, uma roda de energia ou létus, imaginando-o como um I6tus de nove pétalas que esconde nessas
pétalas uma unidade central de trés pétalas, as quais, por sua vez, ocultam a vida central, a “Joia no Lotus”.
A medida que a evolugdo avanca, estes trés circulos de trés pétalas se abrem gradualmente, produzindo um
efeito simultdneo em uma das trés pétalas centrais. Esses trés circulos sdo chamados, respectivamente, de
Pétalas do Sacrificio, do Amor e do Conhecimento. Na iniciacdo, o Cetro é aplicado sobre essas pétalas de
maneira cientifica, e é ajustado de acordo com o raio e as tendéncias do iniciado, o que impulsiona a eclosédo
do botdo central, a revelacdo da joia, a saida dessa joia da capsula que durante tanto tempo a resguardava,
e sua transferéncia para a “coroa”, como se diz ocultamente, significando assim o retorno a sua fonte, a
Monada. (Iniciacdo Humana e Solar)

4. Quando a “vontade de viver” desaparece, entdo os “Filhos da Necessidade” cessam a
manifestacdo objetiva. Isto é logicamente inevitavel e pode ser observado em todos os casos em que existe
um ente objetivado. Quando o Pensador, em seu prdprio plano, retira sua aten¢do do pequeno sistema nos
trés mundos e relne todas as suas forcas dentro de si, a existéncia no plano fisico chega ao fim e tudo volta
a consciéncia causal... 1sso se manifesta no plano fisico quando o radiante corpo etérico se retira pela parte
superior da cabeca, tendo lugar a consequente desintegracdo do fisico. A estrutura desaparece e a forma
fisica densa se desintegra, a vida prénica é totalmente extraida da envoltura densa, deixando de estimular
os fogos da matéria. Permanece o fogo latente no 4&tomo, ao qual é inerente, porém a forma é construida
pela acdo dos dois fogos da matéria — um ativo e latente, outro irradiante e inato — ajudados pelo fogo do
segundo Logos; quando se separam, a forma se desintegra. Temos aqui uma representacdo em miniatura da
dualidade essencial que existe em todas as coisas sobre as quais Fohat exerce a sua atuacao.

Quando um homem comeca a viver conscientemente a sua propria vida de desejo e nasce nesse
novo mundo onde se vive de forma mais sutil, o corddo entrelagcado de matéria etérica (que o mantém unido
ao seu corpo fisico) se corta; o “cordao prateado se desata” e 0 homem rompe seu vinculo com o corpo
fisico denso, retirando-se para o centro superior do corpo em lugar de fazé-lo pelo inferior; passa assim a
viver em um mundo superior e em outra dimensdo. Assim ocorre com 0s corpos e envolturas do
microcosmo, pois a analogia existe em todos os planos da manifestagdo. (Tratado sobre o Fogo Cosmico)

18. O LOTO EGOICO
1. Vimos que no terceiro nivel do plano mental se encontra o loto egoico. Portanto, o estudante
deveria imagina-lo da seguinte maneira: Oculto no proprio centro do coragéo do loto hd um ponto brilhante

31



de fogo elétrico de um tom branco azulado (a joia no I6tus), circundado e completamente oculto por trés
pétalas hermeticamente fechadas. Em torno deste nucleo central ou chama interna, estdo dispostas as nove
pétalas em circulos de trés pétalas cada um, formando no total trés circulos. Essas pétalas, assim como as
trés centrais, sdo formadas pela substancia dos anjos solares, substancia que ndo somente € senciente, como
a que compde as formas dos trés mundos e os corpos lunares, como também tém uma qualidade adicional
de “euismo” ou autoconsciéncia, que permite a unidade espiritual situada no centro adquirir, por seu
intermédio, conhecimento, percepcéo e autorrealizagdo. As nove pétalas tém uma cor predominantemente
alaranjada, embora as outras seis cores existam como secundarias em tons distintos. As trés pétalas internas
sdo de cor amarelo limdo. Na base das pétalas do I6tus estdo os trés pontos de luz que marcam o lugar dos
atomos permanentes, 0 meio de comunicagdo entre os Anjos Solares e os pitris lunares. O Ego, por
intermédio destes atomos permanentes, de acordo com o seu grau de evolucdo, pode construir seus corpos
lunares, adquirir experiéncia e conhecimento nos trés planos inferiores e se tornar consciente. Em uma volta
mais elevada da espiral, a Monada, por intermédio das pétalas egoicas e com a ajuda dos Anjos Solares,
adquire conhecimento e se torna analogamente consciente em niveis mais excelsos.

A luz interna que se encontra nos 4&tomos permanentes tem um ténue fulgor vermelho; portanto,
temos os trés fogos manifestando-se no corpo causal — fogo elétrico no centro, fogo solar circundando-o
como a chama circunda o ndcleo central ou esséncia na chama de uma vela e fogo por fricgdo, que se
assemelha ao pavio avermelhado que se encontra na base da chama superior.

Estes trés tipos de fogo no plano mental — que se unem e se unificam no corpo egoico — com o tempo
produzem irradiacdo ou calor que flui por todas as partes do 16tus, produzindo a forma esferoidal que é
observada pelos investigadores. Quanto mais evoluido for o Ego e mais abertas estiverem as pétalas, maior
seré a beleza da esfera circundante e mais imaculadas as suas cores.

Nas primeiras etapas apés a individualizacdo, o corpo egoico tem a aparéncia de um broto. O fogo
elétrico do centro ndo € aparente e as nove pétalas estdo fechadas sobre as trés internas; a cor alaranjada
tem um aspecto apagado e os trés pontos de luz na base sdo somente pontos e nada mais; também n&o se
percebe o triangulo que, mais tarde, se vé conectando tais pontos. A esfera circundante é incolor e sé é
observada como vibragdes ondulantes (como as ondas no ar ou no éter) mal chegando além da linha de
pétalas.

No momento em gue se toma a terceira iniciagdo, ocorre uma transformacédo maravilhosa. A esfera
externa, de amplo raio, fulgura com as cores do arco-iris; as correntes de energia elétrica que circulam nela
sdo tdo poderosas que escapam para fora da periferia do circulo, assemelhando-se a raios de Sol. As nove
pétalas ficam totalmente abertas, formando um gracioso engaste para a joia central, e seu matiz alaranjado
¢ agora de primorosa translucidez, salpicado de muitas cores, predominando a do raio egoico. O triangulo
que se acha na base € vivido e faiscante e os trés pontos sdo pequenos fogos fulgurantes, aparecendo ante
a vista do clarividente como sétuplos verticilos de luz, que fazem circular a luz entre os pontos de um
triangulo que se move rapidamente.

No momento de tomar a quarta iniciagéo, a atividade deste tridngulo € tdo grande que ele se parece
com uma roda girando rapidamente. Tem um aspecto quadridimensional. As trés pétalas no centro estdo se
abrindo, revelando a “joia radiante”. Nesta iniciacdo, pela acdo do Hierofante que maneja o Cetro de Poder
elétrico, os trés fogos sdo estimulados repentinamente pela descida de forga elétrica ou positiva, desde a
Maonada e, em resposta, seu fulgor produz a fuséo que destroi toda a esfera, desintegra toda a aparéncia de
forma e estabelece um momento de equilibrio ou suspensédo, no qual os “elementos sdo consumidos pelo
calor ardente”. Entdo se conhece o0 momento de radiacdo mais intensa. Em seguida — pela entoacéo de
determinada Palavra de Poder — os grandes Anjos Solares absorvem em si mesmos o fogo solar, produzindo
assim a desintegracgéo final da forma e, por fim, a vida se separa da forma; o fogo da matéria retorna ao
depdsito geral, e os atomos permanentes e o corpo causal deixam de existir. O fogo elétrico central se
centraliza em atma-budi. O Pensador ou a entidade espiritual se libera dos trés mundos, atuando
conscientemente no plano badico. Entre essas duas etapas, de inércia passiva (embora autoconsciente) e de

32



atividade radiante que produz um equilibrio de forcas, ha uma longa série de vidas. (Tratado sobre o Fogo
Cosmico)

2. Nao é possivel dar aos estudantes uma ideia adequada da beleza do loto egoico quando alcanca a
etapa de completo desenvolvimento. N&do me refiro aqui ao resplendor da cor, mas ao brilho dos fogos e a
rapida cintilacdo do movimento incessante de correntes e pontos de energia. Cada pétala pulsa em
fulgurantes “pontos” de fogo, e cada fileira de pétalas vibra com vida, enquanto que no centro fulgura a
Joia, irradiando correntes de energia do centro para a periferia do circulo externo.

Os fogos de energia viva circulam em torno de cada pétala individual e 0 método de entrelagamento
e a circulacdo dos fogos € (como bem se pode entender) de natureza sétupla, de acordo com a sétupla
natureza do Logos implicado. Cada circulo de pétalas, a medida que prossegue a evolugdo, torna-se ativo e
gira em torno da Joia central, de maneira que temos ndo apenas a atividade das pétalas, dos pontos vivos
ou das vidas dévicas dentro da circunferéncia de pétalas, como também a atividade unificada de cada fileira
do triplo I6tus. Em uma etapa especifica da evolucdo, antes de se abrir o botdo protetor central, as trés
fileiras de pétalas, consideradas como uma unidade, comegam a girar, de maneira que todo o 16tus parece
estar em movimento. Nas etapas finais, o circulo central de pétalas se abre, revelando o que esta oculto e
gira em torno da Joia, mas na dire¢cdo contréria a do 16tus externo, que circula rapidamente. A razéo disso
ndo pode ser revelada aqui, porque esta oculta na natureza do Fogo elétrico do proprio Espirito.

A Joia em si permanece ocultamente estatica, ndo se move. E um ponto de paz; pulsa ritmicamente
como o coragdo do homem, e dali irradia oito correntes de fogo vivo que se estendem até as pontas das
quatro pétalas de amor e das quatro pétalas de sacrificio. Esta energia dctupla é atma-budi. E esta irradiacio
final que produz, em dado momento, a desintegracdo do corpo do Ego. As pétalas de conhecimento, ndo
estando sujeitas a atencao deste fogo central, em seu devido tempo deixam de ser ativas; o conhecimento é
substituido pela sabedoria divina, e as pétalas do amor tém suas forcas igualmente absorvidas. A certa
altura, nada resta, exceto o desejo de “se sacrificar”, e como o impulso vibratorio tem afinidade com a
natureza da Joia viva, sintetiza-se na unidade viva central e apenas permanece a Joia de fogo. Quando todas
as pétalas fusionam as forcas em outro lugar, conclui-se o processo da revelacdo. Os fogos inferiores
desaparecem; o fogo central é absorvido e apenas persiste o radiante ponto de fogo elétrico. Vé-se entdo
um curioso fendmeno na iniciacdo final. A Joia de fogo resplandece como sete joias dentro de uma, ou
como a sétupla chispa elétrica e, na intensidade da labareda assim criada, é reabsorvida na M6nada ou Uno.
(Tratado sobre o Fogo Cdsmico)

3. A joia, ou o diamante, oculto pelo loto egoico, é a janela da M6nada ou Espirito de onde olha
externamente para os trés mundos. O terceiro olho € a janela do Ego ou alma, atuando no plano fisico, de
onde olha internamente para os trés mundos. (Tratado sobre o Fogo Cdsmico)

19. A EVOLUCAO DO CORPO EGOICO

1. Ao estudar o tema do desenvolvimento egoico com a devida aplicacdo pessoal, o estudante
deveria manter em mente os seguintes fatos:

Primeiro, que as pétalas se abrirdo de acordo com o Raio da Mdnada. Por exemplo, se o0 Raio da
Maonada é o segundo, a pétala de conhecimento serd a primeira a abrir, mas a segunda pétala de amor tera
um desenvolvimento quase paralelo, por ser a linha de menor resisténcia para este tipo especifico de Ego,
para o qual a dificuldade residira na abertura da pétala de conhecimento.

Segundo, que os efeitos da abertura de uma fileira de pétalas se fardo sentir dentro da fileira seguinte

em uma etapa inicial e causardo uma resposta vibratoria; é esta a razdo da maior rapidez das etapas
posteriores de desenvolvimento em comparagdo com a primeira.

33



Terceiro, que existem muitos casos de desenvolvimento desigual. E frequente a existéncia de
pessoas que desenvolveram duas pétalas no primeiro circulo e que a outra ainda esteja latente, enquanto
que uma pétala da fileira central ou da segunda possa estar em pleno desenvolvimento. E o que muitas
vezes explica o poder que algumas pessoas demonstram para servir em certas linhas e, em termos
comparativos, se encontram em uma etapa inferior de desenvolvimento ou de consciéncia (falando em
sentido egoico). Isto se deve a diversas causas, como o carma da propria Ménada em seu plano superior e
a forca do controle monadico sobre o Ego; a muitas vidas dedicadas a desenvolver determinada linha de
acao, o que resulta no estabelecimento de uma forte vibracéo, tdo forte que dificulta o desenvolvimento da
resposta as vibracGes subsidiarias; a certas condi¢des peculiares ocultas na evolucdo de um determinado
Senhor de Raio e o efeito produzido por essa condi¢do sobre um grupo especifico de células; ao carma
grupal de um conjunto ou conglomerado de corpos causais e sua mutua interacdo. Toda unidade egoica ou
centro monédico de forga exerce um efeito definido sobre o grupo ou comunidade de Egos no qual tem seu
lugar e, a medida que prossegue a interacao, as vezes se produzem, temporariamente, resultados de natureza
inesperada. (Tratado sobre o Fogo Césmico)

2. Podemos dividir o processo evolutivo em trés periodos:

Primeiro - o periodo em que o fogo da matéria (o calor da mée) oculta, nutre e d& nascimento ao
Ego infantil. E o periodo da vida puramente da personalidade, quando o terceiro aspecto domina e 0 homem
esta no véu da ilusdo.

Segundo - o periodo em que 0 Ego ou vida subjetiva dentro da forma passa por certas etapas de
desenvolvimento e chega a uma consciéncia cada vez mais larga. E o periodo do desenvolvimento egoico,
produzido pela fusdo e mescla graduais dos dois fogos. E a vida de servigo e do Caminho.

Terceiro - o periodo em que a propria consciéncia egoica é substituida pela realizagao espiritual e o
fogo do espirito se funde com os outros dois.

No inicio a personalidade faz o papel de mée, o aspecto material, do germe da vida interna. Em
seguida, 0 Ego manifesta sua vida dentro da vida pessoal e produz um fulgor que “aumenta cada vez mais
até o dia perfeito”. Nesse dia perfeito de revelacdo, vé-se o que o homem é em esséncia, e 0 Espirito
imanente é revelado. (Tratado sobre o Fogo Cosmico).

3. A evolucéo afeta também o corpo egoico e ndo s6 as formas do homem nos trés mundos. Os
efeitos do processo sdo interdependentes e, a medida que o eu inferior se desenvolve, ou que a personalidade
se torna mais ativa e inteligente, ha resultados no corpo superior. Como estes efeitos sdo cumulativos e ndo
efémeros, como sdo os resultados inferiores, 0 corpo egoico se torna igualmente mais ativo e aumenta a sua
manifestacdo de energia. Perto do fim do periodo evolutivo nos trés mundos, vé-se um constante
intercdmbio de energia; a luz irradia sobre as formas inferiores, que refletem o esplendor superior; o corpo
egoico é o Sol do sistema inferior e seus corpos refletem seus raios, assim como a Lua reflete a luz do Sol.
Similarmente, o Sol egoico — por meio da interacdo — brilha com maior intensidade e gléria. (Tratado sobre
0 Fogo Cbsmico).

20. AMORTE FISICA E A ALMA

1. A morte se produz sob a direcdo do ego, ndo importa 0 quanto o ser humano possa ser
desconhecedor desta diregdo. Na maioria, este processo ocorre automaticamente, pois no momento em que
a alma retira a atencdo, a reacdo inevitavel no plano fisico é a morte, seja pela abstragdo dos fios duais, de
vida e de energia raciocinadora, seja pela abstracdo do fio de energia qualificado pela mentalidade, deixando
a corrente da vida ainda funcionando através do coracdo, mas sem nenhuma percepcdo inteligente. A alma
estd em outro lugar, ocupada em seu proprio plano e em seus proprios assuntos.

34



No caso dos seres humanos altamente desenvolvidos, muitas vezes encontramos um senso de
previsdo do periodo da morte; isto é incidental ao contato egoico e a percep¢do dos desejos do ego. As
vezes hd um conhecimento do dia exato da morte, junto com a conservagdo da autodeterminacdo até o
momento final da retirada. No caso dos iniciados ha muito mais do que isto. H& uma compreensdo
inteligente das leis de abstracéo, o que capacita aquele que efetua a transi¢do a se retirar conscientemente e
com plena percepcao vigilica do corpo fisico, e entdo atuar no plano astral. Isto implica na conservagédo da
continuidade da consciéncia, de maneira que ndo ha interrup¢do de continuidade entre o0 senso de percepcéao
no plano fisico e o estado posterior a morte. O homem se considera tal como era antes, embora sem um
mecanismo com o qual fazer contato no plano fisico. Permanece consciente dos sentimentos e pensamentos
daqueles que ama, embora ndo possa perceber nem ter contato com o veiculo fisico denso. Pode se
comunicar com eles no plano astral, ou telepaticamente através da mente, se todos estiverem em harmonia,
mas a comunicacao que requer o emprego dos cinco sentidos de percepcao estd necessariamente fora do
seu alcance. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. A morte agora € resultado da vontade da alma. Oportunamente sera resultado das vontades unidas
da alma e da personalidade e, quando isto acontecer, ndo haverd medo da morte. Reflitam sobre isto.
(Tratado sobre a Magia Branca)

3. O destino dos homens € morrer, pois todo homem deve morrer por instancia de sua propria alma.
Quando 0 homem alcancgar uma etapa superior de evolucao, ele se retirard do corpo fisico com deliberacdo
e uma clara escolha do momento certo. O corpo permanecera silente e sem alma, desprovido de luz, porém,
ileso e integro; entdo se desintegrard de acordo com o processo natural, e 0s &tomos que o constituem
voltardo para o “reservatorio dos entes que esperam”, até serem novamente requeridos para uso das almas
encarnantes. O processo entdo se repete, novamente, no aspecto subjetivo da vida, mas muitas almas ja
aprenderam a se retirar do corpo astral sem ficar sujeitas ao “impacto na névoa”, que é uma forma simbdlica
de descrever a morte de um homem no plano astral. Em seguida, ele se retira para o nivel mental e deixa a
carcaca astral para dilatar a névoa e aumentar sua densidade. (Cura Esotérica,)

4. Talvez seja preferivel (e muitas vezes é) deixar que a doenca faca o seu trabalho e a morte abra
para a alma a porta de saida do aprisionamento. Inevitavelmente chega o0 momento, para todos os seres
encarnados, em que a alma exige liberacdo do corpo e da vida da forma, e a natureza tem seus préprios e
sabios métodos para fazé-lo. Doenca e morte devem ser reconhecidas como fatores liberadores, quando se
produzem como resultado do momento certo escolhido pela alma. Os estudantes deverdo compreender que
a forma fisica € um aglomerado de a&tomos estruturados em organismos e, finalmente, em um corpo
coerente, o qual se mantém unido pela vontade da alma. Retrair essa vontade para o seu proprio plano ou
(como expressa a linguagem ocultista) “deixar que o olho da alma se vire para outra direcdo” faz que,
inevitavelmente, sobrevenham a doenca e a morte naquele ciclo. Nao se trata de um erro mental ou do
fracasso de reconhecer a divindade ou de sucumbir ao mal. Na realidade, é a dissolugdo da natureza forma,
em suas partes componentes e esséncia basica. A doenca é essencialmente um aspecto da morte. E o
processo pelo qual a natureza material e a forma substancial se preparam para a separacdo da alma. (Cura
Esotérica)

5. A extensao de vida oportunamente sera encurtada ou alongada, segundo a vontade das almas que
servem conscientemente e usam 0 mecanismo do corpo como instrumento para servir ao Plano. Com
frequéncia, nos dias de hoje, ha preservacdo de vidas na forma — tanto na velhice como na infancia — as
quais se poderia muito bem permitir a liberacdo. Elas ndo cumprem nenhum proposito Util e causam muita
dor e sofrimento as formas que a natureza ndo mais usaria e extinguiria (se Ihe fosse permitido atuar).
Observem estas palavras. Pela énfase excessiva ao valor dado a vida da forma, pelo medo universal da
morte — a grande transi¢cdo que todos devemos enfrentar — e pela nossa incerteza sobre a realidade da
imortalidade e devido ao nosso profundo apego a forma, detemos o processo natural e nos aferramos a vida,
que luta por se liberar, confinada em corpos muito inadequados para os propdsitos da alma. Ndo me
interpretem mal. N&o tenho a intencdo de dizer nada que seja incentivo ao suicidio. Mas digo sim, e o digo
com énfase, que a Lei do Carma muitas vezes fica em suspenso quando as formas se mantém em expressao
coerente, as quais deveriam ter sido descartadas, pois ndo servem a nenhum proposito util. Na maioria dos

35



casos, esta preservacao é imposta pelo grupo a que pertence o sujeito e ndo pelo préprio sujeito — muitas
vezes sendo um invalido inconsciente, um idoso, cujos mecanismos de contato e resposta estdo imperfeitos,
ou um bebé que ndo é normal. Tais casos sdo exemplos definidos da neutraliza¢do da Lei do Carma. (Cura
Esotérica)

6. Dois conceitos principais servirdo para esclarecer o tema da morte, que estamos tratando agora:
Primeiro, o grande dualismo sempre presente na manifestacdo. Cada dualidade tem sua propria expresséo,
é regida por suas proéprias leis e busca seus proprios objetivos. Porém — em tempo e espaco — fundem seus
interesses para beneficio de ambas, e juntas produzem a aparéncia de uma unidade. Espirito-matéria, vida-
aparéncia, energia-forca — cada um tem seu proprio aspecto emanante; cada um tem relagdo entre si, cada
um tem um objetivo mutuo temporario e assim, em unissono, produzem o fluxo eterno, o ciclico fluxo e
refluxo da vida em manifestacdo. Neste processo de relagdo entre Pai-Espirito e Mae-Matéria, o filho surge,
e durante a etapa infantil realiza seus processos de vida dentro da aura da mae, e embora identificado com
ela, procura sempre escapar do seu dominio. Quando chega a maturidade, o problema se intensifica e “a
atracdo” do pai comeca lentamente a neutralizar a atitude possessiva da mae, até que, finalmente, é rompido
o dominio exercido pela matéria ou mae sobre o filho (a alma). O filho, o Cristo-Menino, liberado da tutela
e das méaos protetoras da mae, vem a conhecer o Pai. Estou falando em simbolos.

Segundo: Todos 0s processos da encarnacdo, da vida na forma e da restituicdo (pela atividade do
principio morte), de matéria a matéria e de alma a alma, sdo implementados sob a grande Lei universal da
Atracdo. Podem imaginar uma época em que o processo da morte, claramente reconhecido e bem acolhido
pelo homem, seja descrito pela simples frase: Chegou a hora em que a forca atrativa da minha alma requer
gue eu abandone e restitua meu corpo ao lugar de onde veio”? Imaginem a mudanca na consciéncia humana,
quando a morte for considerada um simples ato de abandonar a forma”. (Cura Esotérica)

7. Quando consideramos a morte do corpo fisico, em seus dois aspectos, surge um pensamento: a
integridade do homem interno. Ele permanece. Esté intacto e desimpedido: é um agente livre no que diz
respeito ao plano fisico, e agora responde apenas a trés fatores predisponentes:

1. A qualidade do seu instrumental astral-emocional.
2. A condicdo mental em que vive habitualmente.
3. A voz da alma, muitas vezes pouco conhecida, mas, as vezes, muito conhecida e amada.

A individualidade ndo é perdida, trata-se da mesma pessoa, ainda presente no planeta. Desapareceu
apenas o gue era parte integrante da aparéncia tangivel do nosso planeta. Aquele que foi amado ou odiado,
que foi Gtil para a humanidade ou dependente dela, que serviu a raca ou foi um membro improdutivo, ainda
persiste, ainda esta em contato com o0s processos qualitativos e mentais da existéncia, e permanecera
eternamente — individual, qualificado pelo tipo de raio, parte do reino das almas e um alto iniciado por
direito proprio. (Cura Esotérica)

8. Doenca e morte sdo condi¢bes essencialmente inerentes a substancia; enquanto o homem se
identificar com o aspecto forma estara condicionado pela Lei de Dissolucéo. Esta lei, fundamental e natural,
rege a vida da forma em todos os reinos da natureza. Quando o discipulo ou iniciado esta se identificando
com a alma e o0 antahkarana esta construido por meio do principio vida, o discipulo sai do controle desta lei
universal e natural e usa ou descarta 0 corpo a vontade — pela demanda da vontade espiritual ou pelo
reconhecimento das necessidades da Hierarquia ou dos propositos de Shamballa. (Cura Esotérica)

9. Durante todo este periodo, uma encarnagéo sucede a outra e 0 processo bem conhecido da morte
continua acontecendo entre os ciclos de experiéncia. No entanto, as trés mortes — fisica, astral e mental —
procedem com um constante despertar do estado de percepc¢éo, a medida que a mente inferior se desenvolve;
0 homem deixa de deslizar — adormecido e desconhecedor — para fora dos veiculos etérico, astral e mental,
e cada morte se torna um evento como € a morte fisica.

36



Finalmente, chega 0 momento em que o discipulo morre com deliberagdo e em plena consciéncia e,
com real conhecimento, abandona seus distintos veiculos. Gradualmente a alma assume o controle e entdo
o discipulo produz a morte por um ato de vontade da alma, sabendo exatamente o que esta fazendo. (Cura
Esotérica)

10. A vida pode ser prolongada e muitas vezes é prolongada depois que a alma decidiu se retirar
para seu plano. A vida dos 4&tomos dos senhores lunares pode ser nutrida durante longo tempo, e isto
aumenta a angustia do homem espiritual, que se da conta do processo e da intencdo da sua alma. O que é
mantido vivo é o corpo fisico, mas o interesse do verdadeiro homem ja ndo esta mais enfocado nele. (Cura
Esotérica)

21. ACREMACAO E A LIBERACAO DA ALMA

1. Em termos ocultos, a cremacédo € necessaria por duas razfes principais. Acelera a liberacdo dos
veiculos sutis (que ainda envolvem a alma) do corpo etérico, produzindo assim a liberacdo em algumas
horas, em vez de alguns dias; € também um meio muito necessario de purificar o plano astral e impedir a
tendéncia do desejo de “se movimentar para baixo”, o que tanto prejudica a alma encarnante. (Cura
Esotérica)

2. Pela aplicacdo do fogo, todas as formas sdo dissolvidas; quanto mais rapidamente o veiculo fisico
humano for destruido, tanto mais rapido sera rompido seu aferro sobre a alma que se retira. Muitos
despropdsitos foram ditos na literatura teosofica atual sobre a equacdo tempo com relacdo a destruicao
sequencial dos corpos sutis. Diga-se, porém, que no momento em que a verdadeira morte é cientificamente
estabelecida (pelo médico ortodoxo encarregado do caso) e que se tenha determinado que nenhuma chispa
de vida permaneceu no corpo fisico, a cremagdo € possivel. Esta total ou verdadeira morte acontece quando
o fio da consciéncia e o fio da vida se retiram totalmente da cabeca e do coracdo. Ao mesmo tempo, uma
atitude de respeito e delicadeza tem seu justo lugar neste processo. A familia da pessoa falecida necessita
de algumas horas para se adaptar ao fato do iminente desaparecimento da forma externa e, em geral, amada;
também deve cumprir as formalidades exigidas pelo estado ou prefeitura. Este elemento tempo se destina
principalmente aos que ficam, aos vivos, e ndo ao morto. A pretensdo de que o corpo etérico ndo deve ser
cremado precipitadamente e a crenca de que ele deve deambular durante um periodo determinado de varios
dias, também ndo tém base real; para ele ndo ha nenhuma necessidade de adiamento. Quando o homem
interno se retira de seu veiculo fisico, retira-se simultaneamente do corpo etérico. E verdade que o corpo
etérico pode deambular por um longo periodo no “campo de emanacédo”, quando o corpo fisico € enterrado,
e que muitas vezes persistira até a total desintegracdo do corpo denso. O processo de mumificacdo, tal como
praticado no Egito, e 0 embalsamamento, tal como praticado no Ocidente, foram responsaveis pela per-
petuacdo do corpo etérico, as vezes durante séculos. E especialmente o caso quando a mimia ou a pessoa
embalsamada foi um individuo maligno durante a vida; o corpo etérico que paira, muitas vezes é “possuido”
por uma entidade ou forca maligna. E esta a causa dos ataques e desastres que com frequéncia perseguem
aqueles gue descobrem tumbas antigas e seus habitantes, mimias antigas, e as levam, elas e suas posses, a
luz. Onde a cremacdo € regra geral, ndo s6 ha a imediata destrui¢do do corpo fisico e sua restitui¢do a fonte
de substancia, como o corpo vital também é rapidamente dissolvido e suas forcas sdo arrastadas pela
corrente ignea para o reservatorio de energias vitais... Se for necessario esperar, devido a sentimentos da
familia ou a requisitos da prefeitura, a cremacgéo deveria ocorrer dentro das trinta e seis horas apds a morte;
quando ndo houver razdo para esperar, a cremacao pode ser corretamente permitida apos doze horas.
Contudo, é prudente esperar doze horas, para assegurar que se produziu a verdadeira morte. (Cura
Esotérica)

22. AREENCARNACAO

1. O aparecimento dos jivas encarnantes (vidas) no plano fisico seréa regido:

37



Primeiro, pelo impulso baseado na vontade-propésito da Vida que anima o conjunto de grupos
pertencentes a qualquer sub-raio ou a um dos sete grupos maiores.

Segundo, pelo impulso baseado na vontade, matizada pelo desejo, da Vida que anima o grupo egoico
de um homem.

Terceiro, pelo impulso baseado no desejo do Ego por se manifestar no plano fisico.

A medida que a identificacdo de um homem com seu grupo amadurece, o impulso do desejo se
modifica, até que, a certa altura, é substituido pela vontade grupal. Ao se meditar sobre isto, ficara evidente
que os Egos ndo vém a encarnacgdo cada um por sua vez, mas de acordo com o impulso grupal e, portanto,
em forma coletiva. (Tratado sobre o Fogo Cdsmico)

2. Vocé estabeleceu um ritmo mental que nada pode mudar, que serd um potente incentivo para
determinar o momento do seu retorno quando esta encarnacao chegar ao fim, e o tipo de veiculo que, como
alma, vocé construird, assim como a natureza da raca, nagao e o campo de servico que a alma sobrepairante
incumbira a personalidade. (Discipulado na Nova Era, Volume I1)

3. Ateoria da reencarnacao... esta se tornando cada vez mais popular no Ocidente; sempre foi aceita
no Oriente (embora com muitos acréscimos e interpretacdes insensatas). Esses ensinamentos foram t&o
distorcidos como os ensinamentos de Cristo, Buda e Shri Krishna por seus tedlogos de mente estreita e
limitada. Os fatos basicos de uma origem espiritual, de uma descida a matéria, de uma ascensdo por meio
de constantes encarnacdes na forma, até que essas formas sejam expressdes perfeitas da consciéncia
espiritual que mora internamente, e de uma série de iniciacfes, ao se aproximar do fim do ciclo de
encarnacdes, estdo sendo mais rapidamente aceitos e reconhecidos como nunca antes. (Cura Esotérica)

4. As almas avancadas e as que estdo desenvolvendo aceleradamente sua capacidade intelectual
retornam com grande rapidez, devido a resposta sensivel a atracdo que exercem as obrigaces, 0s interesses
e as responsabilidades ja estabelecidos no plano fisico...

O homem reencarna sem pressao de tempo. Encarna de acordo com as exigéncias da
responsabilidade carmica, sob a atracdo do que ele, como alma, iniciou, e devido a necessidade percebida
de cumprir obrigagdes instituidas; encarna também por um senso de responsabilidade e para cumprir 0s
requisitos impostos por um quebrantamento anterior de leis que regem as corretas relacbes humanas.
Quando estes requisitos, necessidades da alma, experiéncias e responsabilidades estiverem atendidos,
penetra permanentemente “na clara e fria luz de amor e vida”, e ndo mais necessita (no que lhe diz respeito)
da etapa infantil da experiéncia da alma na Terra. Esta livre das imposi¢des carmicas nos trés mundos, mas
se encontra ainda sob o impulso da necessidade carmica, que reclama dele 0 maximo servigo que esteja em
posicdo de prestar aqueles que ainda se encontram sob a Lei da Divida Carmica. Portanto, temos trés
aspectos da Lei do Carma, na medida que afetam o principio de renascimento. (Cura Esotérica)

(@) A Lei do Renascimento

1. Esta Lei € o principal corolario da Lei de Evolugdo. Nunca foi captada nem entendida de maneira
adequada no Ocidente e, no Oriente, onde é reconhecida como um principio regente da vida, ndo se mostrou
util, pois o efeito que exerce é de amortecimento, prejudicando o progresso. O estudante oriental considera
que ela lhe da muito tempo, e isso tem neutralizado o esfor¢o impulsionador para atingir o objetivo. O
cristdo comum confunde a Lei do Renascimento com o que chama de “transmigracdo das almas” e muitas
vezes acredita que a Lei do Renascimento significa que os seres humanos passam para corpos de animais
ou de formas inferiores de vida. N&o é assim, em absoluto. A medida que a vida de Deus progride por meio
de uma forma para outra, a vida nos reinos subumanos da natureza também avanca gradualmente, das
formas minerais para as formas vegetais e destas formas vegetais para formas animais; da etapa da forma
animal, a vida de Deus passa para o reino humano e se torna sujeita a Lei do Renascimento e ndo a Lei da
Transmigragéo. Para quem sabe alguma coisa sobre a Lei do Renascimento ou da Reencarnagéo, esse erro
parece um disparate.

38



A doutrina ou teoria da reencarnacao enche o cristdo ortodoxo de horror; apesar disso, fazendo a
ele a pergunta que os discipulos expuseram ao Cristo sobre o cego: “Mestre, quem pecou: este homem ou
seus pais, para que nascesse cego?” (Jo 9:2), negam as implicacBes, ou melhor, zombam ou se mostram
consternados...

Se o Cristo ensinar universalmente a meta das corretas relagbes humanas, a énfase de Seu
ensinamento serd, entdo, a Lei do Renascimento. Assim sera inevitavelmente, pois no reconhecimento desta
lei estara a solugéo de todos os problemas da humanidade e a resposta a muito do questionamento humano.

Esta doutrina sera uma das notas dominantes da nova religido mundial, assim como um agente
esclarecedor para melhor entendimento dos assuntos mundiais. Quando o Cristo esteve aqui antes, em
pessoa, enfatizou a realidade da alma e o valor do individuo. Disse aos homens que podiam ser salvos pela
vida da alma e pelo Cristo no interior do coracdo humano. Disse também que “ninguém pode ver o Reino
de Deus se ndo nascer de novo” (Jo 3:3). Somente almas podem atuar como cidadas deste Reino e foi essa
atuacdo privilegiada que Ele sustentou pela primeira vez diante da humanidade, dessa maneira dando aos
homens uma visao de uma possibilidade divina e de uma concluséo inalteravel para a experiéncia. Disse a
eles: “Portanto, sejam perfeitos como perfeito é o Pai celestial de vocés” (Mt 5:48).

Desta vez, Ele ensinard aos homens o método pelo qual esta possibilidade poderd ser um fato
consumado — por meio do constante retorno da alma encarnante a escola da vida na Terra, a fim de ser
submetida ao processo de aperfeicoamento, do qual Ele foi o exemplo relevante. E este o sentido do
ensinamento da reencarnacéo...

E preciso lembrar que praticamente todos 0s grupos e textos esotéricos enfatizaram de maneira
imprudente as encarnagdes passadas e a recuperacao das mesmas; recuperacao essa que € incapaz de
qualquer verificacao légica — qualquer um pode dizer e alegar o que quiser; o ensinamento se apoia em leis
imaginérias, que regeriam a equacgdo tempo e o intervalo entre as vidas, esquecendo-se de que o tempo é
uma faculdade da consciéncia cerebral e que, separado do cérebro, o tempo € inexistente; salientando
sempre uma apresentacdo ficticia das relacGes. O ensinamento (dado até agora sobre a reencarnacdo) fez
mais mal do que bem. Somente um fator permanece relevante: a existéncia da Lei do Renascimento agora
é debatida por muitos e aceita por milhares.

Além do fato de que ha esta lei, pouco sabemos e aqueles que sabem por experiéncia sobre a
natureza real deste retorno rejeitam enfaticamente os pormenores insensatos e improvaveis que 0S grupos
teosoficos e ocultistas expdem como fatos. A Lei existe; quanto aos mecanismos de sua atuacéo ainda nao
sabemos nada. Apenas poucas coisas exatas podem ser ditas sobre o tema e elas ndo admitem contestacéo.

1. A Lei do Renascimento é uma grande lei natural do nosso planeta.

2. E um processo instituido e sustentado nos termos da Lei da Evolucao.

3. Esté estreitamente relacionada e condicionada pela Lei de Causa e Efeito.

4. E um processo de desenvolvimento progressivo, habilitando o homem a avancar das
formas mais grosseiras de materialismo irracional a perfeicdo espiritual e a percepcao
inteligente, podendo assim se tornar membro do Reino de Deus.

5. Explica as diferengas entre os homens e — em conexdao com a Lei de Causa e Efeito

(denominada Lei do Carma no Oriente) — explica as diferentes circunstancias e atitudes
frente a vida.

39



6. E aexpressdo do aspecto vontade da alma e n&o resultado de decisdo de nenhuma forma;
é a alma em todas as formas que reencarna, escolhendo e construindo os veiculos fisico,
emocional e mental adequados com os quais aprender as proximas ligdes necessarias.

7. A Lei de Renascimento (no que se refere a humanidade) entra em atividade no plano da
alma. A encarnacdo é motivada e dirigida do nivel da alma no plano mental.

8. As almas encarnam em grupos, ciclicamente, nos termos da lei e a fim de estabelecerem
corretas relacbes com Deus e com os semelhantes.

9. O desenvolvimento progressivo, nos termos da Lei do Renascimento, € amplamente
condicionado pelo principio mental, pois “como 0 homem pensa em seu coragdo, assim
ele €”. Estas breves palavras merecem uma cuidadosa reflexao.

10. Nos termos da Lei do Renascimento, o homem desenvolve lentamente a mente, em
seguida a mente comega a controlar o sentimento, a natureza emocional e, finalmente,
revela a alma, sua natureza e ambiente ao homem.

11. Nessa altura de seu desenvolvimento, 0 homem comeca a trilhar o Caminho de Retorno
e a se orientar, gradualmente (apds muitas vidas) para o Reino de Deus.

12. Quando o homem — por meio de uma capacidade mental desenvolvida, de sabedoria, de
servigo pratico e de entendimento — aprendeu a nao pedir nada para o eu separado,
renuncia ao desejo pela vida nos trés mundos e é liberado da Lei do Renascimento.

13. Ele entdo tem consciéncia grupal, é consciente de seu grupo de alma e da alma em todas
as formas, alcancando — como Cristo postulou — a etapa de perfei¢éo cristica, chegando
a “medida da plenitude do Cristo” (Ef 4:13).

Nenhuma pessoa inteligente procurara ir além desta generaliza¢do. Quando o Cristo reaparecer,
nosso conhecimento sera mais verdadeiro e realista; vamos saber que estamos eternamente relacionados as
almas de todos os homens e que temos uma definida relagdo com aqueles que reencarnam conosco, que
estdo aprendendo conosco as mesmas licdes e que estdo vivenciando e experimentando conosco. Este
conhecimento comprovado e aceito regenerara as proprias fontes da nossa vida humana. Saberemos que
todas as nossas dificuldades e problemas sdo causados por deixarmos de reconhecer esta Lei fundamental,
com suas responsabilidades e obrigacOes; gradualmente aprenderemos a reger nossas atividades por seu
justo e restritivo poder. A Lei do Renascimento corporifica o conhecimento pratico que os homens precisam
hoje para conduzir bem e de maneira correta as suas vidas nos aspectos religioso, politico, econémico,
publico e privado e assim estabelecer corretas relacbes com a vida divina em todas as formas. (O
Reaparecimento do Cristo)

2. O primeiro postulado a se formular, e com o qual instruir o pablico em geral, € de que todas as
almas encarnam e reencarnam sob a Lei do Renascimento. Dai que cada vida ndo somente é uma
recapitulacdo das experiéncias anteriores, como também s&o reassumidas antigas obrigacdes, restabelecidas
antigas relagdes, € uma oportunidade de saldar dividas antigas, de fazer os devidos reparos e progredir, de
despertar qualidades profundamente assentadas, reconhecer antigas amizades e inimizades, solucionar
detestaveis injusticas e explicar o que condiciona 0 homem e faz dele o que é. Assim é a lei que agora clama
por um reconhecimento universal e que, quando for compreendida pelas pessoas reflexivas, ajudara a
resolver os problemas da sexualidade e do matriménio. (Psicologia Esotérica, Volume I)

3. A estrutura da nova psicologia deve ser inevitavelmente construida sobre a premissa de que uma
sO vida ndo € a Unica oportunidade do homem de alcangar a integracdo e a perfeicdo. A grande Lei de
Renascimento deve ser aceita, e entdo se entendera que é, em si mesma, o agente liberador em qualquer
momento de crise ou problema psicoldgico. O reconhecimento de que existem outras oportunidades, e um

40



senso estendido do fator tempo, séo tranquilizadores e de grande ajuda para muitos tipos de mente. O valor
interpretativo serd iluminador, a medida que o paciente captar o fato de ter passado por crises, em que pode
comprovar, por meio de seu instrumental atual, ter alcancado a integracdo, garantindo a vitdria sobre o
ponto de crise em andamento e o dificil conflito. A luz que isto verte sobre as relacdes e 0 ambiente servira
para estabilizar seu proposito e fazé-lo compreender a inevitabilidade da responsabilidade. Quando esta
grande Lei for compreendida em suas verdadeiras implicacdes, e ndo interpretada em termos da atual
apresentacéo infantil, 0 homem aceitara a responsabilidade de viver reconhecendo diariamente o passado,
compreendendo o proposito do presente e olhando para o futuro. Assim diminuird muito a crescente
tendéncia ao suicidio que a humanidade estd demonstrando. (Psicologia Esotérica, Volume 1)

4. A psicologia deve reconhecer com o tempo:
1. A realidade da existéncia da alma, o agente integrador, o Eu.
2. A Lei da Oportunidade ou do Renascimento.
3. A natureza da estrutura interna do homem e sua relacdo com a forma externa tangivel.

E interessante observar que praticamente todo ensinamento dado em relag&o ao renascimento ou &
reencarnacao enfatizou o aspecto fenoménico material, ainda que sempre se tenha referido mais ou menos
de forma casual as aquisicOes espirituais e mentais na escola da vida neste planeta, de uma encarnacéo para
outra. Pouca atencdo foi dada a verdadeira natureza da percepcéo em desenvolvimento e ao crescimento da
consciéncia interna do verdadeiro homem; raras vezes ou hunca se destaca a compreensdo adquirida em
cada vida, a respeito do mecanismo de contato e o resultado da crescente sensibilidade ao ambiente (os
unicos valores que concernem ao Eu). (Psicologia Esotérica, Volume 1)

5. Parece que até agora apenas duas regras sao postuladas em conexdo com o retorno de um Ego a
encarnagdo fisica. A primeira é que por ndo haver alcangado a perfeicéo, a alma deve retomar e continuar
0 processo de aperfeicoamento na Terra. A segundo é que o impulso que predispde o Ego a tal atividade é
alguma forma de desejo insatisfeito. Esses dois enunciados sdo validos em parte e genéricos em efeito, mas
sdo apenas verdades parciais ou incidentais a verdades maiores, que o0s esoteristas ainda ndo perceberam
nem observaram com exatiddo. S8o de natureza secundaria e estdo expressas em termos dos trés mundos
da evolucao humana, da intencédo da personalidade e dos conceitos sobre tempo e espaco. Basicamente, ndo
é 0 desejo que impulsiona o retorno, mas a vontade e o conhecimento do Plano. Também nédo é a
necessidade de alcancar a perfeicdo final que impele o Ego a experiéncia na forma, porque o Ego ja é
perfeito. O principal incentivo é sacrificio e servi¢co para essas vidas menores que dependem da inspiracdo
superior (que a alma espiritual pode dar) e a determinacdo de que elas também podem alcancar status
planetarios equivalentes ao da alma que se sacrifica...

Tenham isso sempre em mente ao estudarem o tema do renascimento. Os termos renascimento e
reencarnacao sao enganosos. “Impulso ciclico”, “repeticéo inteligente, plena de propésito” e “consciente
inalacdo e exalag&o” descreveriam com mais exatiddo este processo cosmico. Contudo, é dificil captar esta
ideia, porque € necessario possuir a capacidade de se identificar com Aquele que assim respira — 0 Logos

planetario — portanto, o tema deve permanecer relativamente confuso até tomar a iniciacdo. Em termos
esotéricos, 0 ponto de maior interesse reside no fato de que o renascimento grupal acontece a todo
momento, e que a encarnagdo do individuo é concomitante a este grande acontecimento. Isto tem sido em
grande parte ignorado ou deixado de lado, devido ao interesse intenso e egoista na experiéncia e vida
pessoais, evidenciado nas inumeras especulacdes sobre o retorno do individuo, exposto nos pretensos livros
ocultistas atuais, a maioria dos quais sendo inexata e, portanto, sem importancia. (Astrologia Esotérica)

6. Os trés principais processos regidos pela Lei do Renascimento sdo:

41



1. O Processo de Restituicao, que rege o periodo de abstragdo da alma do plano fisico e de seus dois aspectos
fenoménicos, o corpo fisico denso e o0 corpo etérico. Diz respeito a Arte de Morrer.

2. O Processo de Eliminacgdo, que rege o periodo de vida da alma humana depois da morte e nos outros
dois mundos da evolugdo humana. Diz respeito a eliminagdo do corpo astral-mental, pela alma, para que
fique “pronta para permanecer livre em seu proprio lugar”.

3. O Processo de Integracédo, que trata do periodo em que a alma liberada se torna novamente consciente
de si como o0 Anjo da Presenca e € reabsorvida no mundo das almas, entrando assim em um estado de
reflexdo. Posteriormente, sob o impacto da Lei da Necessidade ou Divida Carmica, a alma se prepara de
novo para outra descida a forma. (Cura Esotérica)

7. Quando estas duas fases da Arte de Morrer terminam, a alma desencarnada fica livre do controle
da matéria; esté purificada (temporariamente pelas fases de Restituicdo e Eliminacdo) de toda contaminagéo
pela substancia. Isto acontece ndo por meio de alguma atividade da alma na forma, a alma humana, mas
como resultado da atividade da alma em seu proprio plano, abstraindo a fracéo de si mesma que chamamos
de alma humana. E principalmente o trabalho que efetua a alma sobrepairante; ndo é realizado pela alma
na personalidade. A alma humana, durante esta etapa, s6 responde a atracdo ou forca atrativa da alma
espiritual quando esta — com deliberada intencdo — extrai a alma humana das envolturas que a aprisionam.
Mais adiante —a medida que os processos evolutivos vao se processando e a alma controla a personalidade
cada vez mais — a alma, dentro das envolturas que a aprisionam, produzira — consciente e intencionalmente
— as fases da morte. Nas primeiras etapas, esta liberacdo ser4 promovida com a ajuda da alma espiritual
sobrepairante. Depois, quando o homem viver no plano fisico como alma, ele mesmo — em plena con-
tinuidade de consciéncia — realizaréd os processos de abstracédo, e entdo (com propésito dirigido) “ascendera
ao lugar de onde veio”; € o reflexo, nos trés mundos, da divina ascensdo do Filho de Deus perfeito. (Cura
Esotérica)

(b) Imortalidade

O espirito no homem € imorredouro; perdura, progredindo de um ponto para outro e de uma etapa para
outra no Caminho da Evolucdo, desenvolvendo constante e sequencialmente os atributos e aspectos divinos.
Esta verdade necessariamente envolve o reconhecimento de duas grandes leis naturais: a Lei do
Renascimento e a Lei de Causa e Efeito. As igrejas do Ocidente recusaram-se oficialmente a reconhecer a
Lei do Renascimento e, deste modo, se desviaram para um impasse teolégico e para uma situacdo dificil,
para a qual ndo ha saida possivel. As igrejas do Oriente enfatizaram excessivamente estas leis, de maneira
que uma atitude negativa e inativa frente a vida e seus processos, baseada na oportunidade que se renova
constantemente, controla as pessoas. O cristianismo enfatizou a imortalidade, mas fez a felicidade eterna
dependente da aceitacdo de um dogma teoldgico: Professe a verdadeira fé crista e viva eternamente em um
fastuoso céu; recuse-se a aceitar a fé cristd, sendo um cristdo professo negativo, e va para um inferno
indescritivel — inferno surgido da teologia do Antigo Testamento e da apresentacdo de um Deus cheio de
odio e ressentimentos. Ambos 0s conceitos sao hoje repudiados por todas as pessoas sensatas, sinceras,
reflexivas. Ninguém com um real poder de raciocinio ou com uma real crenga em um Deus de amor aceita
0 céu dos eclesiasticos nem deseja ir para la. Aceitam ainda menos o “lago que arde com fogo e enxofre”
ou a eterna tortura a qual o Deus de amor supostamente condena todos que ndo creem nas interpretacoes
teoldgicas da ldade Média, dos fundamentalistas modernos ou dos homens de igreja irracionais que
procuram — por meio da doutrina, do medo e da ameaga — manter as pessoas alinhadas com os antigos e
obsoletos ensinamentos.

A verdade essencial reside em outra parte. “O que o0 homem semear, isso colherad”, é a verdade que deve
ser novamente enfatizada. Nestas palavras, Sao Paulo nos expressa o antigo e verdadeiro ensinamento da
Lei de Causa e Efeito, no Oriente denominada Lei do Carma. A isto agrega, em outro trecho, o preceito
“opere a sua propria salvacdo” e — como isso contradiz o ensinamento teoldgico e, como nao e possivel
fazé-lo em uma Unica vida — implicitamente respalda a Lei de Renascimento e faz da escola da vida uma
experiéncia recorrente até que o homem tenha cumprido o mandado do Cristo (e isto se refere a todos 0s

42



homens): “Sede, pois, perfeitos, como vosso Pai no Céu é perfeito”. Pelo reconhecimento dos resultados
da acdo — bons ou maus — e por voltar a viver constantemente na Terra, 0 homem alcanca finalmente “a
medida da estatura da plenitude do Cristo”.

A realidade desta divindade inata explica o impulso no coragdo de todo homem por melhorar,
adquirir experiéncia, progredir, por uma realizacdo crescente e por seu constante avango para a longinqua
altura que visualizou. Ndo ha outra explicacdo para a capacidade do espirito humano de despontar da
escuridao, do mal e da morte, e entrar na vida e no bem. Esta elevacéo € a inabalavel histéria do homem.
Algo esta sempre acontecendo na alma humana que projeta 0 homem para mais perto da Fonte de todo o
bem, e nada na Terra pode deter este progresso para mais perto de Deus. (Os Problemas da Humanidade).

2. A realidade da imortalidade est4 hoje na iminéncia de comprovacéo cientifica; a realidade da
sobrevivéncia de determinado fator ja foi provada, embora o que foi demonstrado como sobrevivente, ao
que parece, ndo seja em si, intrinsecamente, imortal. A natureza real da alma e a realidade da sobrevivéncia
da alma e de sua vividade eterna seguem juntas e ainda nao foram provadas cientificamente; no entanto,
sdo conhecidas e aceitas hoje como verdades por milhdes de homens e por muitos intelectuais que — a
menos que se trate de histeria e fraude coletivas — ja tém sua existéncia corretamente conjecturada. (O
Reaparecimento do Cristo)

3. Dos complexos de céu ou inferno das atuais crencas religiosas... derivou, automaticamente, a
ideia de uma entidade permanente chamada alma, que podia desfrutar do céu ou sofrer no inferno, segundo
a vontade de Deus e como resultado de suas a¢des durante sua forma humana. A medida que as formas do
homem aumentavam em sensibilidade e se refinavam cada vez mais sob a influéncia da Lei de Selecdo e
de Adaptacdo; a medida que a vida grupal se tornava mais profunda e a integracdo grupal se aprimorava;
que o patrimonio historico, tradicional e artistico se enriquecia e deixava sua marca, assim cresciam as
ideias sobre Deus e similarmente as ideias sobre a alma e 0o mundo, os conceitos do homem sobre a realidade
se enriqueciam e se aprofundavam, de maneira que hoje estamos diante do problema da heranca de
pensamentos que atestam um mundo de conceitos, ideias e intui¢fes que tratam do imaterial e do intangivel,
e que declaram uma crenca milenar na alma e sua imortalidade, para a qual ndo ha uma real justificativa.
Ao mesmo tempo, a ciéncia nos demonstrou que s6 podemos realmente saber com certeza do mundo
tangivel dos fendmenos, com suas formas, mecanismos, tubos de ensaio, laboratérios e dos corpos dos
homens “assombrosa e maravilhosamente feitos”, diversificados e diferentes. Estes, de forma misteriosa,
produzem pensamentos, sonhos e imaginacgdes, 0s quais, por sua vez, encontram expressao nos projetos
formulados no passado, presente e futuro, ou no campo da literatura, da arte e da ciéncia, ou na simples
vida cotidiana do ser humano comum que vive, ama, trabalha, se diverte, tem filhos, se alimenta, ganha
dinheiro e dorme.

E depois? O homem desaparece no nada, ou, em algum lugar, alguma parte dele (até agora invisivel)
continua vivendo? Este aspecto sobrevive durante algum tempo e depois por sua vez desaparece, ou ha um
principio imortal, uma entidade sutil intangivel que tem existéncia, no corpo ou fora dele, e que é o Ser
imutavel e imortal? A crenca neste Ser tem sustentado incontaveis milhdes no transcurso das épocas. E a
alma uma ficgdo da imaginagdo e a ciéncia ja refutou satisfatoriamente a sua existéncia? E a consciéncia
uma fungéo do cérebro e do sistema nervoso associado, ou aceitaremos a ideia de um morador consciente
na forma? O poder de nos tornarmos conscientes e de reagirmos ao nosso ambiente tem origem na natureza
do corpo, ou hd uma entidade que observa e age? Esta entidade é distinta e separavel do corpo, ou é resultado
do tipo de corpo e da vida, e assim persiste depois que 0 corpo desaparece, ou desaparece com ele e se
perde? Ha somente matéria ou energias em constante movimento provocando os aparecimentos dos homens
que reagem por sua vez e expressam a energia que aflui através deles cega e inconscientemente, sem ter
existéncia individual? Ou sdo todas teorias parcialmente veridicas, e chegaremos a compreender realmente
a natureza e o ser do homem somente na sintese de todos eles e na aceitacdo das premissas gerais? Nao
seria possivel que os pesquisadores cientistas de orientagdo mecénica estejam certos em sua concluséo
sobre 0 mecanismo e a natureza da forma, e que os pensadores espiritualmente orientados que postulam
uma entidade imortal também estejam certos? Talvez esteja faltando algo que elimine a lacuna entre as

43



duas posi¢des. E possivel que possamos descobrir algo que vincule o mundo intangivel do verdadeiro ser
com o mundo tangivel (assim denominados) da vida da forma?

Quando a humanidade tiver certeza da sua divindade e imortalidade e tiver adquirido conhecimento
sobre a natureza da alma e o reino no qual a alma atua, sua atitude em relacéo a vida diaria e aos assuntos
em curso passarao por tal transformacdo que veremos verdadeiramente surgir um novo céu e uma nova
terra. Esta entidade central, dentro de cada forma humana, sendo reconhecida e sabendo-se o que
essencialmente €, e sua divina persisténcia estabelecida, necessariamente veremos o comeco do reinado da
Lei divina na Terra — uma lei imposta sem resisténcia nem rebelido. Esta reacdo benéfica se produzira
porgue os pensadores da raga se fusionardo em uma percepcao geral da alma e uma consequente consciéncia
grupal permitird ver o propdsito subjacente a atuacao da lei. (Psicologia Esotérica, Volume | --- Consulte
também a secdo “O Problema da Imortalidade neste mesmo livro).

(© Devachan

1. Devachan. Estado intermediério entre duas vidas terrenas, no qual o Ego entra depois de ter se
separado de seus aspectos ou envolturas inferiores. (Nota de rodapé: Tratado sobre o Fogo Cdsmico)

2. O devachan é um estado de consciéncia que reflete, na vida da Personalidade, aquele estado
elevado que chamamos de consciéncia nirvanica, e que é fomentado pela acdo egoica. Ndo é mais do que
um palido reflexo nas unidades separadas (e, portanto, matizado pelo prazer egoista e separatista) da
condicdo grupal denominada nirvanica. Nesse elevado estado de consciéncia, cada identidade separada,
embora passivel de autorrealizacdo, compartilha da realizacdo grupal, e é onde esta a beatitude para a
unidade. A separacdo deixa de ser sentida, sendo conhecidas apenas a unido e a unicidade essencial.
Portanto, como se pode deduzir prontamente, ndo ha devachan para o selvagem nem para 0 homem pouco
evoluido, pois ndo cabe a eles, nem tém eles mentalidade para compreendé-lo; a isto se deve a rapidez com
que tornam a encarnar e a brevidade do periodo em pralaya. Em tais casos, o Ego, em seu préprio plano,
pouco tem a assimilar no residuo das encarnaces, e por isso o principio vida se retrai rapidamente da forma
mental, o que resulta no impulso do Ego para reencarnar quase imediatamente.

Quando a vida da personalidade tiver sido plena e rica, mas ainda ndo tenha alcancado a etapa em
que o eu pessoal possa colaborar conscientemente com o Ego, a personalidade atravessa periodos
nirvanicos, cuja duracdo depende do interesse na vida e da capacidade do homem de meditar sobre suas
experiéncias. Mais tarde, quando o Ego domina a vida da personalidade, 0 homem se interessa por coisas
mais elevadas, e 0 nirvana da alma se torna a sua meta. Ja ndo lhe interessa o devachan. Portanto, quem se
encontra no Caminho (seja no Caminho de Provacdo ou de Iniciacdo), como regra geral, ndo vai ao
devachan, a encarnacao imediata tornando-se a regra no girar da roda da vida que desta vez é viabilizada
pela colaboracdo consciente do Eu pessoal com o Eu divino ou Ego. (Tratado sobre o Fogo C6smico)

3. Esta experiéncia (Devachan) tem sido muito mal-entendida. Prevalece a ideia geral que, depois
de ter se desprendido dos corpos astral e mental, 0 homem entra em uma espécie de estado de sonho, no
qual torna a experimentar e considerar acontecimentos passados a luz do futuro e atravessa um periodo de
repouso, algo assim como um processo digestivo, em preparacdo para empreender um novo nascimento.
Esta ideia € um tanto errada, porgue o conceito tempo ainda governa as apresentacoes teosoficas da verdade.
Mas, compreendendo-se que o tempo é desconhecido fora da experiéncia no plano fisico, todo o conceito
relativo ao Devachan se esclarece. A partir do momento da total separacao dos corpos fisico denso e etérico,
e a medida que o processo de eliminacéo é empreendido, 0 homem é consciente do passado e do presente;
quando a eliminacdo é total e chegou 0 momento de fazer contato com a alma e o veiculo manésico esta
em processo de destrui¢do, ele se torna imediatamente consciente do futuro, pois a predicdo € uma
habilidade da consciéncia da alma, da qual o homem participa temporariamente. Portanto, o passado, 0
presente e o futuro sdo vistos como um s@; o reconhecimento do Eterno Agora se desenvolve gradualmente
de encarnacdo em encarnagdo e durante o continuo processo de renascimento. Trata-se de um estado de
consciéncia (caracteristica do estado normal do homem evoluido) que pode ser denominado devachanico.
(Cura Esotérica)

44



(d)  Apropriacdo das Envolturas pelo Ego

1. A manifestacdo do corpo etérico em tempo e espaco contém em si o que foi chamado
esotericamente de “dois momentos de esplendor”. Temos, primeiro, 0 momento anterior a encarnacao
fisica, quando a luz que desce (trazendo vida) se enfoca com toda sua intensidade em torno do corpo fisico
e estabelece uma relacdo com a luz inata da propria matéria, que existe em cada atomo de substancia. Esta
luz enfocada se concentra em sete regides do seu circulo intransponivel, criando assim sete centros maiores
que controlardo sua expressdo e existéncia no plano externo, esotericamente falando. E um momento de
grande esplendor, é quase como se um ponto de luz palpitante irrompesse em chama, e como se dentro
dessa chama os sete pontos de luz intensificada adquirissem forma. E um elevado ponto na experiéncia da
vinda a encarnacdo, que precede o nascimento fisico por um breve periodo de tempo. E o que determina a
hora do nascimento. A fase seguinte do processo, tal como vista pelo clarividente, é a etapa de
interpenetracdo, durante a qual “os sete se tornam os vinte e um e, em seguida, 0s muitos”; a substancia
luz, o aspecto energia da alma, comeca a permear o corpo fisico, e o trabalho criador do corpo etérico ou
vital é concluido. O primeiro reconhecimento disto no plano fisico é o “som”, proferido pela crianca recém-
nascida. E o climax do processo. O ato da criacio pela alma esta entdo concluido; uma nova luz brilha em
um lugar escuro. (Cura Esotérica)

2. Em todo o trabalho de construcdo de formas ocorrem certas oportunidades muito essenciais que
dizem respeito muito mais ao Ego do que as envolturas, embora a acdo reflexa entre o eu pessoal inferior e
0 superior seja tdo estreita que sdo quase inseparaveis...

Muitas vezes se passa por alto que o caminho de encarnacdo nao é rapido, mas que o Ego desce
muito devagar e gradualmente toma posse dos seus veiculos; quanto menos evoluido é o homem, mais lento
€ 0 processo. Consideramos aqui o periodo que transcorre depois que o Ego deu o primeiro passo para a
descida e ndo o tempo que decorre entre duas encarnacgdes. Esta tarefa de passagem de um plano para fins
de encarnacdo assinala uma crise definida, caracterizada pelo esforco da vontade em sacrificio, da
apropriagédo da substancia em amor e sua energizacdo em atividade.

...0 Ego cessa seu trabalho de sobrepairar e, em algum periodo entre o quarto e o sétimo ano, faz
contato com o cérebro fisico da crianca. Um evento similar ocorre com os veiculos etérico, astral e mental.
(Tratado sobre o Fogo Césmico)

3. Aos sete anos, e novamente na adolescéncia, 0 Ego “assume o controle” e aos vinte e um anos
este dominio pode ser ainda mais firme. Por outro lado, a medida que passam as vidas, o Ego (em relacao
ao ser humano) controla seus veiculos e assim os submete aos seus propdsitos de maneira mais plena e
eficaz. (Tratado sobre o Fogo Cdsmico)

4. O término desse ciclo pode ser longo ou curto, de acordo com o0s propdsitos envolvidos; pode
abranger apenas uns poucos anos ou um século. Antes do sétimo ano, a vitalidade do elemental fisico
constitui amplamente o fator determinante. A alma esta entdo enfocada no corpo etérico, mas ndo utilizando
plenamente todos 0s centros; exerce apenas um brando controle pulsante e uma ténue atividade
impulsionadora — suficiente para manter a consciéncia, vitalizar os diversos processos fisicos e iniciar a
manifestacdo do carater e as inclinagdes, as quais vao se acentuando cada vez mais até os vinte e um anos,
guando estabilizam no que chamamos de personalidade. No caso dos discipulos, o controle da alma sobre
0S centros etericos sera mais potente desde o inicio da existéncia fisica. Por volta dos quatorze anos, a
qualidade e a natureza da alma encarnada e sua idade aproximada ou experiéncia estdo determinadas, 0s
elementais fisico, astral e mental estdo sob controle e a alma, o homem espiritual que mora internamente,
ja determina as tendéncias e escolhas da vida. (Cura Esotérica)

(e) Os Ciclos da alma

1. Procuro me estender sobre a experiéncia ciclica de uma alma em encarnagdo, indicando o
aparente fluxo e refluxo do seu desenvolvimento.

45



O ciclo mais relevante de toda alma € o de entrar na encarnagéo e retornar ao centro do qual partiu.
Segundo o ponto de vista, assim serd a compreensdo deste fluxo e refluxo. Esotericamente é possivel
considerar que ha almas “buscando a luz da experiéncia” e que se viram para a expressao fisica e que ha
outras “buscando a luz da compreensdo” e assim se retiram do reino do esfor¢o humano para forjarem o
caminho para a consciéncia da alma e se tornarem “moradoras na luz eterna”. Sem ponderar sobre o
significado desses termos, os psicologos perceberam esses ciclos e denominam determinados individuos de
extrovertidos e outros de introvertidos. Assim assinalam o fluxo e refluxo da experiéncia individual,
analogia da diminuta vida, com os grandes ciclos da alma. As entradas e saidas na rede da existéncia
encarnada séo os grandes ciclos de toda alma individual. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. As ciéncias ocultas enfatizam a lei ciclica e... um crescente interesse pela Ciéncia da Manifestacdo
Ciclica.

... Muitas vezes a morte parece despropositada; isso se deve a que ndo se conhece a intengédo da
alma; os acontecimentos passados, através do processo da reencarnacao, ainda sdo um enigma; as antigas
hereditariedades e ambientes sdo ignorados e o reconhecimento da voz da alma ainda ndo se desenvolveu
de maneira geral. Sdo questBes, porém, que estdo as vésperas de reconhecimento; a revelacdo esta a
caminho, e para isso estou assentando os fundamentos. ... Procurem chegar a um novo Viés sobre o tema e
ver a lei, o proposito e a beleza da inten¢do, por trds do que até agora tem sido um terror e grande temor.
(Cura Esotérica)

(f) A idade da alma

1. Uma das primeiras coisas que o discipulo tem de aprender é o julgamento correto da a idade
relativa da alma dos seus associados; logo descobrira que varia. Entdo aprendera a reconhecer aqueles cuja
sabedoria e conhecimento ultrapassam os seus, a colaborar com aqueles que estdo com ele no Caminho e a
trabalhar para aqueles aos quais pode ajudar, mas cujo status evolutivo ndo iguala o seu. O arquétipo
consagrado da sua vida pode entdo assumir formas definidas e ele pode comecar a trabalhar com
inteligéncia. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

2. A alma ndo tem idade e pode usar seu instrumento se este for apropriado e acessivel. Vocé esta
muito determinado e muito preocupado consigo mesmo para conseguir o desapego necessario para o Servico
mundial? Cabe a vocé descobrir e provar para si mesmo. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

(@  As Almas que Despertam

A maioria das almas da familia humana vem a encarnagdo obedecendo ao anseio ou desejo de
adquirir experiéncia, sendo a atracdo magnética do plano fisico o fator determinante e decisivo. Como
almas, sdo orientadas para a vida terrena. As almas que despertam ou as que (ocultamente falando) “voltam
asi”, vém a experiéncia da vida fisica apenas vagamente conscientes de outra e superior “forca de atracédo”.
N&o tém, pois, uma orientagdo definida para o plano fisico, como a maioria dos seus semelhantes. Estas
almas que estdo despertando sdo aquelas que, as vezes, podem ser influenciadas para retardar ou adiar sua
entrada na vida fisica, a fim de condicionar os processos da civilizagao, ou podem ser convencidas a acelerar
sua entrada na vida para que assim estejam disponiveis como agentes para tal processo condicionador. Dito
processo ndo é implementado por elas por meio de uma atividade determinada e inteligentemente
considerada, mas sim viabilizada naturalmente pelo simples efeito de viverem no mundo e ali tentarem
alcangar os objetivos da vida. Desta maneira condicionam seu ambiente por meio da beleza, do poder ou
da influéncia de suas vidas, e muitas vezes elas préprias sdo inconscientes do efeito que produzem. Ficara
evidente, portanto, que as mudancgas necessarias em nossa civilizacdo podem ser implementadas de maneira
rapida ou lenta, segundo seja 0 nUmero daqueles que vivem como almas em treinamento.

Estas almas entrantes, gracgas ao entendimento altamente desenvolvido de que dispdem e ao poder
da sua “vontade obstinada”, com frequéncia produziram devastacdo em diversas dire¢cdes. Contudo, se

46



pudéssemos observar como fazem Aqueles que estdo do lado interno e estivéssemos em posicdo de
comparar a luz que a humanidade atual possui com a que possuia ha duzentos ou trezentos anos,
apreciariamos 0s enormes avangos realizados, evidentes no fato do aparecimento de um grupo de “almas
condicionadoras” sob 0 nome de Novo Grupo de Servidores do Mundo, que se tornou possivel desde 1925.
Elas agora podem encarnar, gracas ao trabalho ja realizado por esse grupo de almas que aceleraram sua
encarnacao sob o impulso da Hierarquia. As palavras condicionar e condicionador sdo usadas aqui com
muita frequéncia porque séo bastante adequadas para indicar a funcdo. Estas almas, devido ao seu grau de
evolucdo, a sua etapa de desenvolvimento, a sua capacidade de ser impressionada com a ideia grupal e com
o Plano, podem vir a encarnagdo e comecar, mais ou menos, a executar o Plano e a evocar uma resposta ao
mesmo na consciéncia humana. Estéo, pois, em posic¢ao de “preparar o caminho para a vinda do Senhor”.
Esta Gltima frase é simbdlica e indicativa de um determinado nivel de cultura espiritual na humanidade.
Ditas almas sdo as vezes vagamente conscientes da sua magna tarefa e, na maioria dos casos, inconscientes
do seu destino qualificador. Como almas, e sob a guia da Hierarquia e antes de encarnar, sdo conscientes
do impulso de “ir e ajudar o aflito planeta e, assim, liberar os prisioneiros mantidos em cativeiro pelo desejo
inferior” (como expde O Antigo Comentario); mas, uma vez tomada a vestimenta de carne, também
desaparece essa consciéncia e, em seu cérebro fisico, ndo sdo conscientes do que suas almas se propuseram.
Permanece apenas 0 anseio de realizar certas atividades especificas. O trabalho, porém, prossegue.

Poucas almas encarnam por vontade e decisao proprias; elas trabalham com claro conhecimento e
empreendem a tarefa imediata. Sdo as pessoas-chave de qualquer época e os fatores psicologicamente
determinantes em qualquer dado periodo historico. Sdo as que marcam o ritmo e realizam o trabalho
pioneiro; atraem para si 0 6dio e 0 amor do mundo; trabalham como Construtores ou Destruidores e, com
o0 tempo, retornam ao seu lugar de origem levando consigo o proveito da vitdria, sob a forma da liberdade
que conquistaram para si ou para outros. Falando em sentido psicoldgico, carregam as cicatrizes infligidas
pelos opositores, mas detém a certeza de que desempenharam com éxito a tarefa que Ihes foi atribuida.

O numero de pessoas do primeiro grupo, agora em encarnagao, aumentou notavelmente no século
passado, razdo pela qual podemos esperar o rapido desenvolvimento das caracteristicas da entrante era
aquariana. (Psicologia Esotérica, Volume I1).

23. AS CARACTERISTICAS DA ALMA

1. Apenas a alma tem um entendimento direto e claro do proposito criador e do plano.

N

Apenas a alma, cuja natureza é amor inteligente, é possivel confiar o conhecimento, 0s
simbolos e as formulas necessarios para o correto condicionamento do trabalho mégico.

3. Apenas a alma tem a capacidade de trabalhar nos trés mundos simultaneamente e, ainda
assim, permanecer desapegada e, portanto, liberada do carma dos resultados do trabalho.

4. Apenas a alma ¢é verdadeiramente consciente do grupo e motivada por um propdsito puro e
altruista.
5. Apenas a alma, com o “olho aberto da visdo” pode ver o fim desde o inicio e é capaz de manter

com firmeza a real imagem da consumacao final. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. Uma personalidade potente pode atuar em qualquer campo de expressdo humana e seu trabalho
merecera o qualificativo de espiritual, desde que seja baseado em um idealismo elevado, no maior bem para
0 maior nimero e no esforco de autossacrificio. Idealismo, servico grupal e sacrificio, sdo caracteristicas
das personalidades que estdo se tornando mais sensiveis ao aspecto da alma, cujas qualidades sdo
conhecimento, amor e sacrificio...

47



As caracteristicas mais destacadas das personalidades que ainda ndo estdo centradas ou controladas
pela alma sdo dominéncia, ambicao, orgulho e falta de amor pelo todo, embora muitas vezes amem aqueles
gue sdo necessarios para elas ou para o seu bem-estar. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. A vontade de aco, sensivel, determinada e dindmica do aspirante devotado deve se transformar
em proposito imperturbavel, potente e sereno da alma, atuando através do discipulo. A alma é flexivel na
adaptacdo, mas indesvidvel em objetivo. Da mesma maneira, a vivida e fanatica devocao a uma pessoa ou
ideal deve ceder lugar ao amor nobre e imutavel da alma — o amor da sua alma pelas almas dos outros.
Temos aqui um indicativo para vocé e seu futuro sucesso. Acho que vocé compreendera a partir do que
estou falando. Molde a sua vida de acordo com o impulso da alma e desloque-se do reino do desejo e
aspiracdo elevados para o do proposito firme e da indesviavel adesédo a realidade. (Discipulado na Nova
Era, Volume I)

@ Inclusividade

Inclusividade é a caracteristica destacada da alma, o Eu, seja a alma de um homem, a natureza
sensivel do Cristo cdsmico ou a anima mundi, a alma do mundo. A inclusividade tende para a sintese e é
possivel observar como atua em um ponto definido da realizacdo do homem, porque inclui em sua natureza
todas as aquisicBes dos ciclos evolutivos anteriores (em outros reinos da natureza e em ciclos humanos
anteriores), além da potencialidade de maior inclusividade futura. O homem é o macrocosmo do
microcosmo. As aquisicdes e as propriedades peculiares dos outros reinos da natureza lhe pertencem,
porque foram convertidas em faculdades da consciéncia. Entretanto, ele esta envolvido (e é parte) por um
macrocosmo ainda maior, e deve ser cada vez mais consciente desse Todo maior. Que a palavra
Inclusividade guie os seus pensamentos. (Psicologia Esotérica, Volume I1)

(b)  Amor
1. A natureza da alma é amor e vontade-para-o-bem. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

2. A personalidade desenvolve o amor gradualmente por meio das etapas do amor ao eu, pura,
simples e totalmente egoista, 0 amor a familia e aos amigos, aos homens e mulheres, até chegar a etapa do
amor a humanidade ou a consciéncia do amor grupal, caracteristica predominante do Ego. Um Mestre de
Compaixao ama, sofre junto e permanece com os de sua classe e seus achegados. O Ego desenvolve
gradualmente do Amor a humanidade ao amor universal — um amor que expressa ndo somente amor a
humanidade, mas também a todas as evolucdes dévicas e a todas as formas de manifestacao divina. Amor
na personalidade é amor nos trés mundos; amor no Ego é amor no sistema solar e tudo que ele contém,
enguanto que o amor na Ménada demonstra uma medida do amor cosmico, abarcando muito do que ha fora
de todo o sistema solar...

Na realidade, a Lei do Amor nada mais é do que a Lei do sistema que se demonstra em todos 0s
planos. O amor foi 0 motivo impulsionador para a manifestacdo, e € o que mantém tudo em sequéncia
ordenada; o amor carrega tudo pelo caminho de retorno ao seio do Pai e, oportunamente, aperfeicoa tudo
que ha. E o amor que constroi as formas que embalam temporariamente a vida interna oculta, e é o amor a
causa da desintegracdo dessas formas e sua total destruicdo, para que a vida possa progredir. O amor se
manifesta em cada plano como um impulso que direciona a Ménada evolucionante para a sua meta e o
amor é a chave do reino dévico e a razao da fusao, oportunamente, dos dois reinos no divino Hermafrodita.
O amor atua através dos raios concretos na construcdo do sistema e da estrutura que abriga o Espirito, e 0
amor atua por intermédio dos raios abstratos para o desenvolvimento pleno e potente dessa divindade
inerente. O amor demonstra, por meio dos raios concretos, 0s aspectos da divindade que conformam a
personalidade que oculta o Eu uno; o amor se demonstra por intermédio dos raios abstratos, expandindo na
méaxima medida o reino de Deus interno. O amor, nos raios concretos, leva ao caminho do ocultismo; o
amor nos raios abstratos leva ao caminho do mistico. O amor conforma as envolturas e inspira a vida; o
amor faz com que a vibracdo logoica avance, tudo carregando em seu caminho e tudo levando a perfeita
manifestacdo. (Tratado sobre o Fogo Cdsmico)

48



3. Possui conhecimento. Necessita amar mais. Quando digo “amor”, me refiro ao amor da alma, ndo
ao afeto, a emogdo ou ao sentimento. Significa o profundo amor sem apego, que pode afluir através da
personalidade, liberando-a da limitada expressdo e procurando que aflua ao mesmo tempo ao meio
ambiente.

Como liberar o aspecto amor da sua alma? Pela meditacdo e certas medidas préticas... A
autocomiseracdo deve ceder lugar ao interesse compassivo pelos demais — os do seu proprio lar, suas
relacGes comerciais e aqueles com 0s quais entra em contato, que a vida e o destino lhe proporcionaram. O
isolamento deve ceder lugar a colaboracédo, ndo a colaboragdo for¢ada, mas um desejo espontaneo de estar
com os demais e compartilhar com eles os processos do dever esotérico vivo e amoroso. Reflita
profundamente sobre esta ultima frase. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

4. Para a alma ndo ha luz nem escuriddo, somente existéncia e amor... Nao ha separacdo, somente
identificacdo com o coracgéo de total amor; quanto mais amarem, mais amor pode chegar aos outros através
de vocés. As cadeias do amor unem o mundo dos homens e 0 mundo das formas, constituindo a grande
cadeia da Hierarquia. O esforc¢o espiritual que lhes é pedido é o de se desenvolverem em um centro vibrante
e potente desse Amor fundamental e universal. (Discipulado na Nova Era, Volume 11)

5. “Que a minha alma, cuja natureza € amor e sabedoria, dirija 0s acontecimentos, impulsione a acdo
e guie todas as minhas palavras e atos”. (Discipulado na Nova Era, VVolume 11)

6. “Que o amor da alma atraia e a luz da alma dirija todos aqueles que procuro ajudar. Assim a
humanidade sera salva por mim e por todos os afiliados a Hierarquia”. (Discipulado na Nova Era, Volume

1)

7. O correto apego libera 0 amor da alma, e somente o amor aplicado de maneira consciente,
inteligente e deliberada pode apoiar o0 éxito do trabalho. (Discipulado na Nova Era, Volume II)

8. “Nada pode ofuscar o amor que flui entre minha alma e eu, o pequeno eu. Nada pode se interpor
entre meus irmaos e meu eu. Nada pode impedir o fluxo de forca entre minha alma e eu, entre meus irmaos
e minha alma, entre o Mestre de minha vida e eu, Seu discipulo consagrado”. (Discipulado na Nova Era,
Volume I1)

9. A raca alcangou um ponto em que os homens de boas intencdes, de algum real entendimento e
uma certa emancipa¢do do amor pelo ouro (maneira simbodlica de falar sobre o espelhismo da
materialidade), estdo revertendo o desejo para o dever, as responsabilidades, o efeito sobre os outros e a
compreensdo sentimental da natureza do amor. O amor, para muitas pessoas, para a maioria, de fato, ndo é
amor realmente, mas uma mescla de desejo de amar e desejo de ser amado, mais a disposi¢do de realizar
qualquer coisa para demonstrar e evocar este sentimento e, em consequéncia, para se sentir mais confortavel
em sua propria vida interna. O egoismo das pessoas que desejam ser altruistas € grande. Portanto, diversos
sentimentos se convergem em torno do sentimento ou desejo de demonstrar as caracteristicas amaveis e
agradaveis, que evocarao a correspondente reciprocidade para o pretenso doador de amor ou servidor, que
ainda esta completamente envolto pelo espelhismo do sentimento.

E aquele pretenso amor, baseado maiormente na teoria do amor e do servigo, que caracteriza tantas
relagbes humanas, como as que existem, por exemplo, entre marido e mulher e pais e filhos. Sob o
espelhismo do sentimento por eles, e pouco conhecendo sobre 0 amor da alma, que € livre e também deixa
0s outros livres, vagueiam em uma densa bruma, muitas vezes arrastando com eles aqueles que desejam
servir, esperando receber afeto reciproco. Estudem a palavra “afeto” e verdo seu verdadeiro significado.
Afeto ndo é amor, mas aquele desejo que expressamos mediante um esforco do corpo astral, essa atividade
afetando nossos contatos; ndo é a auséncia de desejo espontanea da alma que nao pede nada para o eu
separado. Este espelhismo do sentimento aprisiona e confunde toda boa gente do mundo, impondo-lhes

49



obrigacdes que ndo existem e produzindo um espelhismo que oportunamente deve ser dissipado pela
entrega do amor verdadeiro e desinteressado. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

10. Esta energia de Amor € a energia que constitui a for¢a de coesao e unido, que mantém unido o
universo manifestado ou forma planetaria, e é responsavel por todas as relagdes; € a energia que é a alma
de todas as coisas ou de todas as formas, come¢ando com a anima mundi até chegar ao seu ponto maximo
de expressdo na alma humana, que é o fator constitutivo do quinto reino da natureza, o Reino de Deus ou
das Almas. A compreensdo desta poténcia humana vem a medida que o individuo estabelecer contato com
a propria alma e uma relacdo estavel com ela; torna-se entdo uma personalidade fusionada com a alma.
(Telepatia e o Veiculo Etérico)

11. Ao amor espiritual verdadeiro, como a alma o conhece, sempre se pode confiar poder e
oportunidades, pois ele jamais traird essa confianca. (A Exteriorizacdo da Hierarquia)

(©) Alegria e Felicidade

1. Cultive a felicidade, sabendo que a depressdo, a investigacdo excessivamente doentia das
motivacdes e a exagerada susceptibilidade a critica dos outros levam a um estado em que o discipulo se
torna quase indtil. A felicidade se baseia na confianca no Deus interno, na adequada apreciacdo do tempo
e no autoesquecimento. Tome todas as coisas boas que possam acontecer como créditos para difundir
contentamento e ndo se rebele contra a alegria e o prazer do servigo prestado, supondo que seja indicativo
de que algo ndo anda bem. O sofrimento sobrevém quando o eu inferior se rebela. Controle esse eu inferior,
elimine o desejo e tudo sera alegria. (Iniciagdo Humana e Solar)

2. Para aqueles que lutam, perseveram e aguentam, a alegria é dupla quando ocorre a materializacao.
Os contrastes Ihes trardo alegria, pois conhecendo o passado de trevas, desfrutardo a luz da realizacdo e
possuirdo a alegria do companheirismo experimentado e comprovado; 0s anos terdo demonstrado quem séo
os associados escolhidos e, na comunidade do sofrimento, o vinculo se fortalecera; o contentamento da paz
gue sobrevém a vitoria sera de vocés; para o fatigado guerreiro, os frutos do empreendimento e o descanso
sdo duplamente doces; obterdo a alegria de participar no plano dos Mestres, e sera correto tudo aquilo que
o0s associe a Eles mais estreitamente; a alegria de ter ajudado a consolar um mundo necessitado, de ter
levado luz as almas ensombrecidas, de ter curado em alguma medida as chagas da dor do mundo, Ihes
pertencera, e na consciéncia de ter empregado bem os dias e com a gratiddo das almas salvas vem a mais
profunda de todas as alegrias — a que um Mestre experimenta quando exerce um papel decisivo na elevacéo
de um irm&o um pouco mais na escala da evolugéo. E esta a alegria que se estende diante de todos vocés —
e ndo esta muito distante. Portanto, trabalnem ndo pela alegria, mas nesta direcdo; ndo pela recompensa,
mas pela necessidade interna de ajudar; ndo pela gratidao, mas pelo impulso que se manifesta por perceber
a visdo e compreender a parte que a vocés compete desempenhar para trazer esta visdo a Terra.

Ajudard muito saber diferenciar entre felicidade, alegria e beatitude:

Primeiro, felicidade, que tem assento nas emog0es e é uma reacdo da personalidade.

Segundo, alegria, ¢ uma qualidade da alma, entendida na mente quando ha o alinhamento.

Terceiro, beatitude, que é a natureza do Espirito, sobre o qual toda especulacdo é inutil, até que a
alma compreenda a sua unicidade com o Pai. Esta realizagdo se segue a uma etapa anterior, na qual o eu
pessoal se unifica com a alma. Portanto, especulacdo e analise com relagdo a natureza da beatitude séo
improdutivas para 0 homem comum, cujas metaforas e terminologias sdo forgcosamente pessoais e
relacionadas ao mundo dos sentidos. O aspirante se refere a sua felicidade ou a alegria? Se a esta Ultima,
deve ser efeito da consciéncia e solidariedade grupais, da unicidade com todos os seres e, afinal, nem pode
ser interpretada em termos de felicidade. A felicidade acontece quando a personalidade atende as condi¢des
que satisfazem uma ou outra parte da sua natureza inferior; quando ha uma sensacéo de bem-estar fisico,
de contentamento com o proprio ambiente, com as personalidades circundantes ou de satisfacdo com as
oportunidades e contatos mentais. Felicidade € a meta do eu separado.

50



No entanto, quando procuramos viver como almas, ndo levamos em conta a satisfagdo do homem
inferior, sentimos alegria em nossas relacdes grupais e nas condi¢des que levam a uma melhor expressao
das almas daqueles com os quais nos colocamos em contato. Levar alegria a outros, a fim de produzir
condicdes pelas quais possam se expressar melhor, podera exercer um efeito fisico quando procuramos
melhorar suas condi¢cGes materiais, ou um efeito emocional quando a nossa presenca lhes traz paz e os
eleva, ou um resultado intelectual quando os estimulamos a pensar com clareza e compreensdo. Em nds,
porém, o efeito é de alegria, pois a nossa agdo foi altruista e desinteressada e sem relacdo com as
circunstancias ou o estado social do aspirante...

Parece superficial, como também um paradoxo ocultista dizer que em meio de uma profunda aflicdo
e infelicidade da personalidade é possivel conhecer e sentir a alegria da alma. No entanto, assim ¢, e esta
deve ser a meta do estudante. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. Seja feliz, meu irm&o. Aprenda a sentir alegria — uma alegria baseada no conhecimento de que a
humanidade sempre triunfou e tem avancado e progredido, apesar dos aparentes fracassos e da destruicdo
das civilizagdes passadas; uma alegria fundada na inquebrantavel crenca de que todos os homens sdo almas
e que os “pontos de crise” sdo fatores de utilidade comprovada para atrair o poder da alma, tanto no homem
individual como em uma racga ou em toda a humanidade; uma alegria relacionada com a bem-aventuranca
que caracteriza a alma em seu préprio nivel, onde o aspecto forma da manifestacdo ndo domina. Reflita
sobre estes pensamentos e lembre-se de que vocé esta estabelecido no centro do seu Ser e, portanto, pode
ver o0 mundo verdadeiramente e sem visdo limitada; vocé pode permanecer imperturbavel, conhecendo o
fim desde o principio e sabendo que o amor triunfara. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

4. Também serd bom cultivar a alegria que nos traz forca. Ndo é hora para melancolia, desespero
nem depressao. Se abrirem espaco para eles, vao se tornar pontos focais negativos e destrutivos em seu
ambiente. Se creem realmente que a vida espiritual é fundamental no mundo de hoje; se acreditam que a
divindade guia 0 mundo; se captam realmente o fato de que todos os homens sdo seus irméaos e que todos
nés somos filhos do mesmo Pai, e se estdo convencidos de que o coracdo da humanidade é sadio, estas
ideias ndo sdo suficientemente potentes para nos manter firmes em meio a um mundo em mudanca? (A
Exteriorizacdo da Hierarquia)

(d) A Participacao

1. O principio de Partilha, que no futuro deve reger as relagcdes econdmicas, € uma qualidade ou
energia da alma. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

2. A coparticipacdo ashramica é uma das grandes compensacdes do discipulado. Por meio dela é
possivel “suportar ocultamente” maior luz. Gostaria que refletissem sobre esta frase. Grande forca unida
pode ser levada ao servigo do Plano e é possivel captar o significado oculto das palavras: “Minha forca é
como a forga de dez, pois meu coragio é puro”*. A forca perfeita do Ashram (simbolizada pelo nimero 10)
fica disponibilizada para o discipulo cuja pureza de coragdo o tenha habilitado a penetrar no Ashram; seu
conhecimento se transmuta mais rapidamente em sabedoria, a medida que sua mente é submetida a acéo
do entendimento superior d’Aqueles com os quais esta associado; gradualmente, comeca a contribuir com
sua propria cota de luz e entendimento para aqueles que acabam de ingressar e para aqueles que sao seus
iguais. (Discipulado na Nova Era, Volume II)

(e) A Solidao

1. Esteja preparado para a solido. E a lei. Quando um homem se dissocia de tudo que diz respeito
aos seus corpos fisico, astral e mental e se centraliza no Ego, sobrevém uma separacdo temporaria, que
deve ser suportada e atravessada, e que o leva, em um periodo posterior, a estabelecer um vinculo mais
estreito com todos que estdo associados com ele por meio do carma de vidas passadas, do trabalho grupal

IN. do T.: palavras do poeta inglés Alfred Tennyson, 1809-1892.
51



e da atividade do discipulo (realizada, de inicio, quase inconscientemente), de reunir aqueles através dos
quais devera trabalhar mais tarde. (Iniciagdo Humana e Solar)

2. A solidédo é uma das primeiras coisas que indica a um discipulo que ele esta sendo preparado para
a iniciacdo. E evidente, portanto, que a soliddo a que me refiro ndo deriva da debilidade de carater que
rechaca o semelhante, nem de uma natureza indiferente ou desagradavel, nem a nenhuma forma de
autointeresse tdo acentuado que antagonize outras pessoas. Grande parte da soliddo na vida do discipulo é
por sua culpa e pode repara-la se aplicar as medidas de autodisciplina corretas, e deve aplica-las, porque
concernem a personalidade e nada tenho a fazer com suas personalidades. Estou me referindo a soliddo que
se produz quando o discipulo aceito se converte em discipulo consagrado e sai da vida de concentragdo no
plano fisico e de identificacdo com as formas de existéncia nos trés mundos, achando-se no ponto
intermediério entre 0 mundo dos assuntos externos e 0 mundo interno de significados. Sua primeira reacdo
é de que esta sozinho; rompeu com o passado; abriga muitas esperancas, mas nao esta seguro do futuro.
Sabe que 0 mundo tangivel ao qual est4 acostumado deve ser substituido pelo intangivel mundo de valores,
implicando em um novo senso de proporcao, uma nova escala de valores e novas responsabilidades. Cré
que tal mundo existe e segue adiante valente e teoricamente, mas durante algum tempo ele é totalmente
intangivel; descobre uns poucos que pensam e sentem como ele, e possui somente o embrido do infalivel
mecanismo de estabelecer contato. Esta se soltando da consciéncia de massa da qual fazia parte, mas ainda
ndo encontrou o grupo no qual, a seu tempo, sera conscientemente absorvido. Portanto, esta sé e se sente
arido e despojado. Alguns de vocés sentem essa soliddo; poucos, por exemplo, alcangaram a etapa em que
se consideram parte definida e integrante do grupo; apenas dois ou trés de vocés compreendem — transitoria
e fugazmente as vezes — o estreito vinculo com o Ashram; a sua atitude é mais de esperanca, acoplada a
ideia de que as limita¢es fisicas o impedem de compreender tudo o que na realidade ha em conexdo com
suas aflicdes internas. Irmédos meus, esse sentimento de soliddo é somente outra forma de autoconsciéncia
e de indevido interesse em si mesmo e (& medida que progredirem no Caminho) verdo que desaparecera.
Em consequéncia, quando se sentirem sos, aprendam a considerar isso como um espelhismo ou iluséo e
uma limitacdo que devem superar. Comecem a atuar como se isso ndo existisse. Gostaria que mais
discipulos aprendessem o valor de atuar “como se”. N&o ha tempo para se sentirem sos nesses dias, pois
ndo ha tempo para pensar em si mesmos. (Discipulado na Nova Era, Volume II)

3. Ndo tema a soliddo. A alma que ndo pode se manter s6 nada tem para dar. (Discipulado na Nova
Era, Volume I1)

4. Todos os discipulos tém que passar pela revelacdo de um determinado tipo de solidao espiritual;
trata-se de uma prova daquele desapego oculto que todo discipulo deve dominar. (Discipulado na Nova
Era, Volume I1)

5. Nesta soliddo ndo ha morbidez alguma, ndo ha retraimento rigoroso, nem nenhum aspecto de
separatividade. Ha apenas o “lugar onde o discipulo permanece, desapegado e sem medo, e naquele lugar
de total quietude chega o Mestre e desaparece a soliddo™. (Discipulado na Nova Era, Volume 11)

U] A Indiferenca Espiritual

1. O que é indiferenca? ... Na realidade, significa adotar uma atitude neutra para aquilo que se
considera 0 ndo-eu. Implica em negar que haja similaridade; assinala o reconhecimento de uma distin¢éo
béasica; significa a recusa de se identificar com tudo que néo seja a realidade espiritual, até onde é percebido
e sabido em um ponto dado em tempo e espaco. E, portanto, algo muito mais forte e vital do que
normalmente se entende quando a palavra é usada. E uma desaceitagao ativa, sem nenhuma concentragao
no que € repudiado. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

2. A segunda sugestdo é cultivar a indiferenca — aquela indiferenca espiritual que ndo presta atencédo
indevida ao corpo fisico, as disposi¢des de animo e de sentimento nem as ilusdes mentais. O corpo existe
e deve receber o cuidado correspondente; as disposi¢cOes de &nimo e de sentimento sdo potentes e
desgastantes, e delas advém grande parte do seu desconforto fisico. Lide com elas sem combaté-las, mas

52



substituindo-as por outros interesses, ignorando-as e tratando-as com indiferenca, até que morram por falta
de atencéo e sejam exauridas lentamente. Vocé presta atencdo demais as coisas nao essenciais. (Discipulado
na Nova Era, Volume I)

3. Quando o discipulo aprendera que a atitude de ‘ndo me importa’ e certa forma de indiferenca séo
um dos caminhos mais rapidos para liberar o Eu das demandas da personalidade? Esta atitude de ‘ndo me
importa’ nao é a que afetara a atitude do discipulo para outras pessoas. E a atitude da personalidade pensante
e integrada do discipulo frente ao corpo astral ou emocional. Assume a posi¢éo de que ndo tem importancia
alguma aquilo que produz dor ou angustia ao corpo emocional. Estas reacdes sdo simplesmente aceitas,
vividas e toleradas sem deixar que se convertam em limitagdes. Os discipulos fariam bem em refletir sobre
0 que acabo de dizer. Todo o processo se baseia na crenca profundamente arraigada da persisténcia do Ser
imortal nas formas da alma e da personalidade. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

9) Impessoalidade

Quando um homem est4 comecando a viver como alma e sua consciéncia se afastou do mundo da
ilusdo, ele entdo podera ser atil. A primeira licdo que deve aprender € o sentido dos valores em tempo e
espaco, e saber gque trabalhamos com almas e ndo nutrimos a personalidade.

Estas palavras parecem muito severas para vocés? Neste caso, isso quer dizer que ainda estdo um
tanto autocentrados e enamorados da propria alma individual, que ndo fizeram o devido contato com ela, e
talvez ndo tenham sentido dela nada mais do que a vibracdo. Ainda ndo tém a real visdo da necessidade do
mundo que os liberard da ambicdo pessoal e dara liberdade para trabalhar como nos fazemos (no lado
subjetivo) sem pensar no eu ou na felicidade espiritual, sem nenhum desejo de qualquer tarefa
autonomeada, nenhuma ansia por pomposas promessas de triunfos futuros e sem nenhuma pretensao
imperativa pelo compassivo contato com aqueles de consciéncia mais avangada que a nossa. Se isto esta
além da sua compreensdo, reconhecam e compreendam gue nao ha culpa. Indica apenas o terreno em que
estdo e que a ilusdo do plano astral ainda os escraviza e 0s leva a colocar as reagdes da personalidade na
frente da realizacdo grupal. Enquanto caminharem neste plano e atuarem neste nivel de consciéncia, ndo é
possivel atrai-los conscientemente para 0 grupo dos Mestres nos niveis mentais. Ainda sdo muito
destrutivos e pessoais; tenderiam a prejudicar o grupo e causar dificuldades e (pelo estimulo grupal), veriam
coisas com uma clareza para a qual ainda ndo estdo preparados, e com isso ficariam abalados. Precisam
aprender a aceitar as licdes contidas na aceitacdo da orientacdo da prépria alma e a trabalhar com harmonia
e impessoalidade no plano fisico com o grupo ou grupos a que o destino os impulsionou. Quando
aprenderem a licdo do autoesquecimento, quando ndo buscarem nada para o eu separado, quando
permanecerem firmes sobre seus proprios pés e buscarem ajuda internamente, quando a tendéncia da sua
vida for pela colaboracdo, entdo passardo da etapa do Observador para a do Comunicador. Isto ocorrera
quando for possivel confiar em que comunicardo somente o que é impessoal e verdadeiramente construtivo,
e que ndo nutrirdo a natureza emocional nem satisfardo os desejos do eu. (Psicologia Esotérica, Volume 1)

(h) Desapego

1. E preciso adquirir aquele desapego interno e divino de quem vé a vida em sua real perspectiva.
O homem torna-se entéo livre, sem se afetar por nada do que possa ocorrer. A atitude ideal para vocé é a
do Observador, que de maneira alguma se identifica com o que acontece nos planos fisico e emocional, e
cuja mente € um limpido refletor da verdade, a verdade percebida intuitivamente, porque ndo ha reagdes
mentais violentas nem respostas emocionais. Os veiculos de percepcao estdo passivos e, portanto, nada
impede a atitude correta. Alcancando esse estado de consciéncia, vocé podera ensinar com poder e, ao
mesmo tempo, possuird o que deve ensinar. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

2. Vocé estad aprendendo a se desapegar das pessoas e das méos pegajosas daquelas presencas
exigentes que clamam por sua atencdo na vida delas. Esta liberacdo deve aumentar a medida que se esforca
por atender de maneira perfeita a necessidade dos que o circundam e, a0 mesmo tempo, vocé deve continuar
com poder crescente, desapegando-se da fixacdo interna dessas pessoas sobre vocé. Elas ndo devem chegar

53



até a fortaleza interna da sua alma, onde vocé deve aprender a permanecer, desapegado e sem medo.
(Discipulado na Nova Era, Volume 1)

3. Um dos problemas que todos os discipulos sinceros tém que solucionar € aprender a viver como
se 0 corpo fisico ndo existisse. Com isso quero dizer que uma atitude mental interna deve neutralizar as
limitacGes e impedimentos que o corpo fisico impde sobre a expressdo da consciéncia livre, espiritual,
frente & vida e as circunstancias que constituiram a principal licdo nesta encarnacéo especifica. (Discipulado
na Nova Era, Volume I)

4. Uma das primeiras licbes que todo discipulo deve aprender é o desenvolvimento do desapego
interno que o habilitara a ser absorvido na consciéncia do irmao e assim saber e determinar a melhor
maneira de ajuda-lo e estimula-lo para um renovado autoesforgo. Deve também cultivar a verdadeira
humildade que o obrigara a dar tudo o que tem no servico abnegado e depois esquecer o que deu de si
mesmo, ndo se considerando como um fator no caso. Somente quando o desapego e a humildade estiverem
presentes, um discipulo podera servir realmente. Portanto, cultive essas qualidades e continue dando de si
mesmo em servico. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

5. Viva sempre acima do seu corpo fisico; ignorando como se sente e procurando permanecer, tanto
guanto possivel, com a consciéncia vigilica fusionada e harmonizada com a da alma. Mesmo que ndo a
sinta, saiba que ela ali esta.

Pergunto-me, meu irmao, se é possivel fazé-lo ver que a vida de isolamento espiritual de nenhuma
maneira é isolamento pessoal. Chegar a este estado do ““ser isolado” € para vocé solucionar muitos dos seus
problemas. O isolamento produz a indiferenca emocional em relacdo ao ambiente e as pessoas, mas trata-
se de uma indiferenca espiritual baseada no desapego e no desapaixonamento espirituais. Quando presente,
as obrigacOes e os deveres sdo cumpridos, mas ndo ha identificacdo com as pessoas nem com as
circunstancias. A alma permanece livre, desapegada, sem medo e ndo € regida pelo que existe nos trés
mundos. Esta é a verdadeira indiferenca espiritual. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

6. Seja apegado as almas, meu irm&o, mas desapegado das personalidades. As almas curam e ajudam
as personalidades uns dos outros. As relacdes da personalidade exaurem e desvitalizam. (Discipulado na
Nova Era, Volume 1)

7. O fracasso de ser desapegado. Vocé se liga aos que ama, e as aferradoras mdos do amor podem
impedir o progresso — ndo s6 o seu como também daqueles a quem ama. Compreende isso? Ao vive e amar
com 0S que convivem com Vocé, ja se perguntou alguma vez: eu os fortaleco como almas, a fim de que
facam frente a vida e prestem servico? Seu amor, seu insistente e possessivo amor aos que reuniu
estreitamente ao seu redor no processo carmico da vida, impede que os ame intensa e realmente... Peco-
Ihes que seu amor seja mais real. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

8. Mantenha sempre a atitude do Observador na cabeca. Desta maneira, 0 desapego da alma
aumentara, enquanto se desenvolve e multiplica o apego da alma as almas. (Discipulado na Nova Era,
Volume I)

9. O discipulo aprende oportunamente a saber ser, acima de tudo (quando encarnado), o diretor das
forcas: ele as dirige da altura do Observador divino e através da obtencéo do desapego. Muitas vezes ja lhes
falei dessas coisas antes. Estas verdades, para vocés, sdo apenas trivialidades do ocultismo, mas, se
pudessem compreender o pleno significado do desapego e permanecer serenos, como o Diretor que observa,
ndo haveria mais nenhuma ac&o inutil, nenhum erro e nem falsas interpretaces, nenhum andar ocioso pelos
atalhos da vida diaria, ndo veriam 0s outros com uma visao distorcida e preconceituosa e — acima de tudo
— ndo haveria uso imprdprio de forcas. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

54



(i) Liberdade

1. Sinta-se livre, meu irmdo, mas esteja bem seguro de que n&o exige liberdade porque a afiliacéo
grupal o aborrece. Quanto mais a alma controla a personalidade, menos se preocupara com 0s problemas
de isolamento e liberdade. Sinta-se livre, mas esteja bem seguro de que néo exige essa liberdade porque a
constante disciplina do treinamento ocultista irrita um temperamento ainda essencialmente mistico. Quanto
mais a alma o controla, tanto mais a sua mente despertard e o sentimento (no sentido pessoal) se
desvanecera. Sinta-se livre, mas assegure-se de que ndo demanda liberdade porque a sensacdo de que
fracassou ao organizar seu tempo e submeter sua personalidade a um viver ritmico fere o seu orgulho.
Quanto mais a sua alma o controla, mais seguramente aprendera a usar o tempo como uma responsabilidade.
(Discipulado na Nova Era, Volume 1)

2. Vezes seguidas, ao longo do Caminho, o discipulo se rebelara contra o controle e caird novamente
no espelhismo de sua suposta liberdade. Pode se liberar do controle da personalidade. Pode se liberar do
controle das personalidades. Porém, nunca pode se liberar da Lei do Servico e da constante interacdo entre
homem e homem e alma e alma. Ser livre significa permanecer na clara e limpida luz da alma, que basica
e intrinsecamente é consciéncia grupal. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

() Serenidade

Ja assinalei o quanto é dificil o processo de absorver um novo discipulo em um Ashram, pois €
preciso ensinar a ele a progredir gradualmente da periferia da consciéncia grupal para o centro. Cada passo
adiante deve ser observado cuidadosamente pelo Mestre, a fim de proteger o Ashram de toda atividade
perturbadora. Somente quando o discipulo alcanga a “serenidade oculta” tem autorizacdo para se enfocar
permanentemente dentro da aura grupal, e isso acontece quando se torna consciente da vibragéo especifica
e peculiar da aura do Mestre. Dai, como poderemos ver, a necessidade de serenidade.

Assinalaria que serenidade e paz ndo sdo a mesma coisa. A paz deve ser sempre temporaria e se
refere a0 mundo do sentimento e as condicdes suscetiveis de perturbacdo. E essencial para 0 progresso e
um acontecimento inevitavel que cada passo adiante seja marcado por perturbacGes, pontos de crise e caos,
substituidos depois (quando manejados com éxito) por periodos de paz. Mas esta paz ndo é serenidade, e 0
discipulo so tera autorizacdo para morar dentro da aura do Mestre quando a serenidade tiver substituido a
paz. Serenidade significa aquela calma profunda, desprovida de perturbacdes emocionais, que caracteriza
o discipulo que esta enfocado na “mente mantida firme na luz”. A superficie da sua vida pode se achar (do
ponto de vista mundano) em estado de violenta ebuli¢cdo. Tudo 0 que estima e aprecia nos trés mundos,
pode estar se desmoronando ao seu redor mas, apesar disso, ele se mantém firme, equilibrado na consciéncia
da alma, e as profundezas de sua vida permanecem imperturbaveis. Néo se trata de insensibilidade nem de
uma forcada autossugestdo, como também ndo € uma capacidade de exteriorizar a consciéncia de tal
maneira que os acontecimentos individuais sejam ignorados. E a intensidade do sentimento transmutado
em compreensao enfocada. Quando isto for alcangado, o discipulo tem o direito de viver dentro da aura do
Mestre. Nada resta nele que obrigue o Mestre a desviar a atencéo dos esforcos vitais para a insignificante
tarefa de ajudar o discipulo. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

(k)  Calma Interna

1. Tenha paciéncia. A resisténcia € uma das caracteristicas do Ego. O Ego persiste porque sabe que €
imortal. A personalidade esmorece porque sabe que o tempo € curto.

Para o discipulo nada ocorre que ndo esteja previsto no plano, e quando as motivagdes e a Unica aspiracdo
do coracdo sé@o o cumprimento da vontade do Mestre e 0 servico a raga, 0 que acontece tem em si as
sementes da proxima empresa e também contém o ambiente necessario para o proximo passo. Temos nisso
muito esclarecimento e também aquilo em que o discipulo pode se apoiar quando a visdo se anuvia, a
vibracdo fica mais baixa do que talvez devesse estar e o raciocinio se embaca em razdo dos miasmas
oriundos das circunstancias do plano fisico. Em muitos discipulos, certas coisas que aparecem no corpo

55



astral baseiam-se em antigas vibragdes, ndo tém nenhum fundamento real e 0 campo de batalha é controlar
a situacdo astral de tal maneira que das ansiedades e preocupacdes presentes brotem a confianca e a paz, e
da acdo e interacdo violentas possa se desenvolver a tranquilidade.

E possivel alcangar um ponto em que nada do que acontece pode perturbar a calma interna, em que a
paz que transcende toda compreensdo é conhecida e experimentada, porque a consciéncia esta centrada no
Ego, que é a propria paz, a esfera da vida badica; em que a propria estabilidade é conhecida e sentida e o
equilibrio reina, porque o centro de vida esta no Ego, o qual — em esséncia — é estabilidade; em que reina a
calma, serena e inabalavel, porque o divino Conhecedor empunha as rédeas do governo e ndo permite
transtornos oriundos do eu inferior; em que a propria beatitude é alcancada e que ndo se baseia nas
circunstancias dos trés mundos, mas no entendimento interno da existéncia separada do ndo-eu, existéncia
que persiste quando tempo e espaco, e tudo que neles contém, deixam de existir; isto é conhecido quando
todas as ilusdes dos planos inferiores sdo vivenciadas, transpostas e transmutadas; isto perdura quando o
pequeno mundo do esforgo humano tiver se dissipado e desaparecido, passando a ser considerado como
nada, estando baseado no conhecimento de que EU SOU AQUELE.

Esta atitude e experiéncia é para todos aqueles que persistem em seu elevado esfor¢o e a nada dao valor,
a ndo ser alcancar a meta, e que administram um curso resoluto através das circunstancias, com os olhos
fixos na visdo futura e os ouvidos atentos a Voz do Deus interno que ressoa no siléncio do coracao; os pés
firmemente apoiados no caminho que leva ao Portal da Iniciacdo; as maos estendidas para ajudar o mundo
e toda a vida subordinada ao chamado do servico. Entdo, tudo o que vem é para o melhor — doenca,
oportunidade, sucesso e desenganos, humilhacbes e maquinagdes dos inimigos, incompreensao por parte
dos seres queridos — tudo € para ser usado e tudo que existe para ser transmutado. Eles se ddo conta de que
a continuidade da visdo, da aspiracdo e do contato internos séo mais importantes do que tudo aquilo. Essa
continuidade é o que deve ser visado, ndo gracas as circunstancias, mas apesar delas.

A medida que o aspirante progride, ndo apenas equilibra os pares de opostos, como o segredo do
coragdo do seu irmédo Ihe é revelado. Ele se torna uma forca reconhecida no mundo, sendo tido como alguém
em quem se pode contar para servir. Os homens recorrem a ele quando precisam de ajuda, pois reconhecem
a atividade que desempenha, e ele comeca a emitir a sua nota para ser ouvida nas linhas dévicas e humanas.
Assim faz — nesta etapa — por meio da escrita, da palavra falada, dando cursos e ensinamentos, exprimindo-
se por meio da musica, da pintura e da arte. De um jeito ou de outro alcanca o coracdo dos homens e se
torna um auxiliar e servidor da sua raca. (Iniciagdo Humana e Solar)

2. Perfeito equilibrio indica total controle do corpo astral, de maneira que sejam superadas as
desordens emocionais ou, pelo menos, reduzidas ao minimo na vida do discipulo. Indica também, em uma
volta superior da espiral, a capacidade de atuar livremente nos niveis budicos, devido a total liberacéo (e
ao consequente equilibrio) de todas as influéncias e impulsos que sdo motivados a partir dos trés mundos.
Este tipo ou qualidade de equilibrio significa — se refletirmos profundamente — um estado mental abstrato,
pois nada do que se considera imperfeicdo pode criar distdrbios. Seguramente compreenderdo que, se
estivessem totalmente livres de toda reacdo emocional, a clareza mental e a capacidade de pensar com
clareza aumentariam muito, com tudo o que isso envolve.

Naturalmente, o perfeito equilibrio de um discipulo-iniciado e o do Mestre-Iniciado é diferente,
porque um diz respeito ao efeito que produz ou ndo nos trés mundos e 0 outro concerne a adaptabilidade
ao ritmo da Triade espiritual. Entretanto, o primeiro tipo de equilibrio deve preceder a realizacéo posterior,
e por isso me ocupo do tema. Este perfeito equilibrio (que o leitor tem possibilidade de realizar) alcanga-se
rechacando as insisténcias, anseios, impulsos e atracbes da natureza astral ou emocional, e também
praticando o que ja mencionei antes: Indiferenca Divina. (Cura Esotérica)

U] Responsabilidade

Do ponto de vista da ciéncia esotérica, o sentido de responsabilidade é a primeira e destacada
caracteristica da alma. Portanto, na medida do contato do discipulo com a alma, quando vai se tornando

56



uma personalidade inspirada pela alma e, em consequéncia, sob a direcdo dela, ele empreenderd a tarefa
que Ihe € apresentada. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

(m)  Sabedoria

A Sabedoria é resultado da Camara da Sabedoria. Tem a ver com o desenvolvimento da vida dentro da
forma, com o progresso do espirito através dos veiculos em constante transformacgao e com as expansoes
de consciéncia que se sucedem vida ap0s vida. Trata do lado vida da evolucdo. Como trata da esséncia das
coisas e ndo das coisas em si, € a captacdo intuitiva da verdade, independente da faculdade de raciocinio e
é a inata percepcao capaz de diferenciar entre o falso e o verdadeiro, entre o real e o irreal. E mais do que
isso, pois é também a crescente capacidade do Pensador de penetrar cada vez mais na mente do Logos, de
compreender a verdadeira natureza interna do grande espetaculo do universo, de visionar o objetivo e de se
harmonizar gradualmente com os ritmos superiores. Pode ser descrita, para 0 nosso proposito imediato (que
é estudar o Caminho da Santidade e suas diversas etapas) como a consumagao do “Reino de Deus interno”
e a captacdo do “Reino de Deus externo” no sistema solar. Talvez pudesse ser expressa como a fuséo
gradual dos caminhos do mistico e do ocultista — a construgdo do Templo da Sabedoria sobre os
fundamentos do conhecimento.

A Sabedoria é a ciéncia do espirito, assim como conhecimento é a ciéncia da matéria. O
conhecimento é separatista e objetivo, enquanto que a sabedoria é sintética e subjetiva. O conhecimento
separa, a sabedoria une. O conhecimento faz diferencas, enquanto que a sabedoria mescla bem. Entéo, o
que significa entendimento?

O Entendimento poderia ser definido como a faculdade do Pensador no Tempo de se apropriar do
conhecimento como fundamento para a Sabedoria, aquilo que o habilita a adaptar as coisas da forma a vida
do espirito e a acolher lampejos de inspiracdo provenientes da Camara da Sabedoria e vincula-los aos fatos
da Camara do Conhecimento. Talvez fosse possivel expressar essa ideia da seguinte maneira:

A Sabedoria diz respeito ao Eu, o conhecimento trata do ndo-eu, enquanto que o entendimento é o
ponto de vista do Ego ou Pensador, ou a relagéo entre o eu e 0 ndo-eu.

Na Camara da Ignorancia a forma controla, predominando o aspecto material das coisas. O homem
esta polarizado na personalidade ou eu inferior. Na Camara do Conhecimento, o Eu Superior ou Ego batalha
para dominar essa forma até que, de maneira gradual, alcanca um ponto de equilibrio, no qual o0 homem
ndo é totalmente controlado por nenhum dos dois. Posteriormente, o Ego controla cada vez mais, até que,
na Camara da Sabedoria, Ele domina nos trés mundos inferiores e a divindade inerente assume o controle
total. (Iniciacdo Humana e Solar)

(n) Intuicdo

1. Intuicdo é a compreensado sintética, prerrogativa da alma, que sé se torna possivel quando a
alma, em seu proprio nivel, segue em duas direcdes: para a Mdnada e para a personalidade integrada e,
talvez, ainda que apenas temporariamente, coordenada e unificada. E o primeiro indicio de uma profunda
unificacdo subjetiva que chegara a consumacao na terceira iniciacao.

Intuicdo € uma captacdo abrangente do principio da universalidade; quando estd atuando é, pelo
menos temporariamente, uma completa perda do sentido de separatividade. Em seu ponto mais elevado, é
reconhecida como aquele Amor Universal que ndo tem relacdo com sentimento nem com reacao afetiva,
mas que se identifica com todos os seres. Conhece-se entdo a verdadeira compaixao; criticar se torna
impossivel. Somente entdo se vé o germe divino como latente em todas as formas.

Intuicdo € luz em si e, quando estad em atuacao, vé-se 0 mundo como luz e os corpos de luz de todas
as formas tornam-se gradualmente aparentes. Isto traz consigo a capacidade de fazer contato com o centro

57



de luz em todas as formas, estabelecendo-se assim também uma relacdo essencial, o sentido de
superioridade e separatividade recuando para segundo plano.

A intuicdo, portanto, ao surgir, traz trés qualidades:

(@) lluminacé&o. Por iluminacdo ndo me refiro a luz da cabeca, que € incidental e fenoménica; muitas
pessoas verdadeiramente intuitivas desconhecem por completo esta luz. A luz a que me refiro é aquela que
irradia 0 Caminho. E “a luz do intelecto” que significa realmente o que ilumina a mente e pode se refletir
no mecanismo mental quando se mantém “firme na luz”. E a “Luz do Mundo”, uma realidade eternamente
existente, mas que s6 pode ser descoberta quando a luz interna individual é reconhecida como tal. E a “Luz
das Eras” que brilha cada vez mais até que o Dia esteja conosco. Intuicdo, portanto, é reconhecer
internamente, por experiéncia propria e ndo em teoria, a nossa completa identificacdo com a Mente
Universal, que somos parte integrante da grande Vida do mundo e que participamos da Existéncia que
persiste eternamente.

(b) Compreenséo... Ter verdadeira compreensdo implica em possuir crescente capacidade de amar
a todos os seres e, a0 mesmo tempo, manter um desapego pessoal, o qual pode se basear facilmente em
uma incapacidade de amar, em uma preocupacdo egoista pelo préprio conforto — fisico, mental ou espiritual
e, acima de tudo, emocional. As pessoas que pertencem ao primeiro raio temem a emocao e a desprezam,
mas as vezes tém que entrar em um estado emotivo para que possam depois usar a sensibilidade emotiva
da maneira correta.

Compreensédo implica em fazer contato com a vida como personalidade integrada, mais a rea¢do egoica aos
propositos e planos do grupo. Supde a unificacdo alma-personalidade, ampla experiéncia e uma rapida
atividade do principio cristico interno. A compreensdo intuicional é sempre espontanea. Onde hé raciocinio
para se chegar a compreensao, ndo é atividade da intuicao.

(c) Amor. Como jé foi dito, ndo se trata de um sentimento afetuoso, nem de possuir uma disposicao
amorosa; esses aspectos sdo incidentais e consequentes. Quando se desenvolve a intuicdo, tanto o afeto
como a exteriorizacdo de um espirito amoroso se expressarao necessariamente na forma mais pura, mas o
que produz isto é algo muito mais profundo e abrangente. E esta captacéo sintética e inclusiva da vida e das
necessidades de todos os seres (escolhi estas duas palavras com toda intenc¢do), que um divino Filho de
Deus tem o elevado privilégio de exercer. Suprime tudo o que ergue barreiras, formula criticas e provoca
separacgdo. Nao vé nenhuma diferenca, mesmo quando se da conta da necessidade e, naquele que ama como
alma, produz uma identificacdo imediata com o que é amado. (Espelhismo (Glamour): Um Problema
Mundial)

2. Sempre existiram aqueles que treinaram a mente na arte do claro pensar, concentraram a atencao
na consequente receptividade da verdade, mas até agora foram poucos e surgiram eventualmente. S&o as
mentes marcantes das diferentes épocas. Agora, porém, sdo muitas e surgem cada vez com maior
frequéncia. As mentes da raca estdo em processo de treinamento, e muitas a beira de um novo
conhecimento. A intui¢do, que guia todos os pensadores avangados para 0s novos campos do conhecimento,
nada mais é do que a vanguarda da onisciéncia que caracteriza a alma. A verdade de todas as coisas existe
e € denominada onisciéncia, infalibilidade e “conhecimento correto” na filosofia hindu. Quando o0 homem
capta um fragmento dela e a absorve na consciéncia racial, recebe a denominagédo de formulacdo de uma
lei ou de uma descoberta de um dos processos da natureza. Até agora vem sendo uma empresa lenta, feita
aos poucos.

Mais adiante, e dentro de ndo muito tempo, a luz afluird, a verdade seré revelada e a raca tomara
posse do seu patrimonio — o patrimonio da alma. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. Correta agdo:
Que critério o homem pode aplicar para saber qual das distintas atividades a empreender é a correta?
Em outras palavras, existe um algo revelador que permita ao homem, inequivocamente, escolher a correta

58



atividade e seguir o caminho correto? Essa pergunta ndo se refere a escolha entre o caminho do esforgo
espiritual e o caminho do homem mundano, mas a correta agdo quando diante de uma escolha...

Baseado em um sentido interno de orientacdo, o aspirante pode esperar, sabendo que a seu devido
tempo comprovara, ao cerrar todas as portas menos uma, qual € o Caminho a seguir. Existe apenas uma
porta aberta pela qual ele pode passar. A intuicdo é necessaria para reconhecé-la.... Neste caso 0s erros sao
impossiveis e sO se pode empreender a acao correta. ...Tudo se reduz a uma compreensdo do nosso lugar
na escala da evolucdo. S6 o homem altamente evoluido pode conhecer os momentos e tempos proprios e é
capaz de discernir adequadamente a sutil diferenca entre uma tendéncia psiquica e a intuicéo...

O homem, que emprega 0 bom senso e adota uma linha de acdo baseada no emprego da mente
concreta ndo deve praticar o método superior de esperar que se abra uma porta. Esta esperando demais no
lugar em que se encontra. Ele tem que aprender a resolver seus problemas pela decisdo certa e pelo uso
correto da mente. Através deste método ele progredird, pois as raizes do conhecimento intuitivo estéo
arraigadas profundamente na alma e, portanto, deve estabelecer contato com a alma antes que a intuicéo
possa atuar. Nesta altura so é possivel dar uma indicacdo: a intui¢do diz respeito sempre a atividade grupal
e Ndo aos pequenos assuntos pessoais. Se vocé ainda esta centrado na personalidade deve reconhecer isso
e reger suas a¢des com as faculdades de que dispde. Se sabe que atua como alma e que esta submerso no
interesse dos demais e ndo estd impedido pelo desejo egoista, cumprira entdo a obrigacao que lhe compete,
assumird a responsabilidade, realizara o seu trabalho grupal e o caminho lhe serd aberto enquanto
desempenha a tarefa que tem pela frente e realiza seu dever mais imediato. Do dever cumprido com esmero
surgirdo os deveres maiores que chamamos de trabalho mundial; ao levar a carga da responsabilidade da
familia, nossos ombros serdo fortalecidos, o que nos permitird suportar as responsabilidades do grupo
maior. Qual é entdo o critério?

Para o aspirante de grau superior, repito, a escolha da forma de atuar depende do uso sensato da
mente inferior, do emprego de um sélido bom senso e do esquecimento do bem-estar egoista e da ambicéo
pessoal. E o que leva ao cumprimento do dever. O discipulo deve empreender, necessaria e
automaticamente, tudo o que foi dito e, além disso, utilizar a intuicdo, que lhe revelard o momento em que
pode assumir as responsabilidades grupais mais amplas, simultaneamente com as do grupo menor. Reflitam
sobre isto. A intuicdo ndo revela a forma em que se pode fomentar a ambicao, nem como satisfazer o desejo
do progresso egoista. (Tratado sobre a Magia Branca)

4. Quando o uso do instrumento subjetivo se tornar voluntario e o ser humano souber como deve
ser utilizado, quando utiliza-lo e for capaz de descontinuar o uso e retoma-lo a vontade, todo o seu status
muda e a sua utilidade aumenta. Pelo uso da mente a humanidade se tornou codnscia dos propositos e
emprego do mecanismo fisico. Agora, pelo uso de uma faculdade ainda mais elevada, caracteristica da
alma, ela entra no controle voluntario e inteligente do seu instrumento e aprende a compreender 0s
propdsitos para os quais existe referido instrumento. Esta faculdade mais elevada é a intuicdo. (Tratado
sobre a Magia Branca)

5. Somente insisto junto a cada um e a todos que leem estas Instrugcdes sobre a necessidade de
renovar esforgos, a fim de que se qualifiguem para o servigo mediante um esforgo consciente e deliberado
para desenvolver a intuicdo e conquistar a iluminacdo. Todo ser humano que alcanca a meta de luz e
sabedoria tem, automaticamente, um campo de influéncia que se estende para cima e para baixo, e ambos
chegam internamente a fonte da luz, como exteriormente aos “campos da escuriddo”. Quando tiver
alcancado a realizacdo, se tornara um centro consciente de forca doadora de vida, o que fard sem nenhum
esforco. Estimulard, energizara e vivificara para renovados esforcos todas as vidas com as quais entra em
contato, seja um companheiro aspirante, um animal ou uma flor. Atuara como transmissor de luz na
escuridao, dispersara o espelhismo ao seu redor e possibilitara a irradiacao da realidade.

Quando os filhos dos homens puderem atuar desta maneira em grande nimero, a familia humana
ingressard em seu destinado trabalho de servigo planetario. Sua misséo é atuar como ponte entre 0 mundo
do espirito e 0 mundo das formas materiais. Todos 0s graus de materia se encontram no homem e todos 0s

59



estados de consciéncia sdo possiveis para ele. A humanidade pode trabalhar em todas as dire¢Ges, elevando
ao céu os reinos subumanos, e trazendo o céu para a Terra. (Tratado sobre a Magia Branca)

6. O poder da intuicdo, meta de muito do trabalho que os discipulos devem fazer, requer o
desenvolvimento de outra faculdade no homem. A intui¢do também é uma fungéo da mente e, quando usada
corretamente, habilita o homem a captar a realidade com clareza e a realidade destituida de todo espelhismo
e das ilusBes dos trés mundos. Quando a intui¢do estd atuando em qualquer ser humano, ele esté habilitado
a tomar a acdo direta e correta, pois esta em contato com o Plano, com o fato puro e ndo adulterado e com
ideias ndo distorcidas — livres de ilusdo e oriundas diretamente da Mente divina ou universal. O
desenvolvimento desta faculdade viabilizara o reconhecimento mundial do Plano e este é o maior feito da
intuicdo no atual ciclo mundial. Quando esse Plano é detectado, vem a compreensao da unidade de todos
0s seres, da sintese da evolucdo mundial e da unidade do objetivo divino. Toda a vida e todas as formas séo
entdo vistas em sua verdadeira perspectiva; o resultado € um correto senso dos valores e do tempo. Quando
0 Plano é realmente intuido de sua fonte original, o esforgo construtivo se torna inevitavel e ndo ha
movimento perdido. E o entendimento parcial sobre o Plano e sua interpretacdo nio-original dos ignorantes
que é responsavel pelo esforco desperdicado e pelos insensatos impulsos que caracterizam as atuais
organizages ocultistas do mundo. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

7. O Espelhismo e a Intuicdo: o objetivo diante da Hierarquia nesta época € romper e dissipar 0
espelhismo mundial. Isto deve ser feito em escala mundial, assim como acontece na vida de cada discipulo.
Do mesmo modo como o homem transfere seu foco de consciéncia (quando esta no Caminho do
Discipulado) para o plano mental e aprende a desintegrar o espelhismo que até entdo o mantinha no plano
astral, da mesma maneira o problema atual da Hierarquia é produzir um acontecimento similar na vida da
humanidade como um todo, porque a humanidade esta na encruzilhada e sua consciéncia vai se enfocando
rapidamente no plano mental. Um golpe mortal deve ser assestado na ilusdo mundial, pois escraviza o0s
filhos dos homens. Aprendendo a abrir caminho através do espelhismo em suas proprias vidas e a viver na
luz da intuigdo, os discipulos podem fortalecer as maos d’Aqueles cuja tarefa é despertar a intui¢do nos
homens. (Discipulado na Nova Era, VVolume I)

8. O esforco para ler, compreender e depois expressar essa compreensdo em palavras, ajuda
grandemente a manifestar a percepc¢ao intuitiva no plano fisico. Esta tarefa nunca € facil para um intuitivo
natural... mas trard uma grande recompensa. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

9. Alintuicéo é principalmente o desenvolvimento da sensibilidade e de uma resposta interna a alma.
Deve ser cultivada com cuidado, sem prestar atencdo alguma ao fator tempo. (Discipulado na Nova Era,
Volume I)

10. Instinto é a capacidade da alma de registrar contato com a Hierarquia, da qual a alma é parte
inerente, assim como no corpo fisico as respostas instintivas e mecanicas no homem, suas reagdes e
reflexos, sdo parte integrante do mecanismo material. No caso do instinto espiritual, é a intuicdo que
interpreta e ilumina a mente. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

11. Nunca se toma a iniciagdo, a ndo ser que a intuicao esteja se tornando ativa. O instinto espiritual,
aspecto inferior da intuicdo, indica aptiddo para a primeira iniciacdo; uma mente iluminada e uma
inteligéncia espiritual sdo o sinal definido de que um homem pode tomar a segunda iniciacéo, enquanto que
a percepcao espiritual ou instinto intuitivo significa aptiddo para a Transfiguracdo, a terceira iniciacgao.
(Discipulado na Nova Era, Volume II)

12. O discipulo aprende, afinal, a substituir o lento e laborioso trabalho da mente, com seus
caracteristicos desvios, ilusdes, erros, dogmatismos, pensamentos e conhecimentos separatistas, pela rapida
e infalivel intuicdo. (Discipulado na Nova Era, Volume I1)

13. O polo oposto da ilusdo, como bem sabem, é a intuicdo. A intui¢cdo € o reconhecimento da
realidade que se torna possivel quando o espelhismo e a iluséo desaparecem. Ocorrera uma reacdo intuitiva

60



a verdade quando — em determinada linha de abordagem a verdade — o discipulo conseguiu aquietar as
tendéncias da mente de criar formas-pensamento, para que a luz possa fluir diretamente e sem se desviar,
dos mundos espirituais superiores. A intuicdo pode comecar a fazer sentir sua presenga quando o
espelhismo ndo mais domina o homem inferior, e os desejos do homem, baixos ou elevados, interpretados
de maneira emocional ou autocentrada, ndo mais se interpdem entre sua consciéncia cerebral e a alma. Os
verdadeiros aspirantes, durante a luta pela vida, tém esses momentos fugazes de liberdade elevada. Tém
entdo um clardo intuitivo de entendimento. O esquema do futuro e a natureza da verdade irrompem,
passando momentaneamente através de sua consciéncia, e a vida nunca mais volta a ser a mesma. Tiveram
a garantia de que toda luta se justifica e que evocara sua adequada recompensa. (Espelhismo (Glamour):
Um Problema Mundial)

14. A intuicdo é um poder superior ao da mente e uma faculdade latente na Triade espiritual; é o
poder da razao pura, uma expressao do principio budico, e se encontra além do mundo do Ego e da forma.
Somente quando o homem se torna um iniciado, é possivel para ele exercer normalmente a verdadeira
intuicdo. Com isto quero dizer que a intuicdo podera atuar tdo facilmente quanto o principio mental no caso
de uma pessoa que possua uma inteligéncia ativa. No entanto, a intuicdo se fara sentir muito antes em casos
extremos ou de demanda urgente. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

15. A intuicdo ¢ a fonte ou a doadora da revelacdo. Por meio da intuicdo revela-se no mundo uma
progressiva compreensdo dos metodos de Deus, em bem da humanidade. (Espelhismo (Glamour): Um
Problema Mundial)

16. No caminho da intuicdo, até mesmo o nedfito pode comecar a desenvolver em si mesmo o poder
de reconhecer aquilo que a mente inferior é incapaz de lhe dar. Algum pensamento de poder revelador, para
ser usado em bem de muitos, pode chegar a sua mente; uma nova luz sobre uma verdade muito, muito
antiga pode penetrar, liberando-a dos grilhdes da ortodoxia, dessa maneira iluminando a sua consciéncia,
que ele deve usar para todos e ndo somente para si. Pouco a pouco, descobre o caminho para 0 mundo da
intuicdo; dia apds dia e ano ap6s ano, torna-se mais sensivel as ideias divinas e mais apto a se apropriar
delas com inteligéncia, em bem dos seus semelhantes.

A esperanca do mundo e a dispersdo da ilusao residem no desenvolvimento e treinamento consciente
de intuitivos. H& muitos intuitivos naturais, cujo trabalho € uma mescla de psiquismo superior com lampejos
de verdadeira intuicdo. E preciso haver um treinamento para que se tornem verdadeiros intuitivos. Em
paralelo a resposta intuitiva e ao esforgo de precipitar a intuicdo no mundo do pensamento humano, deve
haver também um firme desenvolvimento da mente humana, de maneira que possa captar e apreender aquilo
que é projetado, e nisso também esta a esperanca da raca. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

17. A intuicdo nada tem a ver com os trés mundos da experiéncia humana, mas apenas com as
percepcdes da Triade espiritual e com o0 mundo das ideias. A intuicdo esta para o mundo dos significados,
como a mente esté para os trés mundos da experiéncia. Produz entendimento, da mesma maneira como a
luz da alma produz conhecimento, por meio dessa experiéncia. O conhecimento ndo é uma reacdo
puramente mental, mas sim algo que se encontra em todos os niveis, e € instintivo de alguma forma em
todos os reinos. Isto é incontestavel. Os cinco sentidos trazem conhecimento do plano fisico; a sensibilidade
psiquica traz conhecimento do plano astral; a mente traz percepc¢éo intelectual, mas os trés sao aspectos da
luz do conhecimento (que vem da alma) a medida que vai informando seus veiculos de expressao no vasto
ambiente triplice em que escolhe se aprisionar para fins de desenvolvimento.

Em uma volta mais elevada da espiral, a intuicdo € a expressao da triplice Triade espiritual,
colocando-a em relacdo com os niveis superiores da expressao divina, sendo resultado da vida da Moénada
— uma energia que traz revelagdo do proposito divino. E no mundo desta revelagio divina onde o discipulo,
oportunamente, aprende a trabalhar, e no qual o iniciado atua de maneira consciente. A ativa vida nos trés
mundos € uma expressdo distorcida desta experiéncia superior, constituindo também o campo de
treinamento no qual a capacidade de viver a vida iniciatica de percepcao intuicional e de servico ao Plano
se desenvolve lentamente... Os discipulos chegardo a um ponto do seu desenvolvimento em que saberdo se

61



estdo reagindo a luz da alma ou a percepcdo intuicional da Triade. (Espelhismo (Glamour): Um Problema
Mundial)

18. A Futura Civilizacéo Intuicional: A intuicdo é o infalivel agente sensivel, latente em todo ser
humano; como sabem, baseia-se no conhecimento direto e ndo sofre obstru¢do de nenhum instrumento que
funcione normalmente nos trés mundos. O Cristo € 0 Homem-Semente desta futura era intuicional, porque
“Ele sabia 0 que havia no homem”. Hoje, um grupo ou conjunto de grupos podem também nutrir a semente
da intuicdo; o cultivo da sensibilidade a impressdo telepatica € um dos promotores mais potentes para o
desenvolvimento do uso futuro da faculdade intuitiva. (Telepatia e 0 Veiculo Etérico)

19. A intuicdo € uma ideia revestida de substancia etérica e no momento em que o homem responde
a essas ideias, pode comecar a dominar as técnicas do controle etérico... Uma ideia é verdadeira quando
provém dos niveis intuitivos da consciéncia divina. Ela € observada ou captada pelo homem que possui em
seu instrumental substancia da mesma qualidade, pois é a relagdo magnética entre 0 homem e a ideia que
permite que ele a receba. (Telepatia e 0 Veiculo Etérico)

24. ALUZ

1. O desenvolvimento da consciéncia ou a revelagdo da alma, o que pode receber a denominacéo de
Teoria da Evolucéo da Luz. Levando em conta que até mesmo o cientista moderno diz que luz e matéria
séo termos sindnimos, desta maneira reproduzindo os ensinamentos do Oriente, fica evidente que pela
interacdo dos polos e pela friccdo dos pares de opostos surge a luz. A meta da evolucéo é uma série gradual
de manifestacdes de luz. Velada e oculta, a luz se encontra em todas as formas. A medida que a evolugio
se processa, a matéria vai se tornando um melhor condutor de luz, assim demonstrando a exatiddo da
afirmacéo do Cristo, “Eu Sou a Luz do Mundo”. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. Quando um homem caminha literalmente na luz da sua alma e a clara luz do sol é vertida através
dele — revelando o caminho — isso revela, ao mesmo tempo, o Plano. No entanto, ele se torna
simultaneamente consciente de que o Plano ainda estd muito longe de ser consumado. A escuriddo, na
verdade, se faz mais evidente; o caos, a miséria e o fracasso dos grupos mundiais ficam expostos; observam-
se as impurezas e o po das forcas que guerreiam e todo o sofrimento do mundo pesa sobre o perplexo, mas
iluminado, aspirante. Estara apto a suportar esta pressdo? Podera conhecer a dor e, ainda assim, se regozijar
eternamente na consciéncia divina? Tera a capacidade de enfrentar o que a luz revela e ainda prosseguir no
caminho com serenidade, na certeza do triunfo final do bem? Ficara acabrunhado pelo mal superficial e se
esquecera do coracdo de Amor que bate por trés de todas as aparéncias externas? O discipulo deve ter esta
situacdo sempre presente, ou sera destruido pelo que descobriu.

Com o advento da luz, porém, torna-se consciente de uma forma de energia que é nova para ele.
Aprende a trabalhar em um novo campo de oportunidades. O reino da mente se abre diante dele e descobre
que é capaz de diferenciar entre a natureza emocional e a mental. Descobre também que pode obrigar a
mente a assumir a posicdo de controladora, e que as forgas sensorias reagem, obedecendo as energias
mentais. “A luz da razdo” produz isto — luz sempre presente no homem, mas que s6 se torna relevante e
potente quando vista e conhecida, seja fenoménica ou intuitivamente. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. A luz do Todo se desvanece a luz do pequeno eu, assim como a luz inerente em todo &tomo do
corpo se redne e fica obscurecida na luz da alma, quando esta resplandece em toda a sua gloria.

Quando esta etapa de altruismo, servico e subordinagdo ao Eu Uno e de sacrificio ao grupo se tornar
0 objetivo, 0 homem tera alcangado a etapa em que pode ser aceito naquele grupo de misticos, conhecedores
mundiais e trabalhadores grupais que € o reflexo da Hierarquia planetaria no plano fisico. (Tratado sobre a
Magia Branca)

62



4. “Sou um mensageiro da Luz. Sou um peregrino no caminho do amor. Ndo caminho s6, pois me
reconheco como um com todas as grandes almas, e um com elas em servicgo. A forca delas € minha. Esta
forga eu invoco. Minha forca é delas e a dou liberalmente. Como alma, caminho na Terra. Represento o
UNO”. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

5. N&o desanime. Pelos nossos fracassos e nossas reacdes ao espelhismo, aprendemos a percorrer
confiantemente o Caminho de Luz. Aprenda com o passado, mas ndo permita que o retenha. N&o deixe que
as palavras nem a influéncia de outros o guiem. Que a luz da sua propria alma o guie de uma forca para
outra e lhe revele uma pureza de motivo que inundara sua vida de amor. (Discipulado na Nova Era, Volume

1)

6. Todo o tema da revelacdo se refere a revelacdo da luz e implica em muitas e variadas
interpretacdes da palavra “luz”; diz respeito a descoberta das areas iluminadas do ser que de outra maneira
permaneceriam desconhecidas e, portanto, ocultas. Criamos luz; usamos luz; descobrimos luzes maiores
que servem para nos revelar o Deus Desconhecido. E a luz guia em nds que oportunamente revela essas
luzes mais brilhantes que introduzem o processo da revelacdo. Como podem compreender, meus irméaos,
estou falando em simbolos. (Discipulado na Nova Era, Volume I1)

7. Seria possivel dizer que o processo de levar luz aos lugares escuros compreende, naturalmente,
trés etapas:

1. O principiante e o aspirante se esforcam para erradicar o espelhismo de sua propria vida, pelo
uso da luz da mente. A luz do conhecimento é o principal agente dispersador nas primeiras
etapas da tarefa, eliminando eficazmente os diversos espelhismos que velam a verdade ao
aspirante.

2. O aspirante e o discipulo trabalham com a luz da alma. E a luz da sabedoria, resultado da
interpretacdo de uma longa experiéncia, que aflui e se mescla com a luz do conhecimento.

3. O discipulo e o iniciado trabalham com a luz da intuicdo. Mediante a fusdo da luz do
conhecimento (luz da personalidade) com a luz da sabedoria (luz da alma), a Luz é vista,
conhecida e apreendida. Esta luz apaga as luzes menores por meio da pura irradiacdo de seu
poder.

Temos, portanto, a luz do conhecimento, a luz da sabedoria e a luz da intuicdo, que sdo trés estados ou
aspectos definidos da Luz Una. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

8. A Ciéncia do Antahkarana, em termos técnicos e para fins grupais, é especialmente a ciéncia da
manifestacdo da luz com seus resultados de revelacdo e consequentes mudancas. E preciso lembrar que:

a. A luz é substancial e, do angulo do espirito, é a sublimac&o ou forma superior de substancia
material.

b A luz é também a qualidade ou caracteristica principal da alma em seu proprio reino e do
corpo eterico (afinal, um reflexo da alma) nos trés mundos da evolugdo humana.

c. O objeto da ciéncia de que estamos tratando é fusionar as luzes inferiores com as superiores,
de maneira que uma so luz brilhe na manifestacdo fisica, produzindo-se, portanto, uma sintese
da luz.

d. Em termos técnicos ha dois corpos de luz, o corpo vital ou etérico e o veiculo da alma. Um
deles é resultado de eons de vida encarnante que, com o0 tempo, se torna um poderoso
reservatorio de energias reunidas por uma ampla gama de contatos, embora condicionadas pelo
tipo de raio em seus trés aspectos. O corpo etérico existe e hoje esta atuando poderosamente.

63



O corpo da alma esta sendo lentamente construido e ¢ aquela “casa ndo feita com as maos,
eterna nos céus” a que se refere 0 Novo Testamento (2Co 5:1). E interessante observar que o
Antigo Testamento se refere ao corpo etérico (Ec 12:6,7) e sua construcdo, e que O Novo
Testamento trata da construcdo do corpo espiritual. (A Educacdo na Nova Era)

9. Luz ou irradiacéo € o efeito da interacdo entre a vida e 0 ambiente.

... Seria possivel dizer que somente quando o aspecto alma domina, 0 mecanismo de resposta (a
natureza forma do homem) cumpre totalmente seu destino e somente entdo é possivel haver verdadeira
irradiacdo magnética e brilhar a pura luz. Falando de maneira simbdlica, nas primeiras etapas da evolucdo
humana o homem, do &ngulo da consciéncia, ndo tem como responder e é inconsciente, como é a matéria
nas primeiras etapas do processo formativo. Alcancar a plena percepcao € logicamente a meta do processo
evolutivo. Falando novamente em termos simbdlicos, 0 homem sem evolucdo ndao emite nem manifesta
luz. A luz da cabeca € invisivel, embora os investigadores clarividentes vejam um ténue fulgor de luz dentro
dos elementos que constituem o corpo e a luz oculta nos atomos que constituem a natureza forma.

A medida que a evolugio avanca, estes ténues pontos de “luz obscura” intensificam seu brilho; a
luz dentro da cabeca pisca em intervalos durante a vida do homem comum e se torna uma luz brilhante
quando ele entra no caminho do discipulado. Quando ele se torna um iniciado, a luz dos atomos € tdo
brilhante e a luz da cabeca tdo intensa (estimulando paralelamente os centros de forca do corpo), que o
corpo de luz aparece. Oportunamente, este corpo de luz se exterioriza e se torna de maior importancia que
o corpo fisico denso tangivel. Neste corpo de luz, mora conscientemente o verdadeiro Filho de Deus. Depois
da terceira iniciacéo, a luz dual se acentua e adquire maior brilho ao se combinar com a energia do espirito.
Isto realmente ndo significa a admissdo de uma terceira luz nem sua combinacéo, mas o avivamento da luz
da matéria e da luz da alma para que adquiram maior gléria mediante o Alento do espirito.... No
entendimento destes aspectos da luz, alcanga-se uma perspectiva mais real sobre a natureza dos fogos na
expressdo humana da divindade. (Psicologia Esotérica, Volume I)

10. Enquanto estdo em processo de encarnagéo, estdo seguindo o caminho que escolheram. A casa
que estdo construindo ainda esta iluminada? E uma morada iluminada ou uma prisdo escura? Se é uma
morada iluminada, vocés atrairdo para a sua luz aqueles que estdo ao seu redor, e a atracdo magnética da
alma, cuja natureza € luz e amor, salvara a muitos. Se ainda forem almas isoladas, terdo que passar pelos
horrores do isolamento e da soliddo mais absoluta, percorrendo sozinhos o escuro caminho da alma. No
entanto, este isolamento, esta soliddo e separacio na noite escura séo parte da Grande Ilusdo. E uma ilusio
na qual toda a humanidade esta submersa, como preparacao para a unidade, liberdade e liberacdo. Alguns
se perdem na ilusdo, sem saber o que ¢ a realidade e a verdade. Outros caminham livremente pelo mundo
da ilusdo com o proposito de salvar e elevar seus irmaos. Se vocés ndo puderem fazé-lo, terdo que aprender
a caminhar dessa maneira. (Astrologia Esotérica)

(@) A Luz da Alma

1. A atencdo do Mestre é atraida para um individuo pelo brilho da sua luz interna. Quando esta luz
alcanca determinada intensidade, quando os corpos estdo compostos de matéria de certa qualidade, a aura
toma certa tonalidade, a vibrag&o alcanca certo grau e ritmo especificos e a vida do homem comeca a soar
ocultamente nos trés mundos (0 que ha de se fazer ouvir através de uma vida de servico), determinado
Mestre o submete a prova, aplicando-lhe uma vibracdo mais elevada e estudando como reage a ela. O
Mestre escolhe um discipulo com base no carma passado e na antiga vinculagdo com ele, no raio em que
ambos se encontram e na necessidade do momento. (Cartas sobre Meditagdo Ocultista)

2. Por meio da luz da alma, a alma pode ser conhecida. Portanto, busca a luz da tua prépria alma e
conhece esta alma como teu dirigente. Quando se estabelecer o contato com a alma, a tua prépria alma, se
pOSSO expressar assim, te apresentara ao teu Mestre”. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. Antes de tudo, diria: procurem recuperar o fervor da sua aspiracdo espiritual inicial e
autodisciplina. Se nunca o perderam (ainda que muitos discipulos, sim), procurem obrigar a energia da

64



inspiracdo para que se mostre efetivamente como acéo definida no plano fisico. Como? Perguntardo vocés,
meus irmdos. Aumentando a radiacdo da sua luz no mundo por meio do amor e da meditagdo, para que
outros possam se dirigir a vocés como a um farol na noite escura da vida que parece ter descido neste século
sobre a humanidade; procurem amar mais do que até agora acreditaram ser possivel, a fim de que outros —
paralisados e desanimados pelas circunstancias da vida e pelo horror da presente existéncia humana —
encontrem em voceés calor e consolo. O que eu e todos os afiliados a Hierarquia procuramos fazer, nesta
época de desesperada crise, é descobrir aqueles que sdo pontos firmes de energia viva e por meio deles
verter o amor, a forca e a luz que o mundo precisa e tem que ter para vencer esta tormenta. Peco que prestem
este servico para mim e para a humanidade. N&o estou pedindo nada de espetacular, mas para responder de
maneira adequada, sera preciso um arduo esforco por parte de suas almas; ndo estou pedindo nada de
impossivel; lembraria a vocés que a apatia do corpo fisico e do cérebro, a inércia da natureza sensivel e o
senso de inutilidade da mente ao enfrentar questfes importantes, parecerdo bloguea-los. (Discipulado na
Nova Era, Volume I)

4. Minhas palavras para vocé sdo: trabalhe mais na luz e veja as pessoas como se estivessem nessa
luz com vocé. Tudo que qualquer discipulo ou aspirante tem a fazer em relacéo aos seus semelhantes é
estimular a luz que ha neles, deixando-os livres para caminharem na Senda em sua propria luz e a seu modo.
(Discipulado na Nova Era, Volume 1)

5. Que a luz de sua alma dirija e que 0 amor de sua alma determine as atitudes, as diretrizes e libere,
em seu campo de servico, o poder que daré os resultados desejados (Discipulado na Nova Era, Volume I)

6. Deve aumentar constantemente a luz da sua propria alma, nutrida pela meditacdo, expressando-
se como servico altruista, e aumentar a radiagdo pela intensificacdo da vida da sua alma. Assim, viva como
alma e se esqueca da personalidade. N&o dedique tanto tempo pensando nos defeitos e erros do passado. O
autodesprezo nem sempre denota desenvolvimento espiritual. Muitas vezes é o primeiro resultado do
contato com a alma e significa que as limitacdes da personalidade, que abarcam muitos anos, foram
reveladas. Isso tem importancia momentanea, desde que novamente volte os olhos para a alma. Esqueca-se
das coisas que ficaram para tras e permita que a luz da sua alma o guie para onde ela quiser. (Discipulado
na Nova Era, Volume I)

7. “Eu sou um com a luz que brilha em minha alma, meus irm&os e meu Mestre”. (Discipulado na
Nova Era, Volume I1)

8. “Conduze-nos das trevas para a luz. Eu caminho o caminho de vida e luz porque sou uma alma.
Junto comigo caminham meus irmados e meu Mestre. Portanto, por dentro, por fora e por todos os lados ha
luz, amor e for¢a™. (Discipulado na Nova Era, Volume I11)

9. Que a luz e a irradiacdo da alma iluminem o seu servico e que seu intelecto ndo constitua o fator
dominante. Que o amor espontaneo, ndo uma amabilidade culta, condicione as relagdes com seus
semelhantes. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

10. A qualidade e principal caracteristica da alma é luz. Portanto, para que o discipulo e o
trabalhador usem essa luz e expressem essa qualidade, antes de tudo devem estabelecer e reconhecer o
contato com a alma por meio da meditagéo. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

11. Seria possivel dizer que a luz interna é como um farol que esquadrinha o mundo do espelhismo
e da luta humana, a partir daquilo que um Mestre denominou de “o pedestal da alma e a torre ou farol
espiritual”. ... O poder de usar esta luz como agente dissipador, sé se obtém quando ja ndo se tem em conta
tais simbolos e o servidor comeca a se considerar como luz e centro de irradiacdo. Neste ponto reside a
razdo de determinados elementos técnicos da ciéncia ocultista. O esoterista sabe que em cada atomo do seu
corpo hd um ponto de luz. Ele sabe que a natureza da alma € luz. Durante éons, caminha ajudado pela luz
engendrada em seus veiculos, pela luz da substancia atbmica do seu corpo, sendo, portanto, guiado pela luz
da matéria. Mais tarde descobre a luz da alma e mais adiante ainda aprende a fusionar e mesclar a luz da

65



alma com a luz da matéria. Brilha entdo como um portador da Luz, a luz purificada da mateéria e a luz da
alma estando fusionadas e enfocadas. O uso desta luz enfocada, a medida que dispersa o espelhismo
individual, ensina ao discipulo as primeiras etapas da técnica que dispersara o espelhismo grupal e,
oportunamente, o espelhismo mundial. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

12. O probacionério deve ver a alma como o sol da vida. Todas as luzes menores devem ser extintas
pela luz do lume central; todos os fogos menores devem ser obliterados pelo fogo solar. O Anjo solar
controla a vida e as forcas da personalidade. Na Nova Era é a meta do caminho probacionario e dos
aspirantes ao discipulado. Até agora era a meta de todo ensinamento transmitido sobre o Caminho do
Discipulado, mas o alto grau de inteligéncia do aspirante moderno justifica uma mudanca e, a medida que
0 tempo vai transcorrendo, 0s requisitos atuais para os discipulos até a segunda iniciacdo inclusive, serdo
0s requisitos para o Caminho de Provagéo. (Os Raios e as Iniciagdes)

(b) A Busca da Luz

1. O ser humano — simplesmente por ser fragmentério e imperfeito — sentiu sempre dentro de si
mesmo o impulso de buscar outro que fosse maior. Isto o impele a voltar-se para o centro de seu ser,
obrigando-o a tomar o caminho de retorno ao Oni-Eu. No transcurso das eras, o Filho Prodigo sempre se
levanta e retorna ao Pai, e sempre permanece latente em sua memdria a lembranca da Casa do Pai e da
gloria que ali se encontra. Porém, a mente humana é constituida de maneira que a busca da luz e do ideal
seja, necessariamente, longa e dificil. “Agora vemos através de um vidro escuro, mas, depois, face a face”;
agora vislumbramos, através das janelas que ocasionalmente cruzamos em nossa subida na escala evolutiva,
Seres maiores gue nés, 0s quais nos estendem maos amigas e nos convocam, em alto e bom som, a lutar
valentemente, se temos a esperanca de chegar onde Eles estdo agora.

Percebemos as belezas e a glorias que nos circundam e das quais ainda ndo podemos desfrutar;
passam fugazmente por nossa visao e tocamos a gloria em um momento sublime, somente para voltarmos
a perder o contato e a nos afundarmos de novo na ltgubre escuriddo que nos envolve. Sabemos, porém, que
fora e mais além ha algo a desejar; descobrimos que o mistério dessa maravilha externa somente pode ser
alcancado retirando-nos internamente, até chegarmos ao centro da consciéncia que vibra em sintonia com
essas maravilhas tenuemente percebidas e com as radiantes Almas que denominam a Si mesmas de n0ssos
Irmaos Mais Velhos. Somente esmagando as envolturas externas, que velam e ocultam o centro interno,
alcancamos essa meta e encontramos 0s Seres que buscamos. Somente quando dominamos todas as formas
e as submetemos a regéncia do Deus interno, podemos achar Deus em tudo, pois sdo apenas as envolturas
em que nos movemos no plano do ser que nos ocultam do nosso Deus interno ¢ nos separam d’ Aqueles nos
quais 0 Deus transcende todas as formas externas.

O grande iniciado que expressou as palavras que estou citando acrescentou outras de radiante
verdade: “Entdo conheceremos, tal como somos conhecidos”. O futuro encerra para cada um e para todo
aquele que luta devidamente, serve com abnegacdo e medita pelo método ocultista, a promessa de que
conhecerdo Aqueles que tém pleno conhecimento daquele que luta. Nisto reside a esperanca para o
estudante de meditagdo. A medida que luta, fracassa, persevera e repete laboriosamente, dia apds dia, a
ardua tarefa de concentracgdo e controle da mente, no aspecto interno estdo Aqueles que o conhecem e, com
calida simpatia, observam o progresso que realiza.

N&o se esquecam da primeira parte das observacdes feitas pelo Iniciado, em que ele indica 0 meio
pelo qual se dispersa a escurid&o e se alcanga o conhecimento dos Grandes Seres. Ele enfatiza que somente
pelo amor se percorre o caminho de luz e conhecimento. Por que esta énfase no amor? Porque a meta para
todos € amor e ai subjaz a fusdo...

E este 0 caminho a ser trilhado por todos e cada um, e 0 método é meditacdo. A meta é Amor e
Sabedoria perfeitos; 0s passos a dar consistem em superar, nos trés planos, um subplano depois do outro.
O método é a meditacdo ocultista; a recompensa é a continua expansdo de consciéncia que, oportunamente,
pde 0 homem em perfeita sintonia com seu préprio Ego, com os outros eus, com o Mestre que Ihe tenha

66



sido designado e que o espera com presteza, com 0s condiscipulos e Iniciados avangados, com 0s quais
pode entrar em contato dentro da aura do Mestre, até que, finalmente, faz contato com o Iniciador Uno, é
admitido no Lugar Secreto e conhece o mistério que subjaz na prépria consciéncia. (Cartas sobre Meditacdo
Ocultista)

2. Conceda-me a luz para que eu possa brilhar. Permita-me irradiar luz pelo mundo do tempo e
espaco, criar uma luz, transmiti-la e assim percorrer o0 Caminho lluminado (que € o meu Eu lluminado),
penetrar na luz e, assim, devolver a luz aos que dela necessitam e Aqueles dos quais proveio. (Discipulado
na Nova Era, Volume II)

(c) A Luz na Cabeca

Se ndo ha indicios de que 0 homem € o que esotericamente recebe a denominacgéo de “luz acesa”,
é inatil que o Mestre desperdice tempo. A luz na cabeca, quando presente, indica:

a. O funcionamento da glandula pineal, em maior ou menor medida, a qual (como bem se sabe)
é 0 assento da alma e o 6rgdo da percepcdo espiritual. E nesta glandula que ocorrem as
primeiras mudancas psicologicas decorrentes do contato com a alma e este contato é
fomentado através de um trabalho positivo em meditacdo, controle mental e afluéncia de forca
espiritual.

b. O alinhamento do homem no plano fisico com o ego, alma ou eu superior, no plano mental e
a subordinacdo da vida e natureza do plano fisico a impresséo e controle da alma...

c. Aforca vertical, que desce da alma, pelo conduto do sutratma, fio ou corddo magnético, até o
cerebro, através do corpo mental. Todo o segredo da visdo espiritual, da correta percepcao e
do correto contato fundamenta-se na devida apreciacdo do exposto acima... A luz da
iluminagdo flui para a cavidade cerebral e arremessa trés campos de conhecimento na
objetividade. Este ponto muitas vezes € esquecido, o que da margem a aflicdes e interpretacfes
prematuras do discipulo ou probacionario parcialmente iluminado.

Primeiramente a luz destaca e coloca no primeiro plano da consciéncia as formas-pensamento
e entidades que espelham a vida inferior e que (no conjunto) constituem o Morador no Umbral.

Assim, a primeira coisa de que o aspirante se da conta € do que, ele bem sabe, é indesejavel e
tem a revelacdo dos seus proprios desméritos e limitagdes e os elementos indesejaveis da sua
prépria aura deflagram ante a sua visdo. A escuridao que existe nele se intensifica em razéo da
luz que brilha fracamente do centro do seu ser e muitas vezes se desespera e desce as
profundezas da depressdo. Todos 0s misticos testemunham esta condicdo, e este periodo deve
ser vivido por completo, até que a pura luz do dia expulse todas as sombras e a escuridao e
assim, pouco a pouco, a vida se ilumina e reluz, até que o sol na cabeca resplandeca em toda
gloria.

d. Finalmente, a luz na cabeca ¢ sinal de que a Senda foi descoberta e agora cabe ao homem
estudar e compreender as técnicas para centralizar, intensificar e introduzir esta luz e, a certa
altura, tornar-se a via magnética (como o fio da aranha) que pode ser trilhada de volta a fonte
da manifestacéo inferior e penetrar na consciéncia da alma. A linguagem acima é simbodlica,
mas vitalmente acurada e é expressa de maneira a transmitir informacoes aqueles que sabem
e a proteger aqueles que ainda ndo sabem.

“O caminho do justo é como uma Luz cintilante”, todavia 0 homem tem de se tornar,
simultaneamente, o préprio caminho. Ele entra na luz e se converte na luz, operando como uma lampada
acesa em um lugar escuro, levando iluminagdo a outros e alumiando o caminho a frente deles. (Tratado
sobre a Magia Branca)

67



(d) A Senda de Luz

1. Desde este momento e daqui em diante, ao percorrer o Caminho, procurarei Ser. Ndo busco maior
conhecimento, porque esta vida me ensinou a forma de saber, e com 0 conhecimento adquirido posso servir
Sendo.

Diante de mim se abre a Senda de Luz. Vejo o Caminho. As minhas costas fica a senda da montanha
salpicada de pedregulhos e penhascos. Em torno de mim crescem os espinhos. Meus pés estdo cansados.
Porém, diante de mim se estende o Caminho Iluminado e nesse Caminho eu ando. (Discipulado na Nova
Era, Volume II)

2. A Senda de Evolucéo €, na realidade, a senda dos reconhecimentos, levando a revelacdo. Todo o
processo da evolucdo é de carater iniciatico e leva de uma expansao de consciéncia para outra, até que 0s
mundos do sem-forma e da forma sejam revelados pela luz que o iniciado produz, e na qual caminha. Estas
luzes s&o variadas e diversamente reveladoras. Temos:

1. Aluz da matéria em si, que se encontra em todo 4&tomo de substancia.

2. A'luz do veiculo vital ou etérico - reflexo da Luz Una, porque unifica os trés tipos de
luz dentro dos trés mundos.

3. Aluz do instinto.

4. A luz do intelecto, ou a luz do conhecimento.
5. Aluz daalma.

6. A luzdaintuicéo.

Passamos de uma luz para outra, de uma revelacdo para outra, até que saimos do reino da luz e
entramos no reino da vida que para nds, até agora, é plena escuridéo.

E evidente que esta luz aumentada traz consigo uma constante série de revelagdes que, como tudo
mais no mundo da experiéncia humana, se desdobra ante os olhos: primeiro, 0 mundo das formas, depois,
o0 mundo dos ideais, e em seguida a natureza da alma, das ideias e da divindade. Estou escolhendo umas
poucas palavras que encerram a revelacdo e sdo de carater simbolico. Todas estas revelagcdes, porém,
constituem uma grande revelagéo unificada que vai se abrindo lentamente diante dos olhos da humanidade.
A luz do eu pessoal inferior revela ao homem o mundo das formas, da matéria, do instinto, do desejo e da
mente; a luz da alma revela a natureza da relacdo entre estas formas de vida e 0 mundo do sem-forma, e o
conflito entre o real e o irreal. A luz da intuicdo revela, ante a visdo da alma, dentro da personalidade, a
natureza de Deus e a unidade do Todo. A inquietude que o desejo pelo material produz, ao procurar
satisfagdo nos trés mundos, a certa altura cede lugar & aspiracdo para estabelecer contato com a alma e
alcancar a vida da alma. Reconhece-se isso, por sua vez, como um passo dado para as grandes experiéncias
fundamentais, as quais denominamos cinco inicia¢des maiores. Elas revelam ao homem o fato, até entéo
ignorado, de sua ndo-separacéo e da relacdo da sua vontade individual com a vontade divina. (Espelhismo
(Glamour): Um Problema Mundial)

3. A nova cultura surgird e vira a existéncia, a medida que aqueles que tém consciéncia da luz e do
objetivo do servico puro (o que tal estado de consciéncia inevitavelmente promove) derem continuidade a
tarefa que lhes foi designada — uma tarefa autodesignada, em todos 0s casos — de viver e ensinar a verdade
sobre a luz, sempre que surgir a oportunidade. (A Educacdo na Nova Era)

68



(e) Huminagéo

1. lluminacgao é o que a maioria dos aspirantes, como os que fazem parte deste grupo, deve buscar.
Eles devem cultivar o poder de usar a mente como um refletor da luz da alma, dirigindo-a aos niveis do
espelhismo e, portanto, dissipando-o. A dificuldade estd em fazé-lo em meio as agonias e aos engodos
produzidos pelo espelhismo. Requer uma tranquila retragdo em mente, pensamento e desejo, do mundo no
qual a personalidade atua habitualmente, centrando a consciéncia no mundo da alma, para ali aguardar os
desenvolvimentos, silenciosa e pacientemente, sabendo que a luz brilhard e que a iluminacdo vira,
finalmente. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

2. Definirei sucintamente o que significa iluminacao, pedindo-lhes que tenham em conta que ndo
estamos tratando aqui da iluminagéo que revela a Realidade ou a natureza da alma, o que torna clara a visao
que vocés tém do reino da alma, mas da iluminacao que a alma langa no mundo do plano astral. Implica no
uso consciente da luz e seu emprego, primeiro como farol que esquadrinha o horizonte astral e localiza o
espelhismo que esta causando as dificuldades e, segundo, como distribuicdo enfocada de luz, dirigida
intencionalmente para a area do plano astral em que se determinou realizar um esforgo para dissipar a bruma
e a névoa concentradas ali. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

3. Ao definir a iluminagdo como a antitese do espelhismo, é evidente que minhas observac6es devem
necessariamente se limitar a determinados aspectos da iluminacgdo e sé dirdo respeito as maneiras diretas
de trabalho e as apresentacdes do problema que se referirdo ao uso da luz no plano astral e, em especial,
em conexao com o trabalho que vocés se comprometeram a fazer. Ha muitas outras defini¢des possiveis,
porque a luz da alma é como um imenso farol, cujos feixes podem se dirigir para muitas direcbes e se
enfocar em diversos niveis. No entanto, aqui estamos tratando apenas do seu uso especializado.

A iluminacéo e a luz do conhecimento sdo tidas como termos sindbnimos; muitos espelhismos podem
ser dissipados e dispersos quando submetidos a poténcia da mente informativa, porque a mente é
essencialmente o que vence a emocgédo, mediante a apresentacao de um fato. O problema consiste em induzir
o individuo, a raca ou a nacdo que esteja atuando sob a influéncia do espelhismo para que invogue o poder
mental de analisar a situagdo e submeté-la a um sereno e frio exame. O espelhismo e a emocao exercem
efeito mdtuo, e a emotividade em geral é tdo intensa em relacdo ao espelhismo que acaba sendo impossivel
levar a luz do conhecimento com facilidade e eficacia.

A iluminacdo e a percepcédo da verdade também s&o termos sindnimos, mas € preciso lembrar que
a verdade, neste caso, ndo é a verdade existente nos planos abstratos, mas a verdade concreta e cognoscivel
—verdade que pode ser formulada e expressa em termos e formas concretas. Quando a luz da verdade entra,
o0 espelhismo automaticamente desaparece, ainda que apenas durante um breve periodo. Novamente, porém,
surge uma dificuldade, porque poucas pessoas se interessam em enfrentar a verdade real, pois implica em
que terdo de abandonar o tdo apreciado espelhismo, adquirir a capacidade de reconhecer o erro e admitir 0s
equivocos, o que o falso orgulho da mente ndo permitira. Posso lhes assegurar que a humildade é um dos
fatores mais potentes para liberar o poder iluminador da mente, quando reflete e transmite a luz da alma.
Enfrentar de maneira determinada a vida real e reconhecer decididamente a verdade — fria, serena e
desapaixonadamente — facilitara muito o apelo a afluéncia de luz que bastara para dissipar o espelhismo.
(Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

4. Nao ha atividade na vida, ndo ha chamado vocacional, ocupacdo mental, nem condi¢do, que ndo
possa proporcionar a chave para abrir a porta para o vasto mundo que tenha desejado, ou que n&o sirva para
conduzir um homem ao topo da montanha de onde possa ver um horizonte mais amplo e captar uma visao
maior. O homem deve aprender a reconhecer que a escola de pensamento que escolheu, a sua peculiar
vocacgao, sua ocupacéo especifica na vida e sua tendéncia pessoal sdo somente partes de um todo maior e
seu problema é integrar conscientemente sua pequena atividade na vida no ambito da atividade mundial.

E isto que chamamos de iluminacéo, a falta de uma palavra melhor. Todo conhecimento é uma
forma de luz, pois verte luz nas zonas de percepcdo das quais eramos inconscientes até entdo. Toda

69



sabedoria é uma forma de luz, pois nos revela 0 mundo de significados que ha por tras da forma externa.
Tudo que se possa compreender € uma evocacgdo de luz, pois faz com que percebamos, ou nos tornemos
conscientes das causas que estdo produzindo as formas externas que nos cercam (inclusive a nossa propria),
e que condicionam o mundo de significados do qual séo a expressdo. Porém, quando pela primeira vez se
observa e capta este fato e se chega a revelacao inicial, quando se apresenta o lugar que corresponde a parte
em relacdo ao todo, e quando se estabelece o primeiro contato com esse mundo que inclui 0 nosso pequeno
mundo, h& sempre um momento de crise e um periodo de perigo. Entdo, a medida que nos familiarizamos
e entramos e saimos através da porta que abrimos, acostumando-nos a luz que aflui pela janela aberta ao
nosso pequeno mundo do viver diario, podem surgir outros perigos psicoldgicos. Estamos em perigo de
pensar que o que vimos é tudo o que ha para ver, e assim — em uma volta mais elevada da espiral e em um
sentido mais amplo — repetimos 0s perigos (ja considerados) da énfase indevida, do enfoque errado, da
crenca estreita e da ideia fixa. Ficamos obcecados com a ideia da alma; esquecemos de que necessita de um
veiculo de expressdo; comecamos a viver em um mundo destacado e abstrato de ser e de sentimento e
deixamos de manter contato com a vida real de expressao do plano fisico. Assim repetimos — novamente
em uma volta mais elevada da espiral — a condi¢do que analisamos, na qual a alma ou Ego nédo estava
presente, revertendo as condigOes, embora ndo haja nenhuma vida da forma realmente na consciéncia
enfocada do homem. Ha somente o mundo das almas e um desejo de realizar alguma atividade criadora. A
abordagem a vida diéria no plano fisico cai sob o umbral da consciéncia, e 0 homem se torna um mistico
vago, pouco pratico e visionario. Estes estados mentais, se a sua existéncia for tolerada, sdo perigosos.
(Psicologia Esotérica, Volume I1)

25. A CONSCIENCIA

1. Podemos definir a consciéncia como a faculdade de captar e diz respeito, principalmente, a
relagdo que existe entre o Eu e 0 ndo-eu, o Conhecedor e o Conhecido, o Pensador e o que é pensado. Estas
defini¢des envolvem a aceitacdo da ideia da dualidade, do objetivo e do que esta por tras da objetividade.

A consciéncia expressa 0 que pode ser considerado como o ponto do meio da manifestacdo. Ndo
concerne totalmente ao polo do Espirito. E produzida pela unido dos dois polos e pelo processo de interacdo
e adaptacao que necessariamente resulta...

Toda a finalidade do desenvolvimento progressivo € levar o Filho do Pai e da Mée a um ponto de
plena realizagdo, de total autoconsciéncia e de completo conhecimento ativo. (Tratado sobre o Fogo
Cosmico)

2. Cada ponto de vida em um centro tem sua propria esfera de radiagdo, o seu préprio campo de
influéncia em expanséo, campo que depende necessariamente do tipo e da natureza da Consciéncia interna.
Esta acdo magnética reciproca entre os inimeros e extensos centros de energia no espaco € a base de todas
as relacGes astrondmicas entre 0s universos, os sistemas solares e os planetas. Entretanto, tenham em mente
gue € 0 aspecto CONSCIENCIA que torna a forma magnética, receptiva ou repulsiva e transmissora; esta
consciéncia difere de acordo com a natureza da entidade que anima ou atua através de um centro, grande
ou pequeno. Lembrem-se também que a vida que flui por todos os centros e que anima todo o espago é a
vida de uma Entidade; €, pois, a mesma vida que existe em todas as formas, limitada em tempo e espaco
pela intengdo, o desejo, a forma e a qualidade da consciéncia presente nelas; os tipos de consciéncia séo
numerosos e diversificados, mas a vida é indivisivel, ndo muda jamais, pois é a VIDA UNA. (Telepatia e 0
Veiculo Etérico)

3. Cada forma é constituida de muitas formas, e todas as formas — compostas ou simples — sdo a
expressdao de uma vida que anima ou mora internamente. A fusdo da vida com a substancia viva produz
outro aspecto de expressdo: a consciéncia. A consciéncia varia segundo a receptividade natural da forma,
segundo seu ponto de evolucdo e também segundo sua posi¢ao na grande cadeia da Hierarquia. (Telepatia
e 0 Veiculo Etérico)

70



(a) Expanséo de Consciéncia

1. Cada unidade da raca humana € parte da consciéncia divina e € aquilo que é consciente ou conscio
de algo fora de si mesma — algo que sabe que é diferenciado do veiculo que a encerra, como também das
formas que a cercam.

Nesta etapa especifica da evolucdo, 0 homem comum é consciente apenas da diferenciacdo, ou de
estar separado dos demais membros da familia humana, constituindo uma unidade entre outras unidades.
Reconhece isto e também o direito das demais unidades separadas de se considerarem como tais. A este
reconhecimento agrega outro, o de que em alguma parte do universo existe uma Consciéncia suprema, a
qual denomina, teoricamente, Deus ou Natureza. Entre este ponto de vista puramente egoista (uso o termo
“egoista” no sentido cientifico e ndo como adjetivo depreciativo) e a nebulosa teoria de Deus imanente, ha
inimeras etapas, em cada uma se produz uma expansao de consciéncia ou ampliacdo de ponto de vista, que
gradualmente leva & unidade autorreconhecida, do autorreconhecimento ao reconhecimento dos Eus
Superiores, a capacitacdo de si mesmo para se reconhecer também como um Eu Superior e, a certa altura,
ao reconhecimento oculto de seu proprio Eu Superior. Chega assim a reconhecer o seu proprio Eu Superior
ou Ego como seu verdadeiro Eu e, dessa etapa em diante, passa a consciéncia grupal, na qual se da conta,
primeiramente, do seu grupo egoico e, depois, dos demais grupos egoicos.

A esta etapa segue-se o reconhecimento do principio universal da Fraternidade; implica ndo apenas
em um reconhecimento teérico, mas na fusdo da consciéncia na consciéncia humana como um todo. E
realmente o desenvolvimento da consciéncia que possibilita a0 homem dar-se conta, ndo s6 de sua filiagdo
grupal egoica, como de seu lugar na Hierarquia humana, em seu proprio plano. Ele reconhece a si mesmo
como parte de um dos Grandes Homens celestiais. Este conhecimento posteriormente se expande em um
ponto de vista inconcebivelmente vasto, o lugar que ocupa dentro do Grande Homem Celestial,
representado pelo proprio Logos.

.. E necessario, primeiro, saber que o lugar onde a expansio acontece e a compreensio é sentida
tem de ser, afinal, na consciéncia vigilica pensante. O Ego, em seu préoprio plano, pode ser bem consciente
da unidade de sua consciéncia com as demais consciéncias e compreender que Seu grupo € uno consigo
proprio; mas, até que o homem (na consciéncia do plano fisico) tenha se elevado a este mesmo plano e
esteja igualmente consciente de sua consciéncia grupal, e assim se considere como o Eu Superior dentro do
grupo egoico e ndao como unidade separada, ndo tera mais validade do que uma teoria que se aceita e ndo é
posta em pratica.

O homem hé& de experimentar essas etapas em sua consciéncia fisica e ha de saber o que digo por
experiéncia, e ndo meramente em teoria, para que seja considerado preparado para passar as etapas
seguintes. Toda a questdo se reduz a ampliar a mente, até que esta domine a inferior, e a desenvolver a
faculdade de conceber de forma abstrata, que com o tempo resulta em manifestacdo no plano fisico. Isto
significa converter as teorias e ideais superiores em realidades demonstraveis, e constitui a fusdo do superior
com o inferior, e a preparacdo do inferior para proporcionar uma expressio adequada para o superior. E
aqui onde a préatica da meditacdo desempenha sua parte. A verdadeira meditacdo cientifica proporciona
formas graduadas, mediante as quais a consciéncia se eleva e a mente se expande até abarcar:

1. A familia e os amigos.

2. Os associados que o cercam.

3. Os grupos aos quais esta afiliado.

4. Seu grupo egoico.

5. Outros grupos egoicos.

6. O Homem celestial, do qual os grupos egoicos formam um centro.
7. O Grande Homem celestial.

... Todo homem que empreende o desenvolvimento ocultista e aspira ao superior passou pela etapa
do homem comum, o qual se considera isolado e atua pelo que lhe parece bom para si mesmo. O aspirante

71



vai atras de algo diferente: procura se fundir com seu Eu superior e com tudo quanto esta expressao implica.
As etapas mais avancgadas, com todas as suas complexidades, sdo segredos da Iniciacdo, com 0s quais nada
temos a fazer.

A aspiracdo por chegar ao Ego e absorver essa consciéncia superior, com o desenvolvimento
subsequente da consciéncia grupal, diz respeito diretamente aqueles que lerdo estas cartas. E o proximo
passo para os que se encontram no Caminho de Provagdo. Ndao se alcanga pela simples dedicagdo de trinta
minutos por dia a certas formas de meditacdo. Implica em um empenho, hora ap6s hora, ao longo de todo
o dia e todos os dias, de manter a consciéncia 0 mais proximo possivel do elevado tom alcancado na
meditagdo matutina. Pressupde a determinacdo de considerar a si mesmo, a todo momento, como o Ego e
ndo como a personalidade diferenciada. Mais adiante, quando o Ego assumir maior controle, implicara na
capacidade de se ver como parte de um grupo, sem interesses nem desejos, objetivos nem anseios em
separado do bem do grupo. Demanda uma vigilancia constante, a cada hora do dia, para evitar voltar
novamente & vibracéo inferior. Requer uma batalha constante com o eu inferior que nos arrasta para baixo;
é uma luta incessante para manter a vibracao superior. E o objetivo — procuro inculcar-lhes este ponto — é
desenvolver o habito da meditacdo durante todo o dia e o viver na consciéncia superior, para que se torne
tdo estavel que a mente inferior, o desejo e os elementais fisicos fiquem téo atrofiados e inanes por falta de
nutricdo que a triplice natureza inferior torne-se simplesmente o meio pelo qual o Ego se pde em contato
com o mundo, para fins de ajudar a raca. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

2. Pelas graduais expansfes de consciéncia, que resultam do treinamento ministrado, levando o
homem passo a passo até fazer contato com seu Eu Superior, seu Mestre, seu grupo egoico, 0 Primeiro
Iniciador, o Supremo Iniciador Uno, até fazer contato com o Senhor do seu Raio e entrar no amago de seu
“Pai que estd no Céu”. (Cartas sobre Meditagdo Ocultista)

3. Todo aquele que se esforca por alcancar maestria, que luta para realizar e trabalha para expandir
sua consciéncia, produzindo algum efeito em espirais cada vez mais amplas sobre agueles com quem se
pde em contato, sejam devas, homens ou animais, quer saiba ou ndo, mesmo que seja totalmente
inconsciente de que as sutis emanagdes estimulantes que saem dele sejam um fato, ainda assim a lei atua.
(Tratado sobre o Fogo Césmico)

4. O homem esté realizando muito trabalho para outros homens e, mediante o esforco cientifico,
religioso e educacional, a consciéncia humana esta se expandindo de maneira constante, até que, um por
um, os Filhos de Deus rompam as suas limitacGes para 0 mundo das almas. Fazendo uma retrospectiva da
historia, é possivel ver com clareza o quadro do prisioneiro que emerge, 0 Homem. Pouco a pouco venceu
os limites planetarios; pouco a pouco foi evoluindo da etapa do homem das cavernas até a de um Sha-
kespeare, um Newton, um Leonardo da Vinci, um Einstein, um S&o Francisco de Assis, um Cristo e um
Buda. A capacidade do homem de conseguir se destacar em qualquer campo da atividade humana parece
praticamente ilimitada e, se nos ultimos mil anos vimos um crescimento tdo extraordinario, 0 que ndo
veremos nos proximos cinco mil! Se o homem pré-histérico, pouco mais que um animal, cresceu até se
tornar um génio, qual ndo sera o desenvolvimento a medida que a inata presenca divina se faca sentir mais?
O super-homem esta entre n6s. Como sera 0 mundo quando toda a humanidade tender para a manifestacéo
concreta dos poderes sobre-humanos?

A consciéncia do homem esté se liberando em diferentes direcGes e dimensdes. Esta se expandindo
no mundo das realidades espirituais e comegando a englobar o quinto reino ou reino espiritual, o das almas.
Esté interpenetrando o mundo do esfor¢o sobre-humano através da pesquisa cientifica, e investigando os
inimeros aspectos da Forma de Deus e das formas que constituem a Forma. (Tratado sobre a Magia Branca)

5. Paulatinamente esta se desenvolvendo uma consciéncia, percepcao e sensibilidade ao contato, cada vez

mais ampla e inclusiva, e é a consciéncia de Deus, a percep¢do do Logos solar e a sensibilidade de um Filho
de Deus cosmico.

72



A forma através da qual essa Vida se expressa e 0 mecanismo de resposta sensivel através do qual
essa Consciéncia atua, sdo de importancia secundaria e de natureza de mecanismo automatico. No entanto,
é 0 mecanismo com o qual estamos identificados e esquecemos de que é apenas uma expressao de um
aspecto da consciéncia e que indica, em um momento especifico, 0 ponto de evolucdo da entidade
animadora. Permitam-me repetir: os dois fatores de maior importancia durante a manifestacdo sdo: a
consciéncia que evolui e a vida que se manifesta. Quando isto for levado em conta, sera observado que cada
etapa do caminho aparece como um reino da natureza. Cada um desses reinos conduz o aspecto consciéncia
a uma etapa superior de perfeicdo e expressa maior sensibilidade e capacidade de resposta as condi¢Ges
ambientais externas e internas que as do reino anterior. Cada um manifesta uma revelacdo mais plena da
gloria interna e oculta. Quando, porém, uma unidade de vida submerge na forma e quando a consciéncia se
identifica (em tempo e espaco) com qualquer forma determinada, néo Ihe é possivel compreender sua divin-
dade nem a expressar conscientemente. Sua psicologia é a do parcial e do particular, e ndo a da totalidade
e do universal. Quanto maior e mais estreita for a identificacdo com o aspecto forma, maiores serdo a
unidade inferior e a sintese, mas, a0 mesmo tempo, tanto maior a escuriddo e, falando em termos simbolicos,
mais densa sera a prisdo. Assim € a consciéncia nos reinos inferiores ou subumanos da natureza. Quanto
mais a unidade de vida se identificar com “aquele que é consciente”, tanto maior sera a consciéncia dos trés
reinos superiores, o super-humano. A tragédia, o problema e a gléria do homem esta em que ele é capaz de
se identificar com ambos 0s aspectos — a forma e a vida e seu estado psicoldgico é tal que durante o periodo
em que faz parte do reino humano, seu reino, sua consciéncia flutua entre estes pares de opostos. Ele pode
se identificar com as formas subumanas, o que invariavelmente faz nas primeiras etapas. Ele pode se
identificar com o aspecto vida, o que faz nas etapas finais. Nas etapas intermediarias, a do homem comum,
esta violentamente dividido entre ambos, e ele proprio é o campo de batalha.

...Queria que tivessem um quadro da sintese do desenvolvimento do principiante ao senciente, do
senciente ao que compreende mentalmente, e do que compreende mentalmente ao que “aprecia
divinamente”, como define o ocultismo. Dou imagens, mas que sdo imagens de uma totalidade. Procurem
pensar em totalidades e ndo adequar cada ponto dos detalhes na totalidade, lembrando que o que pode
parecer uma contradicdo talvez seja apenas um fragmento de um detalhe temporéario para o qual vocés —
ainda — ndo vém emprego nem explicacdo. (Psicologia Esotérica, Volume I)

6. Tudo gue concerne nesta época a humanidade é a necessidade de uma revelacdo e uma gradual
captacdo do Plano, o que habilitard o homem a:

a. trabalhar de maneira consciente e inteligente,

b. compreender a relacdo que tem a vida com a forma e a qualidade,

c. produzir a transmutacdo interna que trard a manifestacdo o quinto reino da natureza,
0 Reino das Almas.

Tudo isto deve ser empreendido no reino da percepcdo ou da resposta consciente, por intermeédio
dos veiculos ou mecanismos de resposta que se aperfeicoardo constantemente, ajudados pela compreensao
e pela interpretacdo espirituais. (Psicologia Esotérica, Volume I1)

(b) Consciéncia Egoica

1. A obtencéo de certa medida de consciéncia causal... indica que o estudante ja desenvolveu
(talvez em pequena medida, mas inquestionavelmente) o poder de penetrar parcialmente no mundo dos
Mestres. A faculdade de pensamento abstrato e de contemplagéo e o poder de transcender as limitagdes de
tempo e espacgo séo poderes do corpo egoico e, posto que todos 0s grupos egoicos, como ja foi dito, sdo
controlados por um dos Mestres, o desenvolvimento da consciéncia egoica (quando conscientemente reco-
nhecida) é indicacdo de contato e acesso. Muitas almas inconscientemente fazem contato com seu Ego e
temporariamente tém lampejos de consciéncia egoica. Porém, quando o estudante é capaz de se elevar
conscientemente, quando, com deliberacdo intensifica sua vibracéo e transfere sua polarizacao para o corpo
egoico, ainda que por um breve momento, pode saber que, naquele breve momento, ele esta vibrando no
tom do Mestre do seu grupo. Ele fez contato. Pode n&o se lembrar, de inicio, dos detalhes do contato, pode

73



ndo se dar conta da aparéncia do Mestre nem das palavras que sairam de Seus labios, mas, tendo se ajustado
conscientemente a regra e penetrado no siléncio das altas esferas, a lei sempre se cumpre e ele fez contato.
Alguns discipulos conhecem estreitamente seu Mestre nos planos internos e trabalham sob Sua direcéo,
mas muitas vidas se passam até que compreendam a lei e, com deliberacdo, possam construir o canal de
acesso, gracas ao poder desenvolvido na meditacao.

Com o tempo, a habilidade de fazer contato aumenta até o ponto em que o discipulo pode, a qualquer
momento, descobrir qual é a vontade do Mestre e ter acesso ao Seu coracdo. (Cartas sobre Meditacdo
Ocultista)

2. O treinamento a ser ministrado nas préximas décadas eliminara completamente o
desenvolvimento da viséo e da audicéo astrais e (se existirem) terdo de ser, afinal, dominadas. O verdadeiro
discipulo se empenhou em se centralizar no plano mental com o objetivo de elevar ainda mais a consciéncia
até o inclusivo e claro entendimento da alma.

Seu objetivo é incluir o superior e para ele ndo ha necessidade, nesta etapa, de recobrar a habilidade
astral que, como bem sabem, as ragcas menos evoluidas da Terra possuiam, como também a maioria dos
animais superiores. Mais tarde, ao chegar ao adeptado, ele podera funcionar no plano astral, se quiser, mas
lembrando que o Mestre trabalha com o aspecto alma da humanidade (e de todas as formas) e ndo com os
corpos astrais. Os instrutores se esqueceram disso com certa frequéncia, tanto no Oriente como no Ocidente.

Ao trabalhar com almas leva-se adiante a verdadeira técnica da evolucao, pois é a alma dentro das
formas, de todos os reinos da natureza, que é responsavel pelo trabalho de desenvolvimento da forma e
dentro dela. Posso dizer aos estudantes, pois, que o principal objetivo é se tornarem conscios da alma,
cultivarem a consciéncia da alma e aprenderem a viver e a trabalhar como almas. Até chegar o momento
em que o uso do seu mecanismo se tornar voluntério, estejam eles aconselhados a treinar as mentes, a
estudar as leis que regem a manifestacéo e a aprender a incluir tudo o que agora abrangemos com a palavra
'superior' — termo inadequado, mas satisfatorio. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. Muitas pessoas se encontram ainda na etapa inicial, na qual registram uma percepgdo de um
campo de expressdo que sabem gue existe — 0 campo de percepcao da alma — mas que ainda nao € para elas
0 campo natural de expressdo. Teoricamente sabem muito sobre isto, mas ndo sobre os efeitos praticos do
conhecimento aplicado. Outras sdo conscientes da consciéncia, estdo cientes do reino da alma e de uma
reacdo ocasional a uma impressao desse reino, porém ainda ndo sdo a consciéncia em si nem estdo tdo
identificados com a alma para que desapareca a consciéncia de tudo mais. Alcancar isso € sua meta e
objetivo. (Psicologia Esotérica, Volume 1)

4. A alma em si € o centro principal de experiéncia na vida da Ménada; os corpos inferiores sdo
centros de expressdo na vida da alma. A medida que a consciéncia do homem se transfere constantemente
para 0s corpos superiores, mediante 0s quais pode chegar a se expressar, a alma gradualmente se torna o
centro primordial de experiéncia na consciéncia, e os centros inferiores de experiéncia (0s corpos inferiores)
assumem uma importancia cada vez menor. A alma adquire menos experiéncia por meio deles, mas 0s
utiliza cada vez mais no servico.

Esta mesma ideia deve ser aplicada ao nosso conceito de alma como centro da consciéncia. Nas
primeiras etapas da evolucédo, a alma usa 0s corpos como centros de experiéncia consciente, e a énfase recai
sobre eles e a experiéncia. Porém, a medida que o tempo avancga, 0 homem se torna cada vez mais consciente
da alma, e a consciéncia que experimenta (como alma nos trés corpos) diminui em importancia, até que,
finalmente, os corpos se tornam simples instrumentos de contato, mediante os quais a alma entra em
inteligente relagdo com o mundo do plano fisico, com os niveis do sentimento e da sensibilidade e com o
mundo do pensamento. (Psicologia Esotérica, Volume 1)

(c) Autorrealizagéo

As diversas energias que atuam sobre o ser humano e fazem com que ele se desenvolva séo seu
campo de experiéncia. Estas duas palavras - desenvolvimento e experiéncia — devem estar sempre

74



vinculadas, porque uma produz a outra. Enquanto o ser humano esta sujeito a experiéncia no mundo da
forma, ocorre um desenvolvimento paralelo da consciéncia. Devido a que tal desenvolvimento da origem
a constantes mudangas de compreensédo e a uma consequente e constante reorientagéo para um novo estado
de consciéncia, gera necessariamente novas experiéncias — experiéncias de novos fenémenos, novos estados
de ser e de condicdes de dimensdes até entdo desconhecidas. Dai a frequente reacdo do discipulo ao fato de
que para ele ndo ha ainda um lugar de paz. A paz foi o objetivo do aspirante atlante. A realizacdo é o
objetivo do discipulo ariano. Ele nunca pode ficar estético, nunca pode descansar; esta sempre se ajustando
a novas condic¢es; continuamente aprendendo a atuar nelas e vendo que logo passam, por sua vez, para
que cheguem outras novas. Assim prossegue, até estabilizar a consciéncia no Eu, no Uno. O iniciado entdo
conhece a si mesmo como a Unidade observadora, reconhecendo o fendmeno fantasmagorico da Vida na
forma.

Passa de uma sensacao de unidade a uma de dualidade e dai novamente a uma unidade mais elevada.
Primeiramente, o Eu se identifica com o aspecto forma, a tal ponto que toda dualidade desaparece na iluséo
de que o eu é a forma. Temos entdo a forma que aparentemente ¢é tudo o que existe. Segue-se a etapa em
que o Eu, que mora internamente, comega a se tornar consciente de si mesmo, como também da forma;
falamos entdo em termos do Eu Superior e do eu inferior, do Eu e suas envolturas, do Eu e do ndo-eu. E a
etapa dual do aspirante e do discipulo, até chegar a hora de se treinar para a terceira iniciacdo. Comega com
o0 conhecimento de que é uma entidade espiritual confinada em uma forma. Sua consciéncia, durante um
longo periodo de tempo, é predominantemente a da forma. VVai mudando aos poucos — tdo paulatinamente
que o aspirante aprende a licdo da resisténcia (até o ponto de suportar o ndo-eu), e chega a uma vida
equilibrada em que nenhum dos dois predomina. Isto produz no homem um estado de aparente negatividade
e inércia, que pode perdurar durante uma vida ou duas, nas quais parece que pouco realiza em qualquer das
direcbes, mas, para os trabalhadores, é uma indicacdo valiosa para o trato com as pessoas. Depois muda o
ponto de equilibrio e do angulo da sua influéncia, a alma parece dominar, e todo o0 aspecto da consciéncia
comeca a se trasladar para o mais elevado dos dois aspectos. A dualidade ainda persiste, porém, porque o
homem as vezes se identifica com a alma e outras com a natureza-forma; a maioria dos discipulos mais
sinceros se encontra agora nesta etapa. No entanto, pouco a pouco é “absorvido” na alma, e entra assim em
relacdo com todos os aspectos da alma em todas as formas, até que um dia se da conta de que sé existe a
alma e entdo sobrevém o estado superior de unidade. (Tratado sobre a Magia Branca)

26. AS RELACOES DA ALMA

Trés coisas podem ser transmitidas, as quais, quando meditadas com lucidez, podem levar a
iluminacéo:

O Ego, em seu proprio plano, compreende conscientemente sua relacdo com o Mestre e procura
transmitir essa consciéncia a personalidade.

O Eu superior, em seu proprio plano, nao esta entorpecido por tempo e espaco (pois conhece o
futuro tanto quanto o passado) e procura alcangar o fim desejado e converté-lo rapidamente em realidade.

O Eu superior ou Ego, em seu préprio plano, esta em relacdo direta com outros egos que se acham
no Mesmo raio e em um raio correspondente, abstrato ou concreto e, compreendendo gque o progresso se da
em formacdo grupal, atua nesse plano ajudando os de sua espécie. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

(@) A Alma e a Personalidade

1. Aalma é pouco consciente da natureza personalidade, suas disposicdes e ideias. A alma pode ser
consciente das limitagdes existentes na personalidade e das barreiras que se opdem & afluéncia da energia
da alma, mas os detalnes ndo lhe interessam. A alma se ocupa em reconhecer 0s projetos
hierarquicos, captar a necessidade mundial e responder (fracamente, muito fracamente a principio) a
afluéncia monadica que vai se desenvolvendo. Estas atitudes e reagdes da alma (em seu préprio plano de

75



existéncia) afetam profunda e fundamentalmente a vida da personalidade, e produzem as mudancas bésicas
que despertam a vocacdo do discipulo. (Discipulado na Nova Era, Volume I1)

2. E desnecessario dizer que devem ser tdo sensiveis a qualidade do meu Ashram e preocupar-se
tanto pela oportunidade de servir como enfrentam hoje todos os discipulos, que seu desenvolvimento
pessoal, seu problema exclusivo (como vocés o consideram) e suas reacdes deverdo ser esquecidos.
Lembrem-se que para a alma vocés ndo sdo de tanto interesse como poderiam crer.

Do ponto de vista do Mestre, 0 que interessa é a capacidade da alma de controlar seu instrumento,
a personalidade, e atuar por meio dela; o que Ele busca € a capacidade da alma, ndo a reacdo da
personalidade. Talvez Ihes seja dificil lembrar disso, talvez seja até humilhante para o discipulo. Quanto
mais absorvido esteja em sua resposta e capacidade pessoais, tanto mais invulneraveis serdo as barreiras
que ergue entre ele (no plano fisico) e sua alma; como resultado, também se erguerdo barreiras entre o
discipulo e a vida do Ashram no qual esta destinado a tomar parte. Tenham isto presente e ocupem-se 0
mais possivel da vida da alma, de modo que ndo disponham de tempo para a introspeccao da personalidade.
(Discipulado na Nova Era, Volume 11)

3. Os resultados dos contatos estabelecidos pela alma com os seres humanos e o efeito observado
na vida da personalidade pode-se dizer que séo:

a.  Conflito, transtornos, lealdades opostas, luta interna e choques de pontos de vista antagdnicos.

b. Sensibilidade as ideias; nas etapas iniciais, constitui flexibilidade a resposta, que quase chega
a instabilidade e produz uma constante mudanca de pontos de vista. Oportunamente, leva a
sensibilidade a intuicdo, que habilitara o individuo a distinguir prontamente o irreal e o real.

c. Processo de desapego; é o processo dificil e doloroso de definir as linhas de demarcacéo entre
a alma e a personalidade. A principio produz inevitavelmente separacédo e divisdo de interesses,
mas mais adiante leva a subordinar os interesses da personalidade aos do Plano, e a absorc¢éo
dos desejos pessoais aos aspectos da alma.

d. Periodo de criatividade, produzido pelo terceiro aspecto da alma, que é o aspecto criador. Este
desenvolvimento ocasionara mudancas definidas nos habitos adquiridos pelo aspirante na vida
do plano fisico. Fara com que o discipulo se dedique a realizar certos esforgos sintetizados nas
palavras “carreira artistica”.

Estes quatro efeitos produzidos pela atividade da alma, na realidade sdo somente a afluéncia da
forca da alma, pelo canal de contato aberto pelo homem. (Psicologia Esotérica, Volume 1)

(b) O Ego e os Mestres

1. Como ja foi dito, existem na Hierarquia humana em evolucdo sessenta bilhdes de unidades de
consciéncia ou espiritos. Encontram-se nos niveis causais, embora este nimero seja um tanto menor hoje,
posto que algumas ja tomaram a quarta iniciacdo. Estes egos, de diferentes graus de desenvolvimento, estéo
vinculados com sua M6nada, Espirito ou Pai no Céu, da mesma maneira (embora em matéria mais sutil)
como o0 Ego esta conectado com a personalidade.

Como bem sabem, as Mnadas estéo sob o controle, ou melhor, fazem parte da consciéncia de um
dos Espiritos planetéarios. Nos niveis egoicos, 0os Egos se encontram em condi¢do similar. Um Adepto do
mesmo raio que eles supervisiona sua evolucdo geral, ocupando-se deles em grupos, que se formam de
acordo com trés condicdes:

a. 0 sub-raio do raio egoico,
b. o periodo de individualizacdo ou de entrada no reino humano,
C. 0 grau de realizagéo.

76



O Adepto de mesmo raio exerce a supervisao geral mas, subordinados a Ele, trabalham os Mestres,
cada um em Seu proprio raio e com Seus respectivos grupos individuais, que sdo afiliados a Eles segundo
0 periodo, o carma e o grau de vibracdo. Regidos pelos Mestres, trabalham os discipulos que alcancaram a
consciéncia do Eu Superior e, portanto, estdo aptos a atuar nos niveis causais e a ajudar no desenvolvimento
dos egos cujos corpos causais estdo menos desenvolvidos que o seu proprio.

Tudo esta belamente sujeito a lei e, como a tarefa do desenvolvimento do corpo egoico depende do
progresso alcancado na triplice personalidade, o Ego, em consequéncia, é ajudado nos niveis inferiores por
dois discipulos: um que atua nos niveis emocionais, reportando-se ao outro, que atua no corpo mental. Este,
por sua vez, reporta-se ao discipulo que possui consciéncia causal, e este se reporta ao Mestre. Tudo isto é
feito com a colaboracdo da consciéncia interna que reside no corpo causal. Como veem, envolve cinco
agentes gue se ocupam de ajudar o Ego em seu desenvolvimento evolutivo:

1. O Adepto do seu Raio.

2. O Mestre do seu grupo.

3. Um discipulo com consciéncia causal.

4. Um discipulo no plano mental.

5. Um auxiliar no plano emocional. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

2. Determinados fatores que regem a relacdo do Mestre com o discipulo sdo reconhecidos
gradualmente e comecam a reger a vida do discipulo, cada vez mais:

1. Ele reconhece que seus pontos de contato com o Mestre sdo regidos pela emergéncia e
necessidades grupais e se referem ao servico grupal. Paulatinamente, ele se da conta de que
0 Mestre sO tem interesse nele na medida que seu ego possa ser usado no servico, através da
personalidade no plano fisico. Comecga a compreender que o Mestre trabalha com a sua alma
e que é, pois, 0 seu ego que esta em relacdo com o Mestre, e ndo o eu pessoal. O problema
dele, portanto, fica cada vez mais claro e é o problema de todos os discipulos. E o de manter
o canal de comunicacdo aberto entre a alma e o cérebro, pela via da mente, de maneira que
0 Mestre possa se comunicar de imediato e com facilidade. As vezes o Mestre tem que
esperar semanas até que o discipulo O ouca, pois o canal ascendente esta fechado e a alma
ndo estd em relacdo com o cérebro, 0 que ocorre especialmente nas etapas iniciais do
discipulado.

2. Descobre que é ele proprio que fecha a porta na maioria das vezes através do psiquismo
inferior, da deficiéncia fisica e da falta de controle mental e. portanto. descobre que tem de
trabalhar constante e incessantemente o eu inferior.

3. Descobre que uma das primeiras coisas que tem a fazer é aprender a discriminar entre:

A vibracgdo de sua propria alma.
A vibracédo do grupo de discipulos ao qual esta associado.
A vibragdo do Mestre.

As trés sdo diferentes e é facil confundi-las, sobretudo no inicio. Uma regra segura para os aspirantes
é a de supor, ao entrar em contato com uma vibragdo e um estimulo superiores, que se trata da sua prépria
alma entrando em contato, o Mestre no coracao, e ndo ter a ideia (tdo lisonjeira para o orgulho proprio e a
personalidade) de que o Mestre esta procurando chegar até eles. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. A vida do discipulo é um gradual e firme avanco para o centro, e os discipulos aceitos séo
efetivamente parte da Hierarquia. A Hierarquia € um lugar de fuséo de todas as almas nos niveis superiores
do plano mental. Apenas na medida em que uma pessoa esta sob a impressao da alma, depois sob o controle
da alma e a identificagdo final com a alma, assim se move em direcdo ao centro da fusdo. A medida que

77



aumentar o amor pela humanidade e diminuir o interesse por si mesmo, assim progredira até o centro de
luz e amor, onde os Mestres residem como seres espirituais. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

4. Os Mestres nao tém personalidade no sentido como vocés entendem a personalidade. Os fatores
que os condicionam s&o os trés aspectos da Triade Espiritual e estes aspectos, sendo criadores, constroem
o aparelho ou mecanismo fenoménico por meio do qual o Mestre entra em contato com os trés mundos.
(Discipulado na Nova Era, Volume I11)

5. A influéncia que o Mestre exerce quando procura ajudar Seu discipulo produz sempre um
transtorno transitério (transitério do angulo da alma, mas muitas vezes temivel do angulo da personalidade.
(Os Raios e as IniciacGes)

6. Todos e cada um dos Mestres renunciaram ao material; elevaram-se dos trés mundos por Seu
proprio esforgo; desprenderam-se de todos os impedimentos; deixaram para tras o inferno, e o termo
“espirito aprisionado” j& ndo se aplica a Eles. Eles ndo alcangaram esta condicdo com propdsitos egoistas.
Nos primeiros dias do caminho de provacdo, a aspiracdo egoista predomina na consciéncia do aspirante.
Entretanto, a medida que galga esse caminho e também o do discipulado, abandona todos esses motivos e
sua Unica meta, ao buscar a liberagdo e a liberdade nos trés mundos, consiste em ajudar e socorrer a
humanidade. Tal dedicacdo ao servico é a marca da Hierarquia. (Os Raios e as Iniciacdes)

(c) A Alma e o Ashram do Mestre

1. Ha uma grande diferenca entre o grupo de um Mestre e Seu Ashram, 0 que poucas vezes €
compreendido. Muitas pessoas podem estar em um grupo de um Mestre, mas o pessoal de Seu Ashram é
extraido desse grupo. Em um grupo, o Mestre é consciente do discipulo-aspirante e estd em contato com
ele; este estabeleceu um definido vinculo com o Mestre, mas envolveu uma relacdo da personalidade e
também da alma. No Ashram, porém, e dentro da esfera de sua influéncia, somente havera o que é da alma.
Nada da personalidade tem permissdo de entrar — reagdes, deficiéncias, limitacdes e pensamentos da
personalidade, nada que seja material e relacionado a natureza inferior jamais chega ao Ashram. Portanto,
nas primeiras etapas do trabalho de um discipulo e durante longo tempo, provavelmente pouco ou nada
havera que ele tenha possibilidade de contribuir. Somente as intuicBes percebidas positivamente e as
definidas impress@es e impulsos da alma que o discipulo possa ter evocado (pela meditagdo e a crescente
pureza de intencdo), podem contribuir com algo para a vida do Ashram. Em consequéncia, ha uma lei que
protege 0 Ashram das limitagdes do discipulo. Tenho usado a palavra “Ashram” de maneira bem precisa,
na tentativa de os levar a discriminar entre um grupo e um Ashram, o qual, basicamente, é constituido por
aqueles que, pelo conhecimento, devogao e servigo, abriram caminho de um grupo para um centro interno,
onde a energia, a sabedoria e o0 esforco do Mestre estdo facilmente disponiveis. Para abrir caminho do grupo
para 0 Ashram, os discipulos terdo de discriminar muito cuidadosamente entre as inclinagdes das suas
personalidades de alta qualidade, suas respostas a verdade e ideais e suas verdadeiras reacdes de alma,
sabedoria espiritual e percepcéo intuitiva. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

2. Um ashram é uma fusdo subjetiva de individuos e nao de personalidades, reunidos para fins de
servico. E a fusdo da atividade individual em um todo — um todo unido pelo objetivo e a visdo, mas que
pode aplicar (e muitas vezes aplica) diferentes metodos e técnicas. O trabalho do Ashram é essencialmente
a apresentacdo ao mundo destes propdsitos de servigo, empreendidos como melhor parece ao discipulo
individual, de acordo com “a impressdo do Mestre” e com a cooperacdo do Seu grupo. Um grupo de
discipulos ndo € obrigado a realizar o mesmo tipo de trabalho, da mesma maneira e ao mesmo tempo. O
compromisso € de trabalhar sob a inspiracéo de suas almas, na medida em que suas almas possam dirigir e
ditar, fortalecidos pelo contato com o Mestre e entre si. Estdo relacionados entre si pela identidade de visédo
e de vibragdo, alem de um respeito matuo e plena liberdade — esta ultima, em especial. (Discipulado na
Nova Era, Volume 1)

78



3. Um Ashram nao esta restrito a uns poucos que podem até mesmo se reunir como membros do
Ashram. Um Ashram é um grupo internacional, composto de almas em encarnacéo e fora dela; ¢ uma
sintese de iniciados de diversos graus e de discipulos aceitos. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

4. O discipulo se vé diante da proposicdo de fazer a sua vida de uma tal natureza que promova o
propdsito grupal, aumente a forca grupal e elimine tudo aquilo que possa dificultar a utilidade grupal,
trazendo para perto o objetivo para o qual o grupo foi formado — empreender os planos do Mestre. A
resposta inata, instintiva e individual do discipulo a este objetivo de raio e seu esforco em subordinar a
personalidade a dedicacdo da alma tenuemente percebida, levou o Mestre, desde o principio, a reconhecé-
lo e a incorpora-lo em Seu Ashram. No momento em que isso acontece, o discipulo ndo s6 fica sob um
crescente impacto de forca e intencdo impulsionadora egoicas (aplicando estas palavras em Seu sentido
oculto), como a irradiacdo do grupo inicia sobre ele seu trabalho benéfico. O poder magnético “atrativo”
que até entdo o havia guiado adiante é substituido por uma poténcia irradiante estimuladora, efetuando
grandes mudangas nele e produzindo resultados de eliminagdo e substituigdo. O efeito sobre a vida do
Ashram, no que diz respeito ao grupo que o compde, independentemente da propria poténcia do Mestre,
pode ser descrito da seguinte maneira:

1. Avidada personalidade vai se debilitando gradualmente, perdendo de maneira definitiva, para
a alma, o seu dominio. Em um sentido muito real, a alma comeca a dominar.

2. Diminui apreciavelmente a necessidade de reencarnar e, afinal, a vida nos trés mundos da
manifestacdo humana deixa de ser necessaria. Todas as licbes foram aprendidas e o objetivo da
alma foi alcancado.

3. A Vontade da Ménada comeca a ser percebida; o aspecto vontade se fusiona com o aspecto
amor, fazendo com que o aspecto inteligéncia seja frutifero e eficaz na realizagdo do propdsito
divino, enfocado através do Ashram para o discipulo.

4. Foram alcancados 0s objetivos do fator tempo e espago, a extensdo dos acontecimentos, da
matéria e da consciéncia e, com o tempo, séo substituidos por algo que ainda ndao temos palavra
para designar, nem mesmo um conceito. Comeca a se expressar depois da terceira iniciacdo
quando o aspecto Pai “aparece ante a nossa vista” — ndo sei como expressa-lo de outra maneira.

5. A totalidade é considerada como de maior importancia que a parte, 0 que nao é um sonho,
visdo, teoria, quimera, hipdtese ou anseio. E considerada como uma necessidade inata e algo
inevitavel. Significa morte, mas morte como beleza, espirito em a¢do, ou a consumacao de todo
0 bem.

...A vida deve ser encarada do angulo do Observador e ndo do angulo do participante no experimento
e experiéncia nos trés mundos. Este Observador € diferente do que se encontra no caminho probacionario.
A maioria dos experimentos e experiéncias ficaram para tras e foi estabelecida uma nova orientacdo para
um mundo de valores mais elevado do que o mundo de significados. Essa atitude poderia muito bem ser
descrita como o método de aproximacéo de todos os que sdo parte de um Ashram. Quando os membros de
um Ashram sdo aceitos como discipulos, embora vivam nos trés mundos da experiéncia, ndo é ali onde esta
o foco de sua atencdo. Aqueles que sdo discipulos-iniciados, vao ficando, cada vez mais, inconscientes das
atividades e reacdes da personalidade, porque certos aspectos da natureza inferior estdo controlados e
purificados de tal maneira que ficaram sob o umbral da consciéncia e penetraram no mundo do instinto,
portanto, ja ndo ha mais percepcao consciente delas, da mesma maneira como um homem adormecido néo
é consciente do funcionamento ritmico de seu veiculo fisico adormecido. Trata-se de uma verdade profunda
e geralmente incompreendida. Tem relagcdo com todo o0 processo da morte e poderia ser considerada como
uma de suas defini¢cdes; contém a chave das misteriosas palavras “depoésito da vida”. (Os Raios e as
Iniciacdes)

79



(d) A Alma e a Hierarquia

1. A Hierarquia é simplesmente 0 mundo das almas, conscientemente conhecedora do Plano,
sensivel ao proposito e estd plasmando de maneira criadora e constante na humanidade o objetivo de
expandir a consciéncia humana, da qual as almas de vocés — em sua natureza mais pura — fazem parte.
(Discipulado na Nova Era, Volume 11)

2. Deve-se assinalar que hé trés tipos de trabalhadores hierarquicos:

1. Asalmas, isto €, os iniciados que tomaram a quarta Inicia¢do (da Rendncia), cujo corpo
da alma, o corpo causal, foi desfeito. Sdo os Guardides do Plano.

2. As personalidades inspiradas pela alma; sdo os discipulos e iniciados que tomaram as
trés primeiras iniciacdes, por intermédio dos quais as almas empreendem o trabalho do
Plano.

3. Os aspirantes inteligentes que ainda ndo sao personalidades inspiradas pela alma, mas
que reconhecem a necessidade do Plano e buscam o bem-estar dos seus semelhantes.

O grupo mais elevado formula o Plano; o segundo grupo “modifica, qualifica e adapta” o Plano aos
requisitos humanos contemporaneos, assegurando desta maneira a continuidade gradual e firme do Plano;
no terceiro grupo estdo os agentes que transmitem este Plano a humanidade e procuram torna-lo executavel,
guiados pelo compromisso espiritual, o0 compromisso evidenciado pelo segundo grupo. (Discipulado na
Nova Era, Volume II)

3. O trabalho da Hierarquia, em conexao com a humanidade, divide-se em duas partes: o trabalho
que efetua com os seres humanos individualmente, a fim de despertar neles a consciéncia da alma, e em
seguida o trabalho com eles, como almas, para que (atuando nos niveis da alma e como entes conscientes
no Reino de Deus) possam comecar a visualizar o objetivo do proprio Deus. (Psicologia Esotérica, Volume

1)
(e) A Alma e a Vontade Divina

Quando a atracdo pela substancia é superada e o desejo se extingue, o poder atrativo da alma passa
a dominar e a énfase (que durante tanto tempo recaiu sobre a forma individual, a vida e a atividade
individuais) cede lugar a forma grupal e ao propoésito grupal. Em seguida, o poder atrativo da Hierarquia e
dos grupos de discipulos dos Mestres suplanta as atracdes inferiores e 0s pontos secundarios de interesse.
Quando eles assumirem o lugar legitimo na consciéncia, a atracdo dindmica do aspecto Vontade da
divindade sera sentido — inteiramente destituido de relagdo com forma ou formas, ou com grupos ou um
grupo. (O Reaparecimento do Cristo)

) A Alma e os Raios

1. Todo ser humano é compelido a manifestacdo pelo impulso de algum raio, e é matizado pela
qualidade especifica do raio que determina o aspecto forma, indica o caminho que deve seguir e o habilita
(ao chegar a hora da terceira iniciagdo) a perceber e colaborar com o propdsito de seu raio...

A alma humana € uma sintese da energia material, qualificada pela consciéncia inteligente, mais a
energia espiritual que, por sua vez, € qualificada por um dos sete tipos de raio. (Psicologia Esotérica,
Volume I)

2. O Raio do Ego. Ao comecar o estudo sobre o raio do Ego ou Alma, é preciso expor sucintamente
certas grandes premissas e incorpora-las em uma série de quatorze proposi¢oes. Sao as seguintes:

80



=

Os egos de todos os seres humanos se encontram em um ou outro dos sete raios.

Todos 0s egos que se encontram no quarto, quinto, sexto e sétimo raios, a certa altura,
depois da terceira iniciacao, se mesclam com os trés raios principais ou monadicos.

O raio monadico de cada ego € um dos trés raios de aspecto, e os filhos dos homens
sdo Monadas de poder, Monadas de amor ou Mdnadas de inteligéncia.

Para nosso proposito especifico, concentraremos a atencdo nos sete grupos de almas
que se encontram em um ou outro dos sete raios ou correntes de energia divina.

Na maior parte da nossa experiéncia racial e da vida, somos regidos sequencialmente e
depois simultaneamente por:

a. O corpo fisico, dominado pelo raio que rege o somatério dos atomos daquele corpo.

b. A natureza do desejo emocional, influenciado e controlado pelo raio que matiza a
totalidade dos atomos astrais.

c. O corpo da mente ou natureza mental e a dimensdo e a qualidade do raio
determinando seu valor atdbmico.

d. Posteriormente, no plano fisico, o raio da alma comeca a atuar no somatério dos
trés corpos e com eles, 0 que constitui — quando alinhados e atuando em unissono —
a personalidade. O efeito desta integracdo geral é produzir de maneira ativa uma
encarnagao e encarnaces em que o raio da personalidade emerge claramente e 0s
trés corpos, ou eus, constituem os trés aspectos ou raios do eu pessoal inferior.

Quando o raio da personalidade fica bem nitido e dominante, e os trés raios do corpo
se subordinam a ele, ocorre o grande combate entre o raio egoico, ou da alma, e o raio
da personalidade. A diferenciacdo fica claramente marcada e 0 senso da dualidade se
estabelece de maneira mais precisa...

Oportunamente, o raio ou influéncia da alma se torna o fator dominante e os raios dos
corpos inferiores se transformam em sub-raios deste raio controlador. Esta Gltima frase
é de fundamental importancia, pois indica a real relacdo da personalidade com o Ego ou
alma. O discipulo que compreende esta relacdo e se ajusta a ela esta pronto para trilhar
0 caminho da iniciago.

Cada um dos sete grupos de almas responde a um dos sete tipos de forca, e todos
respondem ao raio do Logos planetario do nosso planeta, que € o terceiro Raio de
Inteligéncia Ativa. Portanto, todos pertencem a um sub-raio deste raio, mas nunca se
deve esquecer que o Logos planetario também pertence a um raio, sub-raio do segundo
Raio de Amor-Sabedoria. (Psicologia Esotérica, Volume I)

3. O raio egoico do individuo, além do raio egoico do quarto reino, neutralizam gradualmente os
raios que regem a personalidade, & medida que o homem se aproxima do caminho de provacdo e do
discipulado.

Portanto, 0 homem é um agregado de forgas que o dominam de maneira sequencial e conjunta,
matizam a sua natureza, produzem sua qualidade e determinam sua “aparéncia”, usando esta palavra no
sentido oculto da exteriorizagdo. Durante eras ele é dominado por uma dessas forcas e nada mais é do que
0 que elas fazem dele. A medida que chega a um entendimento mais claro e é capaz de comecar a
discriminar, escolhe definidamente qual delas deve dominar, até que, oportunamente, passa a ser controlado

81



pelo raio da alma, com todos os outros raios subordinados a esse raio, que o0s usa a vontade. (Psicologia
Esotérica, Volume I)

(9) A Alma e os Estudos Esotéricos

O estudo esotérico, quando integrado em um estilo de vida esotérico, revela com o tempo 0 mundo
de significado e conduz, oportunamente, ao mundo das significacbes. O esoterista comeca se esfor¢cando
por descobrir a razéo, o porqué; luta com o problema dos acontecimentos, eventos, crises e circunstancias,
a fim de chegar ao significado que teriam para ele; ao apurar o significado de algum problema especifico,
usa-0 como um convite para penetrar mais profundamente no mundo de significado recentemente revelado;
aprende entdo a incorporar seus pequenos problemas pessoais ao problema do Todo maior, dessa maneira
perdendo de vista 0 pequeno eu e descobrindo o Eu maior. O verdadeiro ponto de vista esotérico é sempre
0 do Todo maior. O estudante descobre o mundo de significado espraiado como uma intrincada rede sobre
toda atividade e cada aspecto do mundo fenoménico...

O esoterismo, porém, ndo se ocupa dos centros como tais, e 0 esoterismo ndo é um esforgo para
despertar cientificamente os centros, como muitos estudantes pensam. O esoterismo, na realidade, é o
treinamento para obter a capacidade de atuar livremente no mundo dos significados; ndo se ocupa de
nenhum aspecto da forma mecanica; ocupa-se inteiramente do aspecto alma — o0 aspecto do Salvador,
Redentor e Intérprete — e do principio mediador entre a vida e a substancia. Este principio mediador é a
alma do aspirante ou discipulo individual (se for possivel usar uma formulacédo tdo enganosa); é também a
anima mundi no mundo como um todo.

O esoterismo, portanto, implica em uma vida vivida em sintonia com as realidades subjetivas
internas, so possivel quando o estudante esta polarizado de maneira inteligente e enfocado mentalmente; sé
é util quando o estudante é capaz de se mover entre estas realidades internas com destreza e compreensao.
O esoterismo implica, além disso, em compreender a relacdo entre forcas e energias e o poder de usar a
energia para o fortalecimento e, em seguida, para o uso criativo das for¢as contatadas; dai redencéo.... . O
esoterismo é a arte de “baixar a terra” as energias que emanam das fontes mais elevadas e ali “conecta-las
a terra” ou ancoré-las...

Toda verdadeira atividade esotérica produz luz e iluminacéo; resulta na intensificacdo e qualificacdo
da luz da substancia herdada pela luz superior da alma — no caso da humanidade que atua conscientemente...

Desafiaria todos 0s esoteristas a procurarem a abordagem pratica que esquematizei aqui. Pediria a
eles que vivam vidas redentoras, que desenvolvam sua sensibilidade mental inata e que trabalhem
continuamente com o significado que se encontra por tras de todos os assuntos mundiais, nacionais,
comunais e individuais. Se assim fizerem, a luz brilhara repentinamente e cada vez mais sobre o caminho
de vocés. Vocés podem se tornar portadores de luz, sabendo entdo que “nessa luz verdo a Luz” — e seus
semelhantes também verdo. (A Educacdo na Nova Era,)

(h) A Alma e Outros Egos

1. O fator atividade. Trata-se em grande parte de uma questdo de raio e afeta estreitamente a relacéo
entre os egos. Os de raios similares se amalgamam e vibram com mais facilidade entre si do que os de raios
diferentes e somente quando o segundo aspecto, a sabedoria, se desenvolve, é possivel haver a sintese.
(Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

2. Como sabem, nada importa, somente a alma. Nada conta a longo prazo, somente 0 servico.
Afastem suas mentes de todos os problemas de suas personalidades e dos problemas daqueles com os quais
escolheram percorrer o caminho da vida nesta encarnagdo. Confiem em suas almas. Estabelecam e
mantenham contato com eles por meio de suas almas, recusando-se a se deixar glamourizar por suas
personalidades.

82



N&o sabem vocés que ao somar a forca de suas almas as deles (ignorando o aspecto forma) podem
estimular essas almas para maior atividade espiritual? Porém, meus irm&os, ao observar estes
acontecimentos, ndo se sintam tentados a ajudar. Deixem que as préprias almas sabias, puras e amorosas
se encarreguem das personalidades. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

3. A utilidade dos discipulos aqueles com os quais estdo carmicamente vinculados ou aqueles pelos
quais sentem responsabilidade — correta ou erradamente — muda com o progresso de uma etapa para outra.
O cuidado fisico aos nossos seres queridos podera e devera persistir em certa medida, embora o cuidado da
mée pelo filho ndo deva persistir quando se tornar adulto. Pode haver uma responsabilidade aceita de arcar
com eles (correta ou errada), mas ndo deve anular nem minar qualquer responsabilidade que Ihes caiba
assumir. A nossa ajuda mental deve estar sempre disponivel, mas ndo deve ser dada quando a nossa mente
estd ofuscada pelas ddvidas e pelos questionamentos, nem quando h& um espirito de critica. De forma
curiosa, a nossa responsabilidade espiritual, em geral, é a Gltima que se reconhece, e a acao nesse sentido é
igualmente lenta. Entretanto, em ultima analise, € a mais importante, porque a propria influéncia espiritual
pode ser duradoura e possuir o poder de liberar aqueles que amamos, engquanto que outras responsabilidades
— por estarem relacionadas com a personalidade — sempre contém espelhismo e o que ndo é do reino do
espirito. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

(i) O Ego e 0 Ambiente

1. A devida resposta ao ambiente resultara na correta relacdo com o aspecto alma, oculto em todas
as formas, e produzira corretas relacdes entre as distintas partes da estrutura nervosa interna, existente em
todos os reinos da natureza, subumana e super-humana. Isto ainda é praticamente desconhecido, mas
comeca a ser reconhecido e, quando for comprovado e compreendido, se descobrird que nisto reside o
fundamento da fraternidade e da unidade. Assim como o figado, o coracéo, os pulmdes, o estdmago e outros
6rgdos do corpo sdo separados em existéncia e funcdo e, ainda assim, estdo unidos e conectados no corpo
por meio do sistema nervoso, da mesma maneira sera descoberto que tanto 0s organismos como 0s reinos
da natureza tém sua vida e fungdes independentes e, no entanto, sdo coordenados e correlacionados por um
amplo e complicado sistema sensério, as vezes denominado de alma de todas as coisas, a anima mundi, a
consciéncia subjacente. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. Uma das principais condic¢des que um discipulo tem de cultivar, para perceber o plano e ser usado
pelo Mestre € a soliddo. Na soliddo, a rosa da alma floresce; na soliddo, o eu divino pode falar; na solidao,
as faculdades e as gracas do eu superior podem se enraizar e medrar na personalidade. Também na solidao
0 Mestre pode se aproximar e impressionar na alma aquietada o conhecimento que Ele procura transmitir,
a licdo a aprender, o método e o plano de trabalho que o discipulo deve captar. Na soliddo o som é ouvido.
Os Grandes Seres tém de trabalhar através de instrumentos humanos e o plano e a visdo sdo muito
prejudicados devido as deficiéncias desses instrumentos. (Tratado sobre a Magia Branca)

(j) A Alma e a Saude

As férmulas sé séo confiadas quando o estudante souber apreciar inteligentemente o transtorno, ou
transtornos, que o afeta(m) e quando for capaz de aplicar conscientemente as formulas ensinadas, sempre
que seu objetivo seja altruista. Quando a sua finalidade for se capacitar para prestar servico, quando visar
apenas adquirir veiculos saudaveis para empreender melhor o Plano dos Grandes Seres, e quando nao
desejar se esquivar da doenca para beneficio préprio, somente entdo as formulas atuardo em conex@o com
a consciéncia egoica. A afluéncia da vida de Deus interno resulta em veiculos sadios, de maneira que
somente entdo, a medida que a personalidade se funde com o Ego e a polarizacdo se transfere do inferior
para o superior é possivel realizar o trabalho. Este momento esta se aproximando agora para muitos. (Cartas
sobre Meditacéo Ocultista)

2. As personalidades dos “exaustos peregrinos no Caminho” estdo realmente cansadas e esgotadas.
A humanidade hoje estd muito cansada. Os veiculos foram utilizados durante muitos ciclos e sua poténcia
(em um sentido positivo) estd desgastado, o que é a aproximacdo a meta. Durante longos ciclos, os efeitos

83



da alma sobre a personalidade foram negativos e o instrumental pessoal foi a expressao positiva do homem
espiritual. Depois aquele agregado de forcas inferiores comeca a se desgastar, sua vibragdo se debilita e,
como grande parte da consciéncia ainda esta identificada com a natureza corporal, o discipulo fica cons-
ciente da fadiga, da dor, da angustia e do profundo cansaco. A “fadiga da personalidade” da raca humana
foi parcialmente responséavel pelo complexo de sofrimento excessivo, pelo senso de inferioridade e pela
psicologia de anseio pela libertacdo da apresentacao crista da verdade.

A medida vai avancando, a alegria da alma comeca a afluir sobre os veiculos desgastados e cansados
e, gradualmente, a natureza positiva da alma vai assumindo. Quando ja esta bastante forte e 0 homem
descentralizado o suficiente, é a qualidade da alma que persistira, apesar das limitacGes fisicas, e a sensacao
interna de cansaco sera cuidadosamente suprimida e transmutada de maneira consciente e inteligente. O
esgotamento da personalidade sera reconhecido, mas havera um esforco planejado para transcendé-lo. Este
processo de “divina imposigao” atrai gradualmente forca curadora, e a salde perfeita sera a recompensa em
alguma vida pelo esforgo do iniciado de viver como alma e ndo se sentir como personalidade. Esta divina
afluéncia da qualidade da alma da vida é a verdadeira chave para a cura autoinduzida. (Discipulado na Nova
Era, Volume I)

3. A énfase excessiva que as pessoas dedicam as doencas é desconcertante para a alma, pois coloca
a natureza forma, transitdria e constantemente mutavel, em uma posicao de indevida importancia, enquanto
que — do angulo da alma — as vicissitudes do corpo sé tém importancia na medida que possam contribuir
para enriquecer a experiéncia da alma. (Cura Esotérica)

4. A doenca é um efeito da centralizacdo bésica da energia vital do homem... Onde a consciéncia
do homem esta enfocada, ali a energia de vida reunird suas forgas...

Quando a consciéncia estiver estabilizada na da alma, havera poucas doengas e os transtornos fisicos
do paciente muito evoluido serdo entdo associados ao impacto da energia da alma sobre um veiculo fisico
ndo preparado; nesta etapa, s6 o afetardo certas doengas maiores. Ele ndo ser& susceptivel as pequenas
enfermidades e as constantes e insignificantes infec¢bes que tornam a vida do homem comum ou néo
desenvolvido tdo desagradavel e penosa. (Cura Esotérica)

(k) A AlmaeacCura

1. Toda doenca é resultado da inibicdo da vida da alma. Isto é verdade para todas as formas de todos
0s reinos. A arte do curador consiste em liberar a alma, a fim de que sua vida possa fluir através do
conglomerado de organismos que constituem uma determinada forma. (Cura Esotérica)

2. Toda doenga (e isto € bem conhecido) é causada pela falta de harmonia — uma desarmonia entre
0 aspecto forma e a vida — o que une a forma e a vida, ou melhor, o resultado desta unido, que chamamos
de alma, o Eu no que diz respeito a humanidade, e o principio integrador, no que diz respeito aos reinos
subumanos. A doenca aparece onde ndo ha alinhamento entre estes diversos fatores: a alma e a forma, a
vida e sua expressao, as realidades subjetiva e objetiva. Em consequéncia, espirito e matéria ndo estdo
livremente relacionados entre si. Temos aqui um modo de interpretar a Primeira Lei. (Cura Esotérica)

3. Quando o pensamento humano inverter as ideias comuns a respeito da doenca e a aceitar como
um fato da natureza, 0 homem comecara a aplicar a lei da liberacdo, com pensamento correto, que levara a
ndo resisténcia. No presente, pelo poder de seu pensamento direcionado e seu intenso antagonismo para
com a doenca, a tendéncia é reforcar a dificuldade. Quando ele reorientar o pensamento para a verdade e a
alma, as enfermidades do plano fisico comecardo a desaparecer. Isto ficard evidente ao estudarmos mais
adiante o metodo de extirpa-las. A doenga existe. As formas nos reinos da natureza carecem de harmonia e
ndo estdo alinhadas com a vida imanente. Em todas as partes hd doenca e decomposi¢éo e a tendéncia a
dissolucdo. Escolho minhas palavras com cuidado. (Cura Esotérica)

84



4. Um método superior e novo consiste em chamar a prépria alma do homem para que inicie uma
atividade positiva. A verdadeira e futura cura ocorrera quando a vida da alma puder fluir sem impedimentos
nem obstaculos através de cada aspecto da natureza forma, podendo entdo vitaliza-la com sua poténcia e
também eliminar essas congestdes e obstrucbes que sao fonte certa de enfermidades. (Cura Esotérica)

5. Duas palavras resumem a atividade de curador: Magnetismo e Irradiacéo...

REGRA UM: O curador deve procurar vincular alma, coracéo, cérebro e maos. Assim pode verter
a forca curadora vital sobre o paciente. Isto é trabalho magnético. Pode curar a doenca ou aumentar
0 assim chamado estado maligno, de acordo com o conhecimento do curador.

O curador deve procurar vincular alma, cérebro, coracdo e emanagdo aurica. Assim sua presenga
pode nutrir a vida da alma do paciente. Este € o trabalho de irradiacdo. As maos nao sdo necessarias.
A alma exibe seu poder. A alma do paciente, através da resposta de sua aura, responde a irradiacao
da aura do curador, inundada com energia da alma. (Cura Esotérica)

6. As condicOes indesejaveis sdo consideradas como resultantes da falta de contato e de controle da
alma. Ao paciente (se posso chama-lo assim) se ensina a afastar seus olhos e, consequentemente, a ateng&o,
de si mesmo, dos seus sentimentos, complexos, ideias fixas e pensamentos indesejaveis e enfoca-los na
alma, a divina Realidade dentro da forma, e na consciéncia cristica.

Isto bem poderia ser chamado de processo de substitui¢éo cientifica de um novo interesse dinamico
por aquilo que até entdo monopolizava a atencdo; pde em atividade um fator colaborador cuja energia se
lanca através da vida inferior da personalidade e elimina todas as tendéncias psicoldgicas erradas,
complexos indesejaveis que levam a abordagens erradas a vida. A certa altura, regenera a vida mental ou
de pensamentos, de maneira que o homem fica condicionado pelo correto pensar, sob o impulso ou a
iluminacdo da alma. Produz, assim, “o poder expulsor dindmico de uma nova enfermidade”. As antigas
ideias fixas, depressdes e angustias, 0s antigos desejos perturbadores e limitadores, tudo desaparece e 0
homem fica livre como alma e amo de seus processos vitais. (Cura Esotérica)

7. No segundo caso, toda a energia provéem da alma, mas no primeiro toda a energia € simplesmente
vida, atuando sob determinada direcao.

Com relacdo ao papel que o amor tem a exercer no processo de cura, direi que: Amor é a expressao
da vida do préprio Deus; amor é a forca coerente que torna integras todas a coisas (gostaria que refletissem
sobre esta frase) e amor € tudo o que €. A principal caracteristica que estabelece a diferenca entre a energia
da alma e a forca da personalidade, tal como se aplica na cura, reside na regido da aplicacao e na expressao
do amor. A forca da personalidade é emocional, plena de sentimento e — quando em uso — a personalidade
é sempre consciente de si mesma como curadora e 0 centro expressivo do cenario onde ha dois atores, 0
curador e o que deve ser curado. A energia da alma atua inconscientemente e é aplicada pelos que estdo em
contato com suas almas e, em consequéncia, descentralizados; eles se encontram ““fora do cenario”, se posso
empregar esta frase, dedicados completamente ao amor do grupo, atividade do grupo e propdsito do grupo.
(Cura Esotérica)

(I) O Ego e as Forcas da Escuridéo

Os Irmdos da Escuriddo sdo — nunca se esquegam — irmaos equivocados e desencaminhados, mas
filhos do mesmo Pai, que se extraviaram em terras distantes. O caminho de volta sera longo para eles, mas
a misericordia da evolucdo, inevitavelmente, os obrigard a voltar pelo caminho de retorno em ciclos
distantes. Quem engrandecer desmedidamente a mente concreta e permitir que ela se feche sempre ao
superior, corre o risco de se desviar para o caminho da esquerda. Muitos sdo 0s que se extraviam assim,
mas... voltam sobre seus passos e evitam cometer 0s mesmos erros no futuro, assim como a crianga que se
gueima uma vez evita o fogo. O homem que persiste, apesar das adverténcias e da dor, € o que finalmente
se torna um irmé&o da escuriddo. A principio o Ego luta poderosamente para impedir que a personalidade se

85



desenvolva desta maneira, mas as deficiéncias do corpo causal (ndo se esquecam de que nossos Vvicios ndo
sdo mais do que nossas virtudes mal empregadas) fazem com que este se desequilibre e desenvolva
excessivamente em um s0 sentido e se apresente cheio de buracos e brechas onde deveria haver virtudes.

O irm&o da escuriddo ndo reconhece nenhuma unido com os de sua espécie, V€ apenas pessoas que
devem ser exploradas para apoiar seus proprios fins. Esta €, em pequena escala, a marca daqueles que,
conscientemente ou ndo, sao seus instrumentos. N&o respeitam pessoa alguma, consideram todos os homens
como presa legitima; usam de tudo para levar adiante seus propdsitos e, por todos 0s meios ao seu alcance,
corretos ou incorretos, procuram destruir toda oposi¢édo e adquirir tudo que desejam para 0 seu eu pessoal.

O irmdo da escuriddo ndo leva em conta o sofrimento que pode causar, nem se preocupa com a
agonia mental que promove no seu antagonista; persiste em seus propositos e ndo os abandona, mesmo que
prejudique alguém, seja homem, mulher ou crianca, desde que seus préprios fins se cumpram neste
processo. N&o se deve esperar compaixdo daqueles se opdem a Fraternidade da Luz...

Com frequéncia, o irmé&o da escuridao se disfarca de agente da luz, muitas vezes apresentando-se
como mensageiro dos deuses, mas, para sua seguranca, lhes direi que quem atua guiado pelo Ego obtera
clara percepcao e escapara ao engano. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

(m) A Alma e o Servigo

1. Vocé perguntaré qual seré o seu servico: isso, meu irmao brotara pela meditacdo. Ndo me compete
dizer que atividade a sua personalidade deve desempenhar; cabe a sua propria alma dizer. (Discipulado na
Nova Era, Volume I)

2. Muitos ainda estdo muito preocupados com o que estdo procurando fazer, com o proprio
desenvolvimento e a prépria capacidade de ajudar ou ndo; porém, ao mesmo tempo, estdo tratando de
maneira inadequada do problema do autoesquecimento e da total dedicagdo aos semelhantes. "O que eu
posso fazer?" é de menor importancia para eles do que "O que estou aprendendo, e 0 Mestre esta satisfeito
comigo?" Estarei satisfeito com vocés quando se esquecerem de mim e de si mesmos no arduo servico para
a humanidade.

O servico, lembraria a vocés, € um processo cientifico, que exige a plena expressdo dos poderes da
alma no plano fisico. E o servico que causa uma manifestagdo divina, aquilo que vocés chamam de
encarnacao divina. Se um homem esta realmente servindo, invariavelmente mobilizard todos os recursos
de forca e luz espirituais e toda a sabedoria e o poder direcionador de sua alma, porque a tarefa a realizar é
sempre grande demais para a personalidade. Alguns dos mais destacados servidores do mundo sdo homens
e mulheres que estdo muito proximos da Hierarquia espiritual e trabalham sob sua direcdo, inspiracdo e
impressdo, mas ndo conhecem nada do chamado esoterismo, ndo reconhecem a Hierarquia e (em sua
consciéncia cerebral) desconhecem Seus integrantes, os Mestres de Sabedoria. (Discipulado na Nova Era,
Volume I1)

3. Considere tudo que lhe aconteceu como um treinamento especial, que poderia ser chamado de
“treinamento basico” para que seu futuro servigo seja realizado de acordo com o Plano. Este servico é
escolha da sua alma. Ndo Ihe é imposto por mim... nem por nenhum outro fator, exceto sua alma.
(Discipulado na Nova Era, Volume 11)

4. A Ciéncia do Servico... A medida que prossegue a vinculagio entre a alma e a personalidade, e o
conhecimento do Plano e a luz da alma afluem & consciéncia do cerebro, o resultado normal é a
subordinag&o do inferior ao superior. E atributo natural da alma identificar-se com os propésitos e planos
grupais. A medida que se realiza esta identificacdo nos niveis da alma e da mente, produz-se a
correspondente atividade na vida pessoal, atividade a qual damos o nome de servigo. O servico € a
verdadeira ciéncia da criacdo, e constitui um método cientifico para estabelecer continuidade. (A Educacao
na Nova Era)

86



5. Definir “Servigco” ndo e facil. Ja houve muito empenho em defini-lo do angulo do conhecimento
da personalidade. Sucintamente, servico é o efeito espontaneo do contato com a alma. Este contato é t&o
preciso e estavel, que € possivel verter a vida da alma pelo instrumento que ela, necessariamente, tem de
usar no plano fisico. E a maneira como a natureza dessa alma pode se expressar no mundo dos assuntos
humanos. O servico ndo é uma qualidade nem é uma acdo; também ndo é uma atividade que as pessoas
empreendam com tenacidade nem um método para salvar o mundo. E preciso compreender claramente esta
diferenca, pois, do contrario, toda a atitude frente a esta importante demonstracdo do sucesso evolutivo da
humanidade sera falha. O servico é uma demonstracdo da vida. E um impulso da alma, e € um dinamismo
evolucionério da alma, tanto quanto o instinto de autopreservacao e de reproducdo das espécies € uma
demonstracio da alma animal. Esta formulagio é de grande importancia. E um instinto da alma, se podemos
usar uma expressio tdo inadequada e, portanto, inata e peculiar ao desenvolvimento da alma. E a
caracteristica relevante da alma, tal como o desejo é a caracteristica relevante da natureza inferior. E o
impulso para o bem grupal. Portanto, ndo pode ser ensinado nem imposto a ninguém como uma desejavel
indicacdo de aspiracdo, atuando do lado de fora e com base em uma teoria sobre o servico. E simplesmente
o primeiro efeito real a se demonstrar no plano fisico de que a alma estd comecando a se expressar na
manifestacao externa.

Nem a teoria nem a aspiracdo fardo nem poderdo fazer de um homem um verdadeiro servidor.
(Psicologia Esotérica, Volume I1)

6. Todas as leis da alma (e a Lei do Servico ndo é exce¢do) manifestam-se, inevitavelmente, de duas
maneiras.

Primeiro, ha o efeito que exercem sobre o individuo. Isto acontece quando houve um contato preciso
com a alma, cujo mecanismo comegca a responder. A comprovacdo disso estaria atuando agora entre 0s
estudantes esotéricos disseminados pelo mundo, pois chegaram ao ponto em que o verdadeiro servidor pode
sair das massas e demonstrar um contato estabelecido com a alma.

Segundo, as leis da alma estdo comecando a exercer efeito grupal na prépria humanidade e a
influenciar a raca dos homens como um todo. Este efeito seria como um reflexo da consciéncia superior na
natureza inferior, por isso temos hoje muita procura pelo servi¢co e muitas iniciativas filantropicas. No
entanto, todo ele é profundamente matizado pela personalidade e, com frequéncia, produz muito dano,
porque as pessoas tentam impor as proprias ideias de servico e as proprias técnicas sobre outros aspirantes.
Talvez tenham se tornado sensiveis a impressdo, mas muitas vezes descaracterizam a verdade e tendem
para os fins da personalidade. Devem aprender a focar no contato com a alma e no conhecimento ativo da
vida egoica, e ndo no lado forma do servi¢co. Gostaria de pedir aqueles de vocés que respondem a estas
ideias e sdo sensiveis a impressao da alma (muitas vezes descaracterizando a verdade e tendendo para 0s
fins da personalidade), a focar no contato com a alma e ndo no lado forma do servico. A atividade no lado
forma enfatiza a ambicao da personalidade, envolvendo as pessoas no espelhismo do servi¢co. Havendo
cuidadosa atencdo no essencial do servico — o contato com a alma — o servi¢o prestado fluird com
espontaneidade pelas linhas corretas e dara frutos. O servico altruista e a profunda afluéncia de vida
espiritual, que o trabalho mundial vem demonstrando ultimamente é uma indicacdo promissora dessa
perspectiva. (Psicologia Esotérica, Volume 1)

7. Quando o eu pessoal inferior estiver subordinado aos ritmos superiores e obedecendo a nova Lei
do Servico, a vida da alma comecara a fluir através do homem para os outros e o efeito na familia imediata,
e no grupo imediato demonstrara real compreenséo e verdadeira utilidade. Essa corrente de vida se torna
mais forte a medida que € utilizada e seu efeito se estendera do pequeno grupo familiar circundante aos que
se encontram nas imediacOes. Uma ampla série de contatos é possibilitada até que, oportunamente (se foram
vividas varias vidas sob a influéncia da Lei do Servigo), o efeito da vida afluente pode abranger a nagéo e
0 mundo inteiro. Mas isto ndo devera ser planejado nem haver luta para imp6-la como um fim em si mesmo.
Serd uma expressdo natural da vida da alma, adquirindo forma e orientagcdo, de acordo com o raio a que
pertence 0 homem e a expressao de sua vida passada, matizada e ordenada pelas condi¢Ges ambientais — de
tempo, periodo, raca e idade. Ser4 uma corrente viva e uma entrega espontanea, e a vida, o poder e 0 amor
demonstrados, sendo de origem dos niveis da alma, terdo uma forga potente e atrativa sobre as unidades do

87



grupo com as quais o discipulo pode entrar em contato nos trés mundos de expressao da alma. Nao ha
outros mundos, nos quais a alma, atualmente, possa se expressar desta maneira. Nada pode impedir nem
deter o poder desta vida de servigo natural e amoroso, exceto nos casos em que a personalidade se interpde.
O servico, tal como entendem os Instrutores do lado interno da vida, € distorcido e se transforma em
ocupacdo. Muda para ambicdo, para um esforgo de fazer com que outros sirvam como achamos que o
servico deve ser prestado e por amor ao poder, que entrava o verdadeiro servico em vez de amor pelos
nossos semelhantes. HaA uma etapa perigosa em toda vida na qual a teoria do servigco é captada e a lei
superior reconhecida; a qualidade imitativa da personalidade, sua natureza macaco, e 0 anseio que traz a
aspiracdo de grau superior, podem facilmente tomar a teoria por realidade, e as acdes externas da vida de
servigo pelo fluxo natural e espontaneo da vida da alma por seu mecanismo de expresséo. (Psicologia
Esotérica, Volume II)

8. Quando se diz — empregando termos da ciéncia ocultista — que devemos servir e obedecer, nao
ficamos interessados. No entanto, servir € o método, por exceléncia, para despertar o centro cardiaco e a
obediéncia € igualmente potente para evocar resposta dos dois centros da cabeca ao impacto da forca da
alma e unifica-los em um Unico campo de reconhecimento da alma. Pouco compreendem os homens sobre
a poténcia de seus anseios! Se 0 anseio de satisfazer o desejo é o anseio basico da vida da forma do homem,
0 anseio de servir € igualmente o anseio fundamental da alma no homem. Esta afirmacéo é uma das mais
importantes desta parte do tratado. Até agora, raras vezes foi atendida. Entretanto, sempre esta presente até
nos tipos de seres humanos mais indesejaveis, e surge nos momentos mais cruciais do destino ou da
necessidade imediata ou da suprema dificuldade. O coracdo do homem é sdo, mas, em geral, esta
adormecido.

Servir e obedecer! Séo estas as palavras de ordem da vida do discipulo. Foram distorcidas pela
disseminacéo de ideias fanaticas e assim produziram férmulas de filosofia e teologia religiosas, mas tais
férmulas, ao mesmo tempo, velaram a verdade. Foram apresentadas a consideracdo do homem em termos
de devocdes a personalidade e de obediéncia aos Mestres e lideres, em vez de servir e obedecer a alma que
existe no todo. Entretanto, a verdade estd emergindo de maneira gradual, e deve triunfar, inevitavelmente.
Uma vez que o aspirante no Caminho de Provacdo tenha tido um vislumbre sobre isso (por mais
insignificante que tenha sido), a lei do desejo, que o governou durante épocas, dara lugar lenta e
seguramente a Lei de Repulsdo que, no devido tempo, o liberara da escravidao do ndo-eu. Levara o homem
a discriminacdo e a atitude de desapaixonamento, caracteristicas do homem que esta no caminho da
liberacdo. Vamos lembrar, porém, que a discriminacdo baseada na determinacdo de ser livre e o
desapaixonamento que indica um coragdo duro, aprisionardo o aspirante em um envoltério cristalizado,
muito mais dificil de romper que a prisdo normal da vida do homem egoista comum. Este desejo espiritual
egoista €, em geral, 0 maior pecado dos pseudoesoteristas, e deve ser evitado muito cuidadosamente.
Portanto, quem € inteligente se dedicara a servir e a obedecer. (Psicologia Esotérica, Volume 11)

(n) A Alma e a Idade Avancada

Se permanecer firme, com um coracéo aberto, um olho que vé e disposto a responder a todos aqueles
com que entra em contato, a porta para um renovado servico sera aberta e muito podera fazer. Nao desconfie
de si mesmo, siga em frente. O seu campo de servico esta ao seu redor.

O problema de todos que passaram pelos fogos da Rendncia e que estdo percorrendo o caminho da
autoentrega, que sdo conscientes da grandeza da alma e que, a0 mesmo tempo, deixaram 0s jovens anos
para tras, é enfrentar as Ultimas décadas da vida com compreensao, sem temer as limitacoes fisicas. Muitos,
nos ultimos anos da vida, vivem, pensam e agem de tal maneira que a alma afasta a atencdo. Assim, somente
a personalidade permanece. A todos que passaram de meio século, diria: enfrentem o futuro com a mesma
alegria da juventude, porém com mais utilidade, sabendo que tém a sabedoria da experiéncia, o poder de
compreender e que nenhuma limitagdo fisica pode impedir que a alma se expresse em utilidade e servico.

Lembraria algo que muito se esquece: é muito mais facil para a alma se expressar por meio de um
corpo mais velho em experiéncia do que por intermedio de um jovem inexperiente, desde que ndo haja

88



nenhum orgulho nem desejo egoista, apenas a ambicdo de amar e servir. (Discipulado na Nova Era, Volume

1)
(0) A Alma e o Emprego das Palavras de Poder

1. As Palavras de Poder (o0 que também se aplica ao O.M.) tém origem no segundo raio, que € o da
manifestacdo da consciéncia e, portanto, destinam-se a uso da alma, porque a alma € a expressdo do
segundo aspecto da divindade, e somente a alma pode realmente empregar estas Palavras e sons e assim
produzir os resultados desejados, que estdo sempre em linha com o Plano divino. Esquece-se com
frequéncia que devem ser usadas pela alma de maneira dindmica, envolvendo o sério reconhecimento do
aspecto vontade. A Grande Invocacdo, o O.M. e todas as Palavras de Poder devem ser entoadas a partir da
alma (cuja natureza € amor e cujo propdsito € unicamente o bem do grupo), respaldadas ou “ocultamente
impulsionadas” (tradug¢do de uma ideia oculta quase intraduzivel) pelo aspecto dindmico da vontade, e
exteriorizadas como uma forma-pensamento integrada, sobre uma corrente de substancia mental viva,
iluminada. Em consequéncia, este processo pde em atividade a vontade, o amor e a inteligéncia do homem
que esta usando estas palavras e férmulas. Entretanto, com frequéncia se produz um hiato, mesmo quando
um homem integrou estes trés fatores controladores dentro de si mesmo, até onde é capaz de fazé-lo em
seu ponto particular de evolucdo. Tudo o que conseguiu fazer foi reter a forma-pensamento criada no plano
mental; ndo consegue fazer sentir a presenca da forma-pensamento no plano fisico nem obter os resultados
desejados porque seu cérebro (o centro inferior de recepcdo e distribui¢do dentro da cabeca) é incapaz da
necessaria atividade dupla — manter a consciéncia da intencdo, do significado e do propdsito da férmula
usada e, a0 mesmo tempo, continuar a tarefa de emitir a poténcia oculta, mas transmitida pelas Palavras ou
sons.

O que estou lhes dizendo aqui ndo se refere somente ao uso da Grande Invocagdo, mas também ao
uso diario e constante da Palavra Sagrada pelos estudantes de ocultismo e aspirantes em sua meditacdo
diaria. Poderiam mudar suas vidas, reorientar seu proposito e foco de vida e alcancgar o desenvolvimento e
expansdo espirituais, se pudessem usar o O.M. como deve ser. (A Exteriorizacdo da Hierarquia)

2. SO podem usar estas formulas eficazmente aqueles que vivem, trabalham, pensam e sentem como almas,
0 que sempre significa em termos de grupo.

Hoje, porém, em todos o0s paises, ha aqueles que estdo rapidamente se tornando conscientes da alma
como fator controlador da consciéncia, que reagem aos assuntos e as condi¢des mundiais cada vez mais
como almas e que, em consequéncia, podem ser instruidos para trabalhar no plano fisico. Quando isto
acontece, é possivel comunicar certas Palavras de Poder e mantras e instituir a nova e potente atividade que
permitird que a Hierarquia e a Humanidade entrem em cooperacgdo consciente e direta...

O objetivo destes processos de invocagdo €, entre outros... invocar a alma da humanidade e assim
fazer com que se expresse mais livremente no plano fisico, o que pode se produzir de duas maneiras:

a. Pelo estimulo das almas dos homens em todas as partes, gracas ao maior afluxo do
principio de amor cristico, que se expressara no mundo pela compreensao, boa vontade,
cooperacéo e paz.

b. Pela instauracdo, dentro da propria humanidade, de uma vibracdo de tal poténcia que
atraird magneticamente uma resposta da atenta e expectante Hierarquia e dara como
resultado uma relacdo muito mais estreita e também consciente entre os dois centros
planetarios, a Hierarquia e a Humanidade. (A Exteriorizagdo da Hierarquia)

3. Nosso dever é aprender a entrar corretamente em contato com a Hierarquia, por intermédio de

nossas proprias almas; empregar corretamente a Grande Invocagdo como almas e responder corretamente
e ser sensiveis aos efeitos resultantes. (A Exteriorizacdo da Hierarquia)

89



27. O PRINCIP1IO CONSTRUTOR DE FORMAS
Certas premissas basicas da Sabedoria Eterna sdo:
1. Aalma é o principio construtor de formas que produz atracao e coes&o.
2. A alma é um aspecto ou tipo de energia que se diferencia da matéria em si.

3. O atomo foi reconhecido como uma unidade de energia, mas até agora a energia que impele os atomos
para conglomerados que denominamos organismos e formas ainda néo foi isolada. E o que os misticos do
mundo cientifico perceberdo e trabalhardo para demonstrar ao longo da proxima geracéo. E este tipo de
energia, a energia do aspecto construtor de formas da manifestagdo que ¢ a fonte de todo o trabalho magico;
e é esta energia, nos diferentes reinos da natureza que produz forma, figura, espécie, classe, tipo e as
diferenciacbes que marcam e distinguem as miriades de formas através das quais a propria vida se
manifesta. E a qualidade da energia que produz a quantidade de formas; ¢ a luz que causa o surgimento na
consciéncia da raca das figuras heterogéneas que os conglomerados de &tomos podem assumir.

4. O tipo de energia que produz figuras, formas e organismos coerentes em todos os reinos da natureza ndo
é o principio vida. O principio vida ndo sera descoberto nem reconhecido até que a alma, ou principio que
conduz a qualidade, o construtor das formas, seja por sua vez estudada, reconhecida e investigada.

5. Isto s6 ser& alcangado quando o homem tomar posse de maneira mais consciente do seu patriménio
divino e, trabalhando como alma e no controle do seu mecanismo (fisico, emocional e mental), puder
trabalhar conscientemente em harmonia com a alma de todas as formas.

Isto s6 serd possivel quando a raga captar a hipdtese mencionada acima, reconhecé-la como
possibilidade e procurar demonstrar ou refutar a realidade do fator alma que reside por tras da sua estrutura
ou corpo de manifestacdo. Todos os grandes cientistas e trabalhadores no reino da natureza objetiva
trabalharam como almas, e os desenvolvimentos mais surpreendentes do reino da fisica e da quimica, como
em outros setores do conhecimento humano, ocorreram quando o trabalhador em determinado campo se
lancou com fé em uma hipdtese que formou e investigou e deu continuidade ao trabalho, etapa apos etapa,
até entrar em contato com um aspecto da verdade ainda ndo formulado pelo homem. Em seguida, tendo
penetrado em um novo reino do pensamento mediante sua intuicdo, ele toma o conhecimento que descobriu
e o formula de tal maneira que, por meio da teoria, do principio, do experimento e de aparelhos mecanicos,
se converte em propriedade do grupo e, no devido tempo, é compreendido e utilizado pelo mundo. Na
origem, porém, foi um trabalho mistico, baseado na intuicdo mistica. (Tratado sobre a Magia Branca)

28. 0 PROPOSITO DA VIDA EGOICA

1. O Ego, em seu préprio plano e em pequena escala, repete a acdo do Logos. Constrdi certa forma
com determinado fim; retne certo material e aspira a certa consumacédo que sera resultante do material
reunido, vibrando em certa extensao, regido em determinada vida por certas regras e buscando um objetivo
especifico — nem todos os objetivos possivelis.

Cada personalidade €, para o Ego, 0 que o sistema solar € para o Logos. Constitui seu campo de
manifestacdo e 0 meio pelo qual obtém um objetivo demonstravel. Este propésito pode ser a aquisi¢do de
virtude, pagando o prec¢o dos vicios; pode ser a sagacidade comercial, lutando para prover as necessidades
da vida; pode ser o desenvolvimento da sensibilidade, revelando as crueldades da natureza; pode ser a
edificacdo da abnegada devocdo para atender as necessidades dos que dependem dele ou pode ser a
transmutagdo do desejo pelo método da meditacdo praticada no Caminho. A cada alma compete descobrir
por si mesma. O que procuro inculcar em vocés é que existe certo perigo que incide exatamente sobre este
fator. Por exemplo, se ao adquirir a capacidade mental de meditar, o estudante deixa de alcancar aquilo

90



pelo que veio ao corpo fisico, o resultado ndo sera um beneficio, mas um desenvolvimento desigual e uma
momentanea perda de tempo.

Se ndo cumpre os desejos do Ego e desperdica a oportunidade, sofre muito e, na vida seguinte,
necessitard de um cenario similar, um estimulo mais forte e um circulo-ndo-se-passa mais estreito para
cumprir a vontade do seu Ego. (Cartas sobre Meditacao Ocultista)

2. A alma ndo tem um destino individual, ela est4 submersa no Uno. Seu destino € o destino do
grupo e do Todo; seu desejo é a promocdo do grande Plano e sua vontade € a glorificacdo do Logos
encarnado. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. Os seres humanos sdo propensos a se preocupar, principalmente, com as suas relagdes grupais
superiores, seu retorno ao lar do Pai e com a tendéncia de “se elevar” e se afastar do mundo fenoménico.
Ocupam-se principalmente de descobrir o centro dentro do aspecto forma, o que chamamos de alma e,
qguando a encontra, com o trabalho de se comunicar com esta alma e, assim, encontrar a paz. Isto € correto
e esta de acordo com a intenc¢do divina, mas ndo é todo o plano para 0 homem, e quando isto permanecer
como seu principal objetivo, o homem fica em iminente perigo de cair na armadilha do egoismo espiritual
e da separatividade. (Tratado sobre a Magia Branca)

4. A utilidade da dor € muito grande e leva a alma humana das trevas para a luz, da escraviddo para
a libertacdo e da agonia para a paz. Tal paz, tal luz e tal liberagdo, mais a ordenada harmonia do cosmo,
destinam-se a todos os filhos dos homens. (Tratado sobre a Magia Branca)

5. Assim permanecem a Humanidade e a Hierarquia. Assim permanece VOCE, meu irmao,
personalidade e alma, livre para avancar para a luz, se assim decidir, ou permanecer passivo sem aprender
nada nem ir a parte alguma; livre também para voltar a se identificar com o Morador, frustrando assim a
influéncia do Anjo, recusando a iminente oportunidade e postergando — para um ciclo muito posterior — a
sua escolha determinante. Isto é valido tanto para vocé como para a Humanidade como um todo. Seré que
a personalidade materialista de terceiro raio da humanidade dominara a situacdo atual, ou a alma amorosa
sera o fator mais poderoso, manejando a personalidade e seus pequenos assuntos, levando-a a uma correta
discriminacdo e ao reconhecimento dos verdadeiros valores, assim introduzindo a era do controle da alma
ou da Hierarquia? O tempo dira. (Espelhismo: Um Problema Mundial)

6. O homem Ié o seu destino nos céus e escreve este destino em sua vida na Terra; conscientemente
ou ndo, reduz a ideia de sua alma a uma forma oportuna e adequada, de maneira que cada vida agrega,
subtrai e multiplica, até a soma de cada experiéncia da alma estar completa. (Educagdo na Nova Era)

7. De modo constante, o proposito do desenvolvimento das nossas préprias almas (“esses anjos de
persistente e imorredouro amor”) teria que ser controlado mais plena e profundamente e isto deveria ser
nosso mais firme propdsito, a qualquer custo e sacrificio pessoais e para tal, em verdade e sinceridade,
deveriamos batalhar. (Psicologia Esotérica Volume I1)

29. APERCEPCAO MISTICA

Civilizag0es, culturas, racas e nacfes aparecem e desaparecem, mas com elas vao e vém as mesmas
individualidades, colhendo os frutos da experiéncia e avangando progressivamente até a plena
autodeterminacdo e organizacdo grupal e sintese. Lembro a vocés, aléem disso, que ha uma qualidade
peculiar em todo ser humano, caracteristica inata e inerente, inevitavelmente presente, a qual poderiamos
dar o nome de “percepcao mistica”. Uso este termo em um sentido muito mais amplo do que lhe é dado em
geral, e gostaria que considerassem esta qualidade de percepc¢do mistica de maneira a incluir:

1. A visdo mistica da alma, de Deus e do universo.

91



2. O poder de entrar em contato e reconhecer o0 mundo dos significados, 0 mundo subjetivo da
realidade emergente.

3. O poder de amar e de ir em direcdo ao que esta além do préprio eu.
4. A capacidade de captar e intuir ideias.

5. A aptidao de perceber o desconhecido, o desejavel e o desejado. A determinacdo e persisténcia
subsequentes que habilitam o homem a buscar, pesquisar e ir atras da realidade desconhecida.
Foi a tendéncia mistica que produziu os grandes misticos de renome mundial, assim como o
grande namero de exploradores, descobridores e inventores.

6. O poder de perceber, registrar e gravar o bom, o belo e o verdadeiro. Foi 0 que produziu o
escritor, 0 poeta, o artista e o arquiteto.

7. O impulso de descobrir e penetrar nos segredos de Deus e da natureza. Foi o que produziu o
cientista e 0 homem religioso.

Pelo estudo destas definices, observardo o quanto o termo “percepcao mistica” é inclusivo. E néo
mais nem menos do que o poder, inato no homem, de alcancar e captar o que é maior e melhor do que ele
proprio, e que o impeliu a avancar através das civilizacbes e culturas que se desenvolveram
progressivamente e hoje esta a beira de um novo reino da natureza. A “percepcao mistica” é o poder de
apreciar e de se empenhar em alcancar o que aparentemente é inalcancavel. Tenham em mente esta tese
ampla e geral, @ medida que estudamos o poder em desenvolvimento no homem de autoexpresséo,
autodeterminacéo e o autodominio. (A Educacdo na Nova Era)

30. O MISTICO E O OCULTISTA

1. O mistico elimina ou procura transcender a mente no processo de encontrar o Eu. O ocultista,
mediante o interesse concentrado nas formas que velam o Eu, e 0 emprego do principio mente, em seus
dois niveis, chega a0 mesmo ponto. Reconhece as envolturas que encobrem. Dedica-se ao estudo das leis
que regem o sistema solar manifestado. Concentra-se no objetivo, mas, nos primeiros anos, pode as vezes
passar por alto o valor do subjetivo. A certa altura chega a vida central, eliminando uma envoltura ap6s a
outra, mediante o conhecimento e o controle consciente. Medita sobre a forma até que a perde de vista e o
criador da forma se torna tudo no todo. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

2. Para 0 pensamento publico é de grande valor a verdadeira explicacdo sobre a evolugdo do Ego, e
0 poder do seu desenvolvimento gradual na Terra é muito grande. O homem pode considerar esta questao
de duas formas, ambas proporcionardo matéria para meditagdo e merecem séria consideragdo... Por meio
da devocdo pura, da intensa dedicacdo e de uma severa disciplina do corpo fisico, 0 mistico penetra no
centro cardiaco de seu pequeno sistema e os raios de seu proprio sol central irradiam a luz divina egoica
sobre a sua vida. Também se poderia dizer que o problema reside em que o homem concentra no esforgo
em fazer descer a consciéncia do cérebro fisico e, assim, ao plano fisico, a vida, o poder e a energia do
centro interno, o Ego. Isto implica, necessariamente, em compreender de maneira cientifica, as leis do ser
e em reconhecer a natureza dual do Eu. Implica na dedicacéo a tarefa de dominar os senhores lunares por
meio do controle radiante do Senhor solar. Assim é o método esotérico, pelo qual se estuda a constituicdo
dessas entidades que formam a quadrupla natureza inferior, a personalidade, e se investigam profundamente
essas Esséncias divinas que constroem o corpo do Ego ou Eu superior. A isto se deve agregar a severa
aplicacdo das leis da natureza ao problema individual. (Tratado sobre o Fogo Cdsmico)

3. O mistico esta sempre consciente da dualidade. E o buscador & procura da luz, da alma, do ser
amado, daquele algo superior que pressente que existe e que pode ser encontrado. Esforca-se por reconhecer
o divino e ser reconhecido por ele; persegue a visdo, € um discipulo de Cristo, e isto condiciona seu

92



pensamento e aspiracdo. E um devoto e aquele que ama o aparentemente inalcancavel: o outro, além dele
mesmo.

Somente quando se torna ocultista, 0 mistico aprende que todas as vezes 0 imé que o atraiu, e 0
dualismo que matizou a sua vida e pensamento e que foi a motivacgao de tudo o que quis realizar foi seu
verdadeiro eu, a Realidade Una. Reconhece, entdo, que esta assimilacdo na Realidade Una e a identificacao
com ela faz a dualidade ser transmutada em unidade e ao sentido de busca se transforma em esforco para
se tornar o que essencialmente é: um Filho de Deus, uno com todos os Filhos de Deus. Ao chegar a esta
realizacdo, descobre que ele mesmo é uno com o UNO no qual vivemos, nos movemos e temos 0 nosso
ser. (Cura Esotérica)

31. “ALMAS PERDIDAS”

Se um homem persiste vida apos vida nesta linha de acdo, descuidando de seu desenvolvimento
espiritual e concentrando o esforgo intelectual na manipulagdo da matéria para fins egoistas, e se apesar das
adverténcias do seu eu interno e daqueles que o observam, continua fazendo assim durante um extenso
periodo de tempo, pode acarretar a propria destruicdo, que significara o fim de seu manvantara ou ciclo.
Também a unido destes fogos, o da matéria e a dupla expressdo do fogo mental, pode chegar a destruir
totalmente o atomo fisico permanente e com isto cortar a conexdo com o Eu superior por éons de tempo.
H.P.B. referiu-se sobre isto quando falou das “almas perdidas”. Aqui devemos enfatizar nossa posi¢do sobre
a realidade deste terrivel desastre e advertir sobre os perigos que ameagam 0s que procuram manipular os
fogos da matéria. A fusdo destes fogos ha de ser resultado do conhecimento espiritualizado, dirigida
unicamente pela Luz do Espirito, que é amor e atua por meio do amor e busca a unificacédo e a total fuséo,
ndo do ponto de vista dos sentidos ou da satisfacdo material, mas com o fim de obter a liberacdo e a
purificacdo e estabelecer a unido superior com o Logos; tal unido ndo deve ser desejada para fins egoistas
porgue ela é a meta da perfeicdo grupal, cuja finalidade é prestar maior servico a raca. (Tratado sobre o
Fogo Cosmico)

32. O TREINAMENTO DOS VEICULOS PARA O SERVICO DA ALMA

1. A tarefa do discipulo consiste também em evocar resposta do Mestre, e 0 momento da resposta
depende do seu zelo no trabalho, da sua consagracdo ao servico e das suas dividas carmicas. Quando
merecer certa resposta, se manifestara em suas estrelas, e nada podera entorpecé-la ou retarda-la. Tampouco
nada pode realmente apressa-la; portanto, o estudante ndo precisa perder tempo em lamentacGes por falta
de resposta. Seu papel é obedecer as regras, ajustar-se as formas estabelecidas, refletir, aderir
inteligentemente as instrucdes prescritas, trabalhar com afinco e servir ardorosamente aos semelhantes.
Quando tiver feito tudo isto, quando tiver construido o material vibratério necessario nos trés corpos
inferiores, quando os tiver alinhado com o corpo egoico (mesmo que apenas por um breve minuto), talvez
possa repentinamente ver, repentinamente ouvir e repentinamente sentir uma vibracdo, e entdo, e para
sempre, poderd dizer que a fé se uniu & visdo e a aspiragdo se tornou reconhecimento. (Cartas sobre
Meditagédo Ocultista)

2. Na época presente surge a necessidade de instrumentos testados. Quando Aqueles que guiam a
evolucdo humana neste periodo langam os olhos na raga, em busca de tais instrumentos, veem que poucos
estdo preparados para 0 servi¢o necessario. Mas veem também que alguns, com certo treinamento, po-
deriam atender a necessidade de maneira bastante adequada.

A medida que a evolugdo avanca, muda a polarizacio da raca. Os homens estdo agora polarizados
principalmente em seu corpo emocional — sdo regidos pelos sentimentos, desejos e assuntos da

93



personalidade. O corpo emocional é o ponto focal para a personalidade. Atua como uma central de tudo
que diz respeito a ela e como conex&o do superior com o inferior. E analogo a um movimentado terminal
ferroviério, que recebe carga de todas as dire¢Ges e as descarrega na grande cidade da vida pessoal no plano
fisico. A medida que se vai progredindo, o cenario passa para um ponto mais elevado, e o corpo mental se
torna o ponto focal. Mais adiante, o corpo causal se torna uma unidade importante e, ainda mais tarde,
produz-se o supremo sacrificio inclusive desse corpo, até o homem ficar despojado de tudo que vibra em
resposta aos trés mundos e tudo que diz respeito a vida pessoal estar acabado — nada mais restando além da
vida do Espirito e da entrega voluntaria dessa vida em auxilio do mundo.

Na tarefa de acelerar o processo evolutivo, certas coisas devem ser realizadas para que o homem
possa ser utilizado como instrumento de confianca, nobre como aco temperado, para ajudar a raga. Nao se
esquecam de que, como regra geral, um homem (uma vez testado e experimentado) € o melhor instrumento,
porque compreende totalmente a consciéncia da raca e penetra nos problemas da época de maneira mais
eficiente do que um Ego de um periodo anterior. Por isso 0s Mestres desejam utilizar aqueles de vocés que
vivem agora, a fim de curar as feridas da sofrida geracéo atual. O que se deve fazer? O que vou expor agora
ndo tem nada de extraordinario, mas contém ideias para que reflita todo aquele que deseja ajudar... Ao
preparar uma alma para o servico, os Guias da raca tém que se ocupar de cada um dos corpos. (Cartas sobre
Meditagédo Ocultista)

3. Uma vez que a personalidade tenha captado a magia da alma, a alma dominara constantemente e
é possivel confiar que leve o treinamento do homem a bom termo, sem os impedimentos (que ha em vocés)
que sdo os conceitos de tempo e espaco e o desconhecimento do curso ja percorrido antes pela alma em
questdo. E preciso ter sempre presente que, ao se tratar de individuos, o trabalho necessario é duplo:

1. Ensinar a eles a vincular o eu inferior pessoal com a alma sobrepairante, de modo a
haver no cérebro fisico uma consciéncia segura da realidade desse fato divino. Este
conhecimento faz com que a até agora suposta realidade dos trés mundos deixe de atrair
e reter, e € 0 primeiro passo para sair do quarto reino e entrar no quinto.

2. Dar uma instrucdo tdo pratica que permitira ao aspirante:

a.  Compreender a propria natureza. Implica em obter certo conhecimento dos
ensinamentos do passado com relacdo a constituicdo do homem e uma apreciagdo
das interpretacdes dos pesquisadores modernos, tanto orientais como ocidentais.

b. Controlar as forcas da prdpria natureza e aprender um pouco sobre as for¢as que o
rodeiam.

c. Capacitar-se para desenvolver de tal maneira seus poderes latentes que seja capaz
de resolver os proprios problemas especificos, sustentar-se por si mesmo, manejar
a propria vida, solucionar suas dificuldades e se tornar tdo forte e equilibrado em
espirito, que a sua aptiddo como trabalhador no plano da evolucéo seja reconhecida,
como mago branco e integrante do grupo de discipulos consagrados denominado
“Hierarquia do nosso planeta”. (Tratado sobre a Magia Branca)

4. O mecanismo do ser humano pelo qual a alma estabelece contato com os trés mundos, que de
outra maneira (nos termos do plano atual) ficariam selados e ocultos a experiéncia e a experimentacdo da
alma, tornou-se mais sensivel e desenvolvido durante os ultimos dois mil anos do que no periodo de dez
mil anos anteriores. A razdo estd em que a mente do homem ajudou conscientemente no processo de
coordenacdo dos instintos e na transmutacdo da reacdo instintiva, transformando-a em percepcao
inteligente. No caso dos discipulos mundiais, este processo alcangou a etapa seguinte de desenvolvimento,
a qual damos o nome de conhecimento intuicional. (O Destino das Nagdes)

94



5. Uma das primeiras li¢bes que a humanidade aprendera sob a potente influéncia do sétimo raio é
que a alma controla seu instrumento, a personalidade, mediante o ritual, ou mediante a imposi¢édo de um
ritmo regular, pois ritmo é o que realmente designa um ritual. Quando aspirantes ao discipulado impdem
um ritmo em suas vidas, 0 chamam de disciplina, e sentem-se bem com isso. O que o0s grupos fazem quando
se reunem para realizar um ritual ou cerimonia, seja qual for (ritual da igreja, trabalho magonico, exercicios
do exército ou da marinha, organizacdes empresariais, funcionamento adequado de um lar, de um hospital
ou de um espetéculo, etc.), é de natureza anéloga, pois impde aos participantes um desempenho simultéaneo,
uma tarefa idéntica, ou um ritual. Ninguém nesta terra pode fugir do ritual ou cerimonial, pois o0 nascer e 0
por do sol imp&em um ritual, a passagem ciclica dos anos, 0s potentes movimentos dos grandes centros
populacionais, a ida e vinda dos trens, dos transatlanticos e dos correios, e a regular transmisséo das
empresas de radio — todos eles impdem um ritmo sobre a humanidade, quer se reconheca ou ndo. Destes
ritmos, os grandes experimentos atuais de padronizacdo e regulamentacdo nacional sdo também uma
expressao, a medida que se demonstram por meio das massas em qualquer nacéo.

N&o hé4 escapatoria alguma para o processo da vida cerimonial. E reconhecido inconscientemente,
seguido cegamente, e constitui a grande disciplina da respiracdo ritmica da prépria vida. (Psicologia
Esotérica, Volume I)

(@) Treinamento do Corpo Fisico
1. Implica em certas condicdes precisas:

A construcdo com matéria dos subplanos superiores e a eliminacdo da matéria inferior e mais
grosseira. Isto é necessario porque é impossivel, para quem possui corpos toscos, fazer contato com uma
vibracdo elevada. Para o Ego é impossivel transmitir conhecimento e orientagdo superiores por meio de um
corpo fisico tosco. Para as elevadas correntes do pensamento € impossivel fazer impacto em um cérebro
pouco evoluido. Por isso o refinamento do corpo fisico é essencial, efetuando-se de varias maneiras, todas
sensatas e Uteis:

Alimentos puros...
Limpeza...

Sono...

Luz solar...

Com estas quatro condi¢des devidamente atendidas, desenvolve-se um definido processo de
eliminacdo e, em uns quantos anos, o corpo fisico tera alterado gradualmente a polarizacéo, até que, afinal,
vocés obterdo um corpo composto de matéria do subplano atbmico... Isto pode levar varias encarnacdes,
mas ha que se ter em conta que em cada nova encarnagao se toma um corpo da mesma qualidade (se posso
expressar assim) daquele que foi descartado no momento da morte. Assim, nunca se perde tempo
construindo. Oportunamente, outros dois métodos serdo disponibilizados, mediante os quais se efetuara um
refinamento mais rapido:

Uso de luzes coloridas...
Estimulo pela musica...

Gostaria de explicar mais um ponto, a saber: na manipulacéo da eletricidade oculta-se muito do que
diz respeito a vivificagdo dos corpos. (Cartas sobre Meditagdo Ocultista)

2. Um obstéaculo reside no corpo fisico, que foi construido com o auxilio da carne, alimentos e
bebidas fermentados e nutrido em um ambiente no qual o ar fresco e a luz solar ndo sdo fatores importantes.
Quando frutas e vegetais frescos, agua limpa, frutas oleaginosas e graos, cozidos e crus, constituirem toda
a dieta dos filhos dos homens em evolucao, serdo construidos corpos aptos a ser veiculos de Egos altamente
evoluidos. (Tratado sobre a Magia Branca)

95



(b) Refinamento do Corpo Etérico

Coincide com o do corpo fisico. O método consiste, principalmente, em viver a luz do sol, em se
proteger do frio e na assimilagéo de certa combinacao definida de vitaminas, que muito em breve sera dada
a raca. Sera formulada uma combinacgdo dessas vitaminas e posta na forma de comprimidos, com efeito
direto sobre o corpo etérico. Isso ndo acontecera até que a ciéncia reconheca o veiculo etérico e o inclua de
maneira precisa na formacdo ministrada na faculdade de medicina. O estudo das doencas etéricas —
congestdo e atrofia — ndo tardard muito a ser oficializado e dara origem a adocdo de determinados
tratamentos e formulas. Como disse anteriormente, tudo o que vocés podem fazer agora, a fim de
sensibilizar o corpo fisico dual, é aplicar as regras mencionadas acima e deixar que o tempo viabilize o
resto. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

(c) Refinamento do Corpo Emocional

1. O corpo emocional € meramente um grande refletor; tomaa cor e 0 movimento do que o circunda;
recebe a impressdo de todo desejo transitorio; faz contato com cada capricho e fantasia do ambiente,
qualquer corrente o mobiliza; todo som o faz vibrar, a menos que o aspirante impeca tal condicéo e o treine
para receber e registrar apenas as impressdes que provém do nivel intuicional, via o Eu Superior e, portanto,
via o subplano atdmico. O objetivo do aspirante deveria ser treinar o corpo emocional, para que se torne
limpido e claro como um espelho e, assim, seja um perfeito refletor; deveria ser fazé-lo refletir somente o
corpo causal, tomar apenas a cor em concordancia com a grande Lei e se mover sob uma precisa direcéo e
nédo segundo soprem os ventos do pensamento ou o agitem as ondas do desejo. Que palavras descreveriam
o0 corpo emocional? As palavras: aquietado, sereno, imperturbavel, tranquilo, em repouso, limpido e claro
como um espelho polido, de superficie plana; um refletor limpido que transmita com exatiddo os anseios,
desejos e aspiracdes do Ego, ndo os da personalidade.

Como consegui-lo? Por varios meios, alguns dirigidos pelo aspirante e outros pelo Mestre:

a.  Pela vigilancia constante de todos os desejos, motivacGes e anseios que cruzam
diariamente no horizonte e pela consequente énfase nos de ordem superior e inibi¢cao
nos de ordem inferior.

b. Pelo esforgo constante e diario de estabelecer contato com o Eu Superior e refletir Seus
desejos na vida. De inicio havera erros, mas pouco a pouco 0 processo construtivo
progredird e a polarizacdo do corpo emocional se transferira gradualmente a cada
subplano até chegar ao atdbmico.

c. Destinando determinados periodos diarios para aquietar o corpo emocional. Na
meditacdo se enfatiza muito o aquietamento da mente, mas é preciso lembrar que
serenar a natureza emocional é etapa preliminar para o aquietamento da natureza
mental; um sucede ao outro, e é prudente comecar pelo primeiro degrau da escada. Cada
aspirante tem que descobrir por si mesmo a que vibragOes violentas cede mais
facilmente, seja medo, preocupacéo, desejos pessoais de qualquer tipo, amor pessoal a
alguém ou a algo, desalento, excessiva sensibilidade a opinido publica. Em seguida,
deve se sobrepor a tal vibragéo, impondo-lhe um novo ritmo, para eliminar e construir
decididamente.

d. Pelo trabalho no corpo emocional durante a noite, sob a direcdo de Egos mais
avancados, atuando sob a orientacdo de um Mestre. O estimulo ou a atenuacdo da
vibracéo se obtém pela aplicagéo de certas cores e sons...

Lembrem-se que a tarefa é gradual e, a medida que a polarizacdo ascende, 0 momento de transicéo
de um subplano para outro é marcado por certas provas aplicadas durante a noite. E o que poderiamos

96



chamar de uma série de pequenas iniciacdes que, oportunamente, serdo consumadas na segunda grande
iniciacdo, a qual assinala o perfeito controle do corpo das emocdes. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

2. O homem deveria compreender que, no momento presente, os devas do plano astral controlam
quase totalmente o que ele faz e diz, e que a meta de sua evolucdo, a meta imediata, € se liberar deste
controle, a fim de que ele, o verdadeiro Ego ou Pensador, possa ser a influéncia predominante. (Tratado
sobre 0 Fogo Cdsmico)

(d) Refinamento do Corpo Mental

1. Trés coisas sdo necessarias para conquistar o plano da unidade mental e para atingir a consciéncia
causal — a plena consciéncia do Eu Superior:

Clareza mental, ndo somente quando se trata de temas que despertam interesse, mas em todas as
questdes que afetam a raca. Envolve manipulacdo de matéria mental e capacidade de definir. Significa a
habilidade de construir formas mentais com matéria mental, e utiliza-las para ajudar os cidaddos. Quem
ndo pensa com clareza e possui um corpo mental rudimentar, vive nas sombras, e 0 homem nas sombras é
um cego a guiar cegos.

Habilidade para aquietar o corpo mental, de maneira que os pensamentos dos niveis abstratos e
dos planos intuicionais encontrem uma placa receptora na qual possam ser impressos. Esta ideia ja foi
explicada em muitos livros de concentragio e meditacéo e ndo é necessario elucida-la. E resultado de ardua
pratica empreendida durante muitos anos.

Um definido processo, realizado pelo Mestre com a aceitacdo do discipulo, que consolida de forma
permanente os esforcos e os resultados penosamente adquiridos durante muitos anos. A forca elétrica ou
magnética, aplicada em cada iniciacdo, produz um efeito estabilizador. Faz com que os resultados
alcancados pelo discipulo sejam duradouros. Assim como o ceramista modela e d& forma a argila e, em
seguida, aplica o fogo que a solidifica, também o aspirante da forma, modela e constroi, preparando-se para
o fogo solidificador. A iniciagdo marca uma conquista permanente e o inicio de um novo ciclo de esforgo.

Acima de tudo, ha de se enfatizar duas coisas:

1. Uma perseveranga, firme e inamovivel, que ndo reconhece tempo nem obstaculos, mas
que persiste. Esta aptiddo para perseverar explica por que o homem que passa
despercebido muitas vezes alcanca a iniciacdo antes do génio e daquele que atrai a
atencdo. A aptiddo de labutar com afinco é muito desejavel.

2. Um progresso que se faz sem excessiva autoanalise. Nao se analisem demasiadamente
para ver se progrediram; nisto se perde um tempo precioso. Esque¢am-se do seu proprio
progresso ao se ajustarem as regras e ajudarem os demais. Assim fazendo, subitamente
vira a iluminacdo e compreenderdo que chegaram ao ponto em que o Hierofante
reclamara ante Ele a sua presenca para administrar a Iniciagdo. Pelo trabalho &rduo e
pelo intenso esforco de se ajustar a Lei e amar a todos, acumulou-se em seus corpos o
material que possibilitara que permanecam ante Sua Presenca. A grande Lei de Atracdo
os conduzira até Ele, e nada pode se opor a Lei. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

2. Preguica Mental: para o mais além e um novo grupo de aspirantes seguir seus passos. O
treinamento do corpo mental tem seu valor e muitos se esquivam de tais tecnicismos, escondendo-se por
tras de uma énfase sobre o0 aspecto vida da verdade, tudo isso devido a inerente preguica mental. Isto que
estdo recebendo agora é apenas o bé-4-ba do esoterismo. No entanto, ndo percam tempo em dedugdes muito
detalhadas. Tudo o que é possivel no momento presente é um delineamento amplo e geral, uma paciente
cautela, uma atitude de reconhecimento das limitagdes do cérebro fisico e a aceitacdo de uma hipoétese.
Considerem tais hipoteses possiveis, salvo se a sua intuicdo se rebelar ou se forem refutadas por

97



ensinamentos anteriores transmitidos por outro dos Mensageiros da Loja. Ndo quero ser dogmatico com
vocés. Nestas instru¢Bes dou apenas determinadas informacgdes — a exatiddao das mesmas, deixo para 0
futuro demonstrar. Apenas pe¢o que fagam este registro e, nos proximos anos, grande parte do que talvez
agora pareca estranho, e talvez contraditorio, sera elucidado, lentamente decifrado e compreendido com
mais facilidade. Pouco conhecimento gera uma grande confusédo, a ndo ser que se deixe de lado para uso
futuro, quando os anos de instrucéo tiverem aumentado o cabedal. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. O homem pode captar melhor a Mente Universal quando ela se expressa mediante as
denominadas mente concreta, mente abstrata e intuicdo, ou razdo pura.

A mente concreta € a faculdade de construir formas. Os pensamentos séo coisas. A mente abstrata
é a faculdade de construir canones, ou a mente que atua com os anteprojetos sobre os quais as formas séo
modeladas. A intui¢do ou razédo pura, € a faculdade que permite a0 homem se colocar em contato com a
Mente Universal, captar o plano sinteticamente e alcancgar ideias divinas ou isolar determinada verdade
fundamental e pura.

A meta do trabalho do aspirante € compreender 0s aspectos da mente com 0s quais tem que aprender
a trabalhar. O seu trabalho, portanto, poderia ser resumido da seguinte maneira:

1. Tem que aprender a pensar; descobrir que possui um mecanismo chamado mente e
desvelar suas faculdades e poderes.

2. Em seguida, tem que aprender a se colocar por tras dos seus processos mentais e da
tendéncia de construir formas e descobrir as ideias que subjazem na forma mental
divina, no processo mundial e, assim, aprender a trabalhar em colaboracdo com o plano
e a subordinar a sua prépria construcdo de formas-pensamento a estas ideias. Tem que
aprender a penetrar no mundo destas ideias divinas e estudar o “canone das coisas nos
céus”, nos termos da Biblia. Tem ainda que comecar a trabalhar com os anteprojetos
nos quais tudo o que existe estd modelado e moldado. Converte-se, entdo, em estudante
do simbolismo e, de iddlatra, torna-se um idealista divino. Uso estas palavras no
verdadeiro sentido e conotacéo.

3. A partir deste idealismo desenvolvido, ele deve progredir ainda mais profundamente,
até penetrar no reino da intui¢do pura. Pode entdo extrair a verdade na fonte. Penetra na
Mente do Préprio Deus. Além de idealizar, intui e é sensivel as ideias divinas, as quais
fertilizam a sua mente. Posteriormente chama-as de intuicdes e, a medida que as
desenvolve, de ideias ou ideais, e nelas baseia todo o seu trabalho e a conducéo dos seus
assuntos.

4.  Segue-se o trabalho de construir formas-pensamento conscientemente, com base nas
ideias divinas que emanam como intui¢c@es da Mente Universal, o que se faz através da
meditacé&o.

Todo verdadeiro estudante sabe que isto envolve concentracao, a fim de enfocar ou orientar a mente
inferior com a superior. Inibe temporariamente a tendéncia normal de construir formas-pensamento. Vale-
se da meditacéo, que é o poder da mente de se manter na luz, e nesta luz toma ciéncia do plano e aprende
a “atrair” as ideias necessarias. Através da contemplacao descobre que € capaz de penetrar naquele siléncio
que o habilitara a extrair da mente divina, puxar da consciéncia divina o pensamento de Deus e saber. Este
é o trabalho que todo aspirante tem diante de si, dai a necessidade de compreender a natureza do seu
problema mental e as ferramentas que, obrigatoriamente, deve utilizar. Deve também saber aplicar o que
aprende e adquire mediante o correto emprego do mecanismo mental. (Tratado sobre a Magia Branca)

Como deve fazer isto? Como atrair e como construir depois? (Tratado sobre a Magia Branca)

98



4. Polarizagdo mental: Cada vez mais a sua vida interna deve ser vivida no plano mental. Com
firmeza e sem declinio, a atitude de meditacdo deve ser mantida — ndo por alguns minutos cada manha ou
em momentos especificos ao longo do dia, mas de maneira constante, durante todo o dia. Isto implica em
uma continua orientacdo para a vida, a encarar o mundo do angulo da alma. Nao € como muitos dizem “dar
as costas ao mundo”. O discipulo enfrenta 0 mundo, mas do nivel da alma, mirando com visdo clara o
mundo dos assuntos humanos. “No mundo, mas ndo do mundo”, é a atitude correta, expressa pelo Cristo
para nds. A vida da alma, atuando através da mente, deve aquietar e controlar de forma crescente a normal
e potente vida emocional, astral, de desejos e de espelhismo. As emoc¢des que sdo normalmente pessoais e
autocentradas devem ser transmutadas em conhecimento da universalidade e da impessoalidade: o corpo
astral deve se tornar o 6rgdo pelo qual podera afluir o amor da alma; o desejo deve ceder lugar a aspiracao,
que por sua vez deve se mesclar na vida grupal e ser parte do bem do grupo; o espelhismo deve ceder lugar
a realidade, e a pura luz da mente chegar a todos os lugares escuros da natureza inferior. S&o estes 0s
resultados da polarizacdo da mente, fomentados pela meditacdo precisa e pelo cultivo de uma atitude
reflexiva. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

33. O EGO E OS CENTROS

1. Os centros séo formados inteiramente por correntes de forca que descem do Ego, que as transmite
a partir da Monada. Nisto reside o segredo da gradual aceleragéo das vibracgdes dos centros quando o Ego,
pela primeira vez, comeca a controlar ou atuar; posteriormente, depois da Inicia¢do, a M6nada faz o mesmo,
produzindo alteragcdes e aumentando a vitalidade dentro destas esferas de fogo ou de pura forca vital.

Quando os centros estdo atuando corretamente, formam o “corpo de fogo™ que, com o tempo, é tudo
que resta: em primeiro lugar para 0 homem nos trés mundos, e depois para a Monada. Este corpo de fogo
é 0 “corpo incorruptivel” ou indestrutivel que Sdo Paulo menciona, o produto da evolugédo e da perfeita
fusdo dos trés fogos que, oportunamente, destroem a forma. Uma vez destruida, resta este corpo de fogo
intangivel e espiritual, uma chama pura, caracterizada por sete centros brilhantes que ardem com mais
intensidade. Este fogo elétrico é resultado da unido dos dois polos e se manifesta no momento em que
ocorre a completa unificacéo, sendo o significado oculto das palavras “Nosso Deus é um fogo consumidor”.

Trés destes centros sdo denominados maiores, porque personificam os trés aspectos da triplice
Mdnada — Vontade, Amor e Inteligéncia:

1. O centro coronario - A Monada. Vontade ou Poder
2. O centro cardiaco - O Ego. Amor e Sabedoria.
3. O centro laringeo - A Personalidade. Atividade ou Inteligéncia.

... Devemos abandonar a ideia de que tais centros sdo coisas fisicas. Sdo redemoinhos de for¢a que
fazem girar a matéria etérica, astral e mental para que desenvolvam qualquer tipo de atividade. (Tratado
sobre 0 Fogo Cdsmico)

2. Em geral os ignorantes estudam primeiramente os centros de forma objetiva, praticam exercicios
psiquicos a fim de sentir realmente com os centros, o que permite ao homem ser consciente do local e da
qualidade dos mesmos. Depois, por meio da meditacdo, empreendem o esforgo para entrar em contato com
a alma. Esta ordem é errada. O homem deveria se tornar consciente dos centros como etapa final, e isto
porque a importancia e a identificagdo € com a alma e ndo com o aspecto forma, do qual os centros séo
parte. Tenham o cuidado, em todas as instru¢fes que possam dar posteriormente sobre estes assuntos, para
que este ponto fique bem claro. (Discipulado na Nova Era, Volume I1)

3. A alma se ancora em duas correntes de energia, em dois pontos de contato: a corrente de vida no
coracdo e a corrente da consciéncia na cabeca. Este aspecto consciéncia € em si mesmo dual, e 0 que
chamamos de autoconsciéncia desenvolve-se e aperfeicoa-se gradualmente, até o despertar do centro ajna,
0 centro entre as sobrancelhas. A consciéncia grupal latente, que leva a conhecer o Todo maior, permanece

99



passiva durante a maior parte do ciclo evolutivo, até que o processo de integragdo chegue a um ponto em
que a personalidade esteja atuante. Assim, 0 centro da cabeca comeca a despertar e 0 homem se torna
consciente em um sentido mais amplo. Ent&o a cabeca e o coragéo se vinculam e o homem espiritual aparece
em mais plena expresséo. (Psicologia Esotérica, Volume I1)

4. O centro coronario é o assento da energia da alma, ou o centro pelo qual atua o homem espiritual
consciente.

O centro cardiaco € o0 assento da vida, o principio mais elevado que se expressa por meio do homem.
(Psicologia Esotérica Volume I1)

5. O centro do coragédo corresponde ao ““coracdo do Sol” e, portanto, a fonte espiritual de luz e amor.

E levado a atividade ap6s a segunda iniciacio, a qual marca a consumagao do processo pelo qual a natureza
emocional (com sua destacada qualidade do desejo) é posta sob o controle da alma, e o desejo do eu inferior
pessoal é transmutado em amor. E o 6rgdo para a distribuicio da energia hierarquica, vertida por intermédio
da alma para o centro cardiaco de todos os aspirantes, discipulos e iniciados. (Cura Esotérica)

6. A boa vontade ja esta fazendo sentir sua presenca no mundo de hoje, indicando que o centro
cardiaco esta entrando em atividade e comprovando que o centro cardiaco da cabeca esta comecando a se
desenvolver como resultado da crescente atividade do centro cardiaco ao longo da coluna vertebral.

E o 6rgdo da fusdo, assim como o centro coronario é o 6rgdo da sintese. A medida que o centro
cardiaco se torna ativo, o aspirante individual é lentamente atraido para uma relacdo cada vez mais estreita
com sua alma e entdo se produzem duas expansdes de consciéncia que ele interpreta como eventos ou
acontecimentos:

Ele é atraido ao Ashram de um dos Mestres, de acordo com o raio de sua alma e se torna um
discipulo aceito, no sentido técnico. O Mestre é o centro cardiaco do Ashram e pode agora chegar até Seu
discipulo por meio da alma, porque esse discipulo, mediante o alinhamento e o contato, pés seu coracdo
em estreita relacdo com a alma. Torna-se entdo responsivo ao coracdo de todas as coisas que, no que diz
respeito a humanidade no momento presente, é a Hierarquia.

Ele é atraido para uma estreita relacdo de servico com a humanidade. Seu crescente sentido de
responsabilidade, devido a atividade do coracdo, o leva a servir e a trabalhar. A certa altura também se
converte no coragdo de um grupo ou organizacdo — pequena, de inicio, mas que vai se tornando mundial, a
medida que seu poder espiritual se desenvolve e ele pensa em termos de grupo e de humanidade. Essas duas
relacfes de sua parte sdo reciprocas. Assim o aspecto amor da divindade se torna ativo nos trés mundos e
0 amor se ancora na Terra e toma o lugar da emocdo, do desejo e dos aspectos materiais do sentimento.
Observem esta frase. (Cura Esotérica)

7. Os centros sdo sempre 0s principais agentes no plano fisico atraves dos quais a alma atua, expressa
vida e qualidade, de acordo com o ponto alcangado no processo evolutivo, e o sistema glandular é simple-
smente um efeito — inevitavel e inexoravel — dos centros através dos quais a alma atua. As glandulas
expressam plenamente o ponto de evolucdo do homem, e de acordo com esse ponto s&o responsaveis pelos
defeitos, limitacGes, habilidades ou perfei¢cdo alcancados. A conduta e o comportamento do homem no
plano fisico sdo condicionados, controlados e determinados pela natureza de suas glandulas e elas, por sua
vez, sdo condicionadas, controladas e determinadas pela natureza, qualidade e vividade dos centros,
enquanto que eles sdo condicionados, controlados e determinados pela alma, de maneira cada vez mais
efetiva, a medida que a evolugéo vai avangando. Antes do controle da alma, s&o condicionados, qualificados
e controlados pelo corpo astral e, mais tarde, pela mente. A meta do ciclo evolutivo é viabilizar este
controle, este condicionamento e este decisivo processo pela alma; os seres humanos se encontram hoje em
todas as etapas imaginaveis de desenvolvimento no ambito deste processo. (Cura Esotérica)

100



34. ALINHAMENTO DO EGO COM A PERSONALIDADE

1. E com o alinhamento dos trés veiculos, o fisico, 0 emocional e o mental inferior na periferia
causal, onde se estabilizam atraves de um esforco da vontade, que pode ser feito o verdadeiro trabalho do
Ego, o Eu Superior, em determinada encarnacdo. Os grandes pensadores da raca, os verdadeiros expoentes
da mente inferior, sdo individuos nos quais, basicamente, os trés corpos inferiores estdo alinhados; vale
dizer, nos quais o corpo mental mantém os outros dois corpos em circunspecto alinhamento. O corpo mental
fica, entdo, em comunicacéo direta, desobstruida e livre de interferéncias com o cérebro fisico.

Quando o alinhamento é quadruplo e os trés corpos acima mencionados estdo alinhados com o corpo
do Eu Superior — o corpo causal ou egoico — e mantidos firmemente dentro da sua circunferéncia, é possivel
ver em atuacdo os grandes lideres da raca — aqueles que, emocional e intelectualmente, influenciam a
humanidade. Assim os inspiradores escritores e idealistas podem fazer descer as suas inspiracdes e 0s seus
ideais e os pensadores sintéticos e abstratos podem transferir seus conceitos para 0 mundo da forma. E uma
questdo de haver um canal direto e desimpedido. Portanto, estudem a esse respeito e, tanto quanto puderem,
a coordenacao fisica; em seguida, agreguem a coordenacdo fisica a estabilidade emocional e terdo os dois
veiculos atuando como uma unidade. Quando a coordenacdo se estender para o corpo mental, o triplice
homem inferior estara no auge, e muitas mudancas terdo reverberado no mundo da forma.

Posteriormente advém a coordenacdo aperfeicoada com o Eu Superior, o canal de comunicagdo
alcancando, em linha direta — por um conduto desobstruido, se posso expressar dessa maneira — a
consciéncia do cérebro fisico. Antes s era direta em raras ocasifes. No homem em que a personalidade
esta altamente coordenada, os quatro centros inferiores do cérebro atuam com elevada vibragdo; quando o
Ego estd em vias de se alinhar com os corpos inferiores, a glandula pineal e o corpo pituitario estdo em
processo de desenvolvimento e, quando estdo atuando de maneira correlacionada (o que ocorre na época
da terceira iniciacdo), o terceiro centro, o centro alta maior, intensifica a vibragdo, que até entdo era
moderada. Ao tomar a quinta iniciacdo, a acdo combinada dos trés centros € aperfeicoada e o alinhamento
dos corpos é retificado geometricamente; temos, entdo, o super-homem quintuplo aperfeigoado.

No homem comum, este alinhamento sé ocorre de vez em quando, em momentos de estresse, nas
horas em que sdo necessarios esforcos humanitarios e em momentos da mais intensa aspiracdo. Para que o
Ego repare na personalidade, o eu inferior, com continuidade, é necessario haver abstracdo, em maior ou
menor grau. Quando esta abstracdo envolve as emogdes, tem base na faculdade intelectiva e faz contato
com o cérebro fisico, o alinhamento entéo estd comecando.

Eis a razdo da préatica da meditacdo, pois ela tende a abstracdo e procura despertar as emogdes € a
inteleccdo para a consciéncia abstrata... O verdadeiro pensamento abstrato s6 € possivel quando a
personalidade, mediante reciproca vibracdo com o Ego, esta alinhada o bastante para constituir um canal
praticamente desimpedido. Em seguida, em alguns momentos, raros de inicio, mas cada vez mais
frequentes, as ideias abstratas comecardo a se infiltrar, seguidas, em seu devido tempo, de lampejos de
verdadeira iluminacdo ou intuicdo, oriundos da Triade espiritual, o proprio e verdadeiro Ego triplice.

O acorde do Ego.

O que quero dizer com o termo “reciproca vibragcdo”? Quero dizer a adaptacdo da personalidade, o
eu inferior, ao Ego, o Eu Superior; a preponderancia do raio do Ego sobre o raio da personalidade e a
combinacdo dos respectivos tons. Quero dizer a mescla da cor priméaria do Eu Superior com o matiz
secundario do eu inferior, até chegar a beleza. De inicio ha dissonancia e discordancia, choque das cores e
luta entre o superior e o inferior. Porém, a medida que o tempo vai transcorrendo, e posteriormente com a
ajuda do Mestre, produz-se a harmonia de cor e tom (pois sdo matérias sindnimas), até que, afinal, obtém-
se a nota fundamental da matéria, a terca maior da personalidade alinhada e a quinta dominante do Ego,
seguidas do acorde cheio da M6nada ou Espirito. (Cartas sobre Meditagdo Ocultista)

101



2. O Alinhamento com o Ego. S0 é possivel para 0 homem que alcangou 0 Caminho Probacionario
ou certo ponto bem definido da evolugdo. Pelo conhecimento e a préatica, adquiriu o poder de usar
automatica e cientificamente o sutratma (canal) como meio de contato. Quando a esta capacidade se agrega
0 uso do antahkarana com igual facilidade (a ponte entre a Triade e a personalidade), temos entdo um
poderoso agente da Hierarquia na Terra...

Nas primeiras etapas, o alinhamento deve ser realizado de maneira breve e cuidadosa por meio da
concentracdo e da meditacdo. Posteriormente, quando o ritmo correto estiver implantado nos corpos,
seguido de rigida purificagdo das envolturas, a atividade dual torna-se praticamente instantanea e o
estudante pode entdo voltar a atencdo para a tarefa de construir e vitalizar conscientemente, pois ja nao se
concentrara para alcancar o alinhamento.

O alinhamento correto requer:

Quietude mental ou vibracéo estavel.

Estabilidade emocional, resultando um nitido reflexo.

Equilibrio no etérico, que produz uma condicéo no centro coronario que permite a aplicacdo direta da forca
no cérebro fisico por meio deste centro. (Tratado sobre o Fogo Cdsmico)

3. Para um discipulo, o alinhamento direto com o Ego através dos centros e do cérebro fisico é a
meta de sua vida de meditacdo e disciplina. Isto se faz a fim de que o Deus interno possa atuar com plena
consciéncia e controlar plenamente o plano fisico. Assim a humanidade sera ajudada e os assuntos grupais
facilitados. (Tratado sobre o Fogo Cosmico)

4. Simplificaremos as coisas, se pudermos, com trés exposic¢des claras, que resumirdo o trabalho
que o discipulo realiza a medida que luta com as energias do mundo mental e as domina:

1. O trabalho no plano mental produz a compreensao da dualidade. O discipulo procura
unir e mesclar a alma com seu veiculo e o faz conscientemente. Procura fusioné-los em
uma unidade. Aspira compreender que, aqui e agora, sdo UM. Seu objetivo é a
unificacdo do Eu com o ndo-eu. D& o primeiro passo nesta direcdo quando deixa de se
identificar com a forma e reconhece (durante este periodo de transi¢do) que é uma
dualidade.

2. A mente, usada corretamente, passa a registrar os dois tipos de energia ou 0s dois
aspectos da manifestacdo da Vida Una. Registra e interpreta 0 mundo dos fenémenos;
registra e interpreta 0 mundo das almas; é sensivel aos trés mundos da evolugédo
humana e se torna igualmente sensivel ao reino da alma. E o grande principio mediador
durante este periodo intermediério de reconhecimento dual.

3. Mais tarde, a alma e seu instrumento se tornam téo sintonizados e unificados, que a
dualidade desaparece e a alma reconhece ser tudo o que €, tudo o que foi e tudo o que
sera. (Tratado sobre a Magia Branca)

5. Tenderdo a crer que o alinhamento é um processo pelo qual a personalidade se pde em relagdo com a
alma. E assim é, exatamente. Entretanto, alinhamento é um termo que, na realidade, cobre quatro processos:

1. O alinhamento da alma com a personalidade, resultando em uma relagdo consciente
com o Reino de Deus.

2. Oalinhamento da alma e da personalidade com o Ashram, resultando em uma relacéo
consciente com o Mestre do Ashram.

3. O alinhamento do iniciado de alto grau com a Triade espiritual e o resultado
consequente de um reconhecimento da energia monadica.

102



4. O alinhamento de todos os centros no corpo etérico do discipulo, resultando na
capacidade destes centros de registrar e transferir as energias que entram no mecanismo
inferior como consequéncia dos trés alinhamentos superiores — enumerados acima.
(Discipulado na Nova Era, Volume I1)

6. Quando a personalidade alcancar determinada medida de purificacdo, dedicacdo e iluminagao, o
poder atrativo da alma, cuja natureza € amor e compreensdo, podera atuar e havera a fusdo das duas. (O
Reaparecimento de Cristo)

7. O homem ¢, portanto (do ponto de vista da expressao da forca), um conglomerado de energias
antagobnicas e um ativo centro de forcas em movimento, que muda constantemente o enfoque e contém
numerosas correntes de energia que apresentam uma confusa variedade de inter-relacGes ativas,
interpenetracdo, luta interna e interdependéncia, até o momento em que as forcas da personalidade (simbolo
da multiplicidade divina) sdo subjugadas ou “alinhadas” pela alma dominante. Isto é o que realmente se
quer dizer ao usar a palavra alinhamento, que é o resultado de:

1. O controle que a alma exerce sobre a personalidade.

2. A afluéncia da energia da alma ao cérebro, por conduto dos corpos mental e
emocional, produzindo assim a subjugacdo da natureza inferior, o despertar da
consciéncia cerebral a percep¢do da alma, e um novo alinhamento dos corpos.

3. O correto ordenamento, de acordo com o tipo de raio, das energias que animam e
despertam dinamicamente os centros a atividade. Isto conduz eventualmente a que se
efetue um alinhamento direto dos centros da coluna vertebral, para que a energia da
alma possa ascender e descer através dos centros do centro regente da cabeca...

Com o tempo, o raio monadico assume o controle, absorvendo em si mesmo o raio da personalidade
e 0 da alma (na terceira e quinta iniciacdes) e assim a dualidade é definitivamente subjugada e permanece
“apenas Aquele Que E” (Psicologia Esotérica, Volume I1).

35. INTEGRACAO

1. O que significa o termo Integracdo? Tendemos a propagar palavras de maneira irreflexiva e
inexata, mas, como buscamos o desenvolvimento, que esta prevalecendo cada vez mais no campo humano,
seria util definirmos brevemente a integracdo e procurarmos fazer com que vocés compreendam uma ou
duas de suas principais implicacfes. A integracdo deve ser considerada como um passo essencial antes de
se passar para 0 quinto reino, ou reino espiritual (em plena consciéncia vigilica). Consideramos o corpo
fisico como um conjunto ativo de érgdos fisicos, que tém cada um seus proprios deveres e propdsitos e,
quando combinados e atuando de maneira sincronizada, constituem um organismo vivo. Muitas partes
formam um todo, funcionando sob a dire¢do do Pensador consciente e inteligente, a alma, no que se refere
ao homem. Ao mesmo tempo, esta forma consciente vai chegando paulatinamente a um ponto em que é
desejavel integra-la em um todo maior, o que finalmente se consegue também na consciéncia vigilica. Este
processo de assimilagdo consciente é realizado de maneira progressiva, integrando gradualmente a parte,
comecando da familia, para a nacdo, a ordem social, a civilizagdo atual, o mundo das nacdes e, afinal, a
propria humanidade. Portanto, esta integracdo € de natureza fisica e também uma atitude mental. A
consciéncia do homem desperta gradualmente para que reconhega esta relagdo da parte com o todo, e a
inter-relacdo implicita de todas as partes dentro do todo.

O homem, quando se torna plenamente consciente dos distintos aspectos da sua natureza emocional,
mental e egoica, se da conta, antes de tudo, de que ele é uma personalidade. Integra seus diversos corpos
com os diferentes estados de consciéncia em uma realidade ativa. Torna-se entdo uma personalidade

103



definida e passa por um importante marco no Caminho do Retorno. Este é o primeiro grande passo. O
processo evolutivo inevitavelmente produzira este acontecimento fenoménico em todos os seres humanos,
mas pode acontecer (0 que hoje acontece cada vez mais) quando ha dedicacdo mental no planejamento da
tarefa e na consideracéo inteligente da relagdo entre a parte e o todo. Assim se vera que a personalidade,
estritamente egoista e material, chegara com o tempo a situagdo em que o homem serd consciente da
atividade e do poder integrado, porque entéo tera:

1. Desenvolvido e integrado em um todo as suas proprias partes separadas.

2. Estudado e utilizado seu ambiente, ou aquele todo do qual a sua personalidade é
somente uma parte, de tal modo que contribuira para alcancar seu desejo, seu triunfo e
assim se destacara. Assim fazendo, necessariamente tera dado uma contribuigdo vital ao
todo, a fim de evocar seu poder integrador. Entretanto, por ser sua causa puramente
egoista e seu objetivo materialista, somente podera conduzi-lo até certa altura do
caminho da integracdo superior.

O homem altruista, orientado espiritualmente, também integra os diversos aspectos de si mesmo em
um todo atuante, mas o foco de sua atividade é contribuir, ndo adquirir, e mediante a atuac&o da lei superior,
a Lei do Servico, se integrara na civilizacdo prevalecente, ndo apenas como um ser humano, mas também
no mundo mais amplo e mais inclusivo de atividade consciente que chamamos de Reino de Deus.

A humanidade progride de uma integracdo realizada para outra; contudo, a integracdo basica do
homem é obtida no reino da consciéncia. Este enunciado é importante. Seria possivel dizer, falando de
maneira superficial e em termos gerais, que:

1. Na época da Lemuria, a humanidade alcancou a integracdo do corpo vital ou etérico,
com o corpo fisico.

2. Na época Atlante, a humanidade agregou outra parte a sintese ja alcancada, a natureza
astral, e 0 homem psiquico veio definitivamente a existéncia. Vivia e ao mesmo tempo
era sensivel e respondia ao ambiente em um sentido mais amplo e especializado.

3. Hoje, em nossa raca Ariana, a humanidade estd empenhada na tarefa de agregar outro
aspecto, o da mente. As qualidades de vividade e sensibilidade alcancadas, o homem vai
agregando rapidamente a razdo, a percepcdo mental e outras qualidades da mente e da
vida mental.

4. A humanidade avancada, que se encontra no Caminho Probacionario, esta fusionando
esses trés aspectos divinos em um todo que chamamos de personalidade. Milhares de
individuos percorrem hoje esse Caminho e atuam, sentem e pensam simultaneamente,
convertendo estas funges em uma s atividade. A sintese da personalidade ocorre no
Caminho do Discipulado, sob a direcdo da entidade interna, 0 homem espiritual.

Esta integracéo é o alinhamento e — uma vez realizada — 0 homem passa, a certa altura,
por um processo de reorientacdo, o qual lhe revela, & medida que lentamente vai
mudando de dire¢do, o Todo ainda maior, a humanidade. Mais tarde, no Caminho de
Iniciacdo, aparecerd ante sua visdo o Todo do qual a propria humanidade é apenas uma
expressdo. Este € o mundo subjetivo da realidade, no qual incontestavelmente
comegamos a entrar, & medida que nos tornamos membros do Reino de Deus.

5. No Caminho Probacionario, embora apenas nas etapas posteriores, 0 homem comeca a
servir conscientemente a humanidade por meio de sua personalidade integrada e desta
maneira a consciéncia de um todo maior e mais amplo substitui gradualmente a sua
consciéncia individual e separatista. Ele sabe entdo que é apenas uma parte.

104



6. No Caminho do Discipulado, o processo de integracdo no Reino de Deus, 0 Reino das
Almas, prossegue até tomar a terceira iniciacao.

Estas distintas integrac@es se desenvolvem mediante certo tipo de atividade precisa. Primeiro, h4 o
servigo que a personalidade egoista e separatista, em que 0 homem sacrifica muitas coisas para satisfazer o
préprio desejo. Depois vem a etapa de servico a humanidade e, finalmente, o servigo ao Plano. (Psicologia
Esotérica, Volume II)

2. Ha hoje no mundo muitas personalidades realmente integradas, as quais, devido a integracdo da
alma com a personalidade, podem trilhar o caminho do discipulado aceito.

O estudo e a meditacdo combinados sdo fatores que todos o0s aspirantes deveriam empregar se
desejam alcancar a necessaria integracdo e a resultante vida de servigo. Assim o aspirante podera comprovar
seu ponto de integracéo e a amplitude da qualidade do servico produzida pela integracdo. Se 0s aspirantes
estudassem sua vida no plano fisico com cuidado, descobririam se trabalham automaticamente em resposta
as ideias convencionais de boa vontade ou gentileza que existem no plano fisico ou se trabalham
emocionalmente porque lhes agrada ajudar, lhes agrada ser estimados, e também aliviar o sofrimento
(devido a aversdo que sentem pelo desconforto que o sofrimento lhes traz), ou se creem seguir 0S passos
do Cristo, que fez o bem, ou pela natural e profundamente assentada tendéncia da vida — o Ultimo e esperado
desenvolvimento.

Os aspirantes descobrirdo oportunamente (ao término das fases da integracao fisica e emocional)
que se segue uma fase de servico inteligente, motivada, primeiro, pela misericordia, e depois pela convic¢do
de que é essencial, mais tarde ainda por uma etapa de definida ambicdo espiritual e depois por seguir
respeitosamente o exemplo da Hierarquia e, por fim, pela acdo da qualidade do amor puro, amor que cada
vez mais se expressa, a medida que prossegue a integracdo superior da alma com a personalidade. Todas
estas fases da intencdo e de técnicas sdo corretas em seu proprio lugar, desde que tenham um valor educativo
e enquanto as fases superiores seguintes permane¢am vagas e nebulosas. Sao erradas quando se perpetuam
e sdo realizadas quando a etapa seguinte é claramente vista mas ndo € seguida. Reflitam sobre isto. Sera
util e todos devem compreender o verdadeiro significado dessas variadas fases de integracdo, empreendidas
— como s&o — nos termos da lei de evolucgdo.

Todos estes passos no caminho de integracdo levam a etapa culminante em que a personalidade —
rica em experiéncia, potente em expressao, reorientada e dedicada — se torna simplesmente a mediadora da
vida da alma entre a Hierarquia e a Humanidade. Mais uma vez, reflitam sobre isto. (Cura Esotérica)

36. UNIFICACAO, O RESULTADO DA INICIACAO

Um ponto que devemos captar é que cada inicia¢do sucessiva impulsiona uma unificacdo mais completa
da personalidade com o Ego e, em niveis ainda mais elevados, com a Monada. Toda a evolucao do espirito
humano é uma unificagdo progressiva. Na unificacdo do Ego com a personalidade estd oculto o mistério da
doutrina cristd da Redeng&o. Uma unificagdo acontece no momento da individualizagdo, quando o homem
se torna uma entidade consciente e racional, em contraste com os animais. A medida que a evolucio segue
Seu curso, ocorrem sucessivas unificagoes.

A unificagdo em todos os niveis — emocional, intuicional, espiritual e divina — consiste em uma
atuacdo com continuidade de consciéncia. Em todos os casos, é precedida de uma combustéo por meio do
fogo interno e pela destruigdo, por meio do sacrificio, de todo elemento separatista. O acesso a unidade se
faz pela destruicdo do inferior e de tudo que forma uma barreira. Tomemos, por exemplo, a trama que
separa 0s corpos etérico e emocional. Quando o fogo interno queima esta trama, passa a existir uma continua
comunicagdo entre 0s corpos da personalidade, e os trés veiculos atuam como um s6. Temos uma situagao
semelhante nos niveis superiores, embora o paralelismo ndo possa ser levado muito longe. A intuicdo

105



corresponde ao emocional e os quatro niveis superiores do plano mental ao plano etérico. Na destrui¢do do
corpo causal, por ocasido da quarta inicia¢do (chamada, simbolicamente, de “Crucifica¢do”), temos um
processo andlogo ao da combustdo da trama, que leva a unificagdo dos corpos da personalidade. A
desintegracdo, que € parte da iniciacdo do Arhat, resulta na unidade entre 0 Ego e a Monada, expressando-
se na Triade. E a unificagéo perfeita.

Portanto, o processo tem o objetivo de tornar o homem conscientemente uno:

Primeiro: Consigo mesmo e com 0s que estdo em encarnacdo com ele.

Segundo: Com seu Eu Superior e, portanto, com todos os “eus”.

Terceiro: Com seu Espirito ou “Pai nos Céus” e, portanto, com todas as Monadas.
Quarto: Com o Logos, o Trésem Um e o Um em Trés.

O homem se torna um ser humano consciente pela intervencdo dos Senhores da Chama, por Seu perene
sacrificio.

O homem se torna um Ego consciente, com a consciéncia do Eu Superior, na terceira iniciacdo, pela
intervencdo dos Mestres e do Cristo e por Seu sacrificio de tomar encarnacdo fisica para ajudar o mundo.

Na quinta iniciagdo, o homem se une com a Mdnada pela intervengdo do Senhor do Mundo, o
Observador Solitario, 0 Grande Sacrificio.

O homem se torna um com o Logos, por intervencdo d’Aquele de Quem Nada se Pode Dizer.
(Iniciagdo Humana e Solar)

37. AEVOLUCAO ESPIRITUAL

1. Os métodos de desenvolvimento sdo sempre os mesmos: meditacdo ocultista e servico; vida
interna de concentracdo e vida externa de pratica; capacidade interna de entrar em contato com o superior
e capacidade externa de expressar esta faculdade em termos de uma vida santa; irradiacdo interna do
Espirito e brilho externo diante dos homens. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

2. E espiritual o que esta a frente do ponto de realizacio atual; é o que incorpora a visdo e impulsiona
0 homem para a frente, em dire¢do a uma meta mais elevada que a alcancada. (Discipulado na Nova Era,
Volume II)

3. Chegou 0 momento em que o grande ritmo meditativo, que se estende do desejo, passa pela
oracao até a adoracao, e dai para a meditacdo e invocacao, pode ser imposto pelos homens sobre seu proprio
pensamento.

E esta a tarefa imediata do Novo Grupo de Servidores do Mundo que colabora em todas as partes
com os homens de boa vontade; cada membro do Novo Grupo deve se certificar por si mesmo de qual é o
seu posto, onde esta a sua responsabilidade meditativa e encontrar o campo que o destino indica para o seu
servico a raga dos homens. Ndo é tarefa facil, irmao meu. Muitas vezes 0s homens sdo tdo espiritualmente
ambiciosos, que perdem tempo realizando tarefa que nédo Ihes esta destinada, porque assim satisfazem seu
orgulho espiritual. (Discipulado na Nova Era, Volume II)

4. Como os discipulos e iniciados mais antigos alcancaram uma meta, que durante muito tempo
pareceu inacessivel para o aspirante comum, supdem que chegaram a realizacdo; o fato de que esses
discipulos e iniciados mais antigos apenas ultrapassaram um marco do Caminho Infinito da Beatitude. Mas,
devido ao proprio impulso da vida, o progresso continua sempre; o conhecimento deve ser transmutado em
sabedoria; 0 amor deve ser sempre acompanhado da vontade divina; o planejamento deve ceder lugar ao
proposito divino; a luz deve ser sempre sucedida pela vida; da Hierarquia, o iniciado deve passar para

106



Shamballa e de Shamballa seguird um dos sete Caminhos; o Caminho da Evolucéo cede lugar ao Caminho
da Evolucdo Superior; os reconhecimentos planetarios se expandem oportunamente em contatos solares; a
consciéncia cristica desabrocha, afinal, em algo tdo inclusivo que ainda ndo temos palavras para descrever,
nem necessitamos delas; o reconhecimento do Pai e do ser monadico fazem desvanecer os reconhecimentos
menores, e a consciéncia da alma e a vida progredindo na forma deixam de ser metas, pois ficam muito
para tras.

Apesar de tudo isto, é preciso lembrar que o que se adquire por experiéncia persiste para sempre;
nada jamais se perde; 0 que a vida na forma conferiu, permanece na posse da entidade espiritual imortal; o
que a consciéncia da alma abarcou e incluiu é sempre o rico dom do Ser, centrado agora na Ménada; a
experiéncia hierarquica é fusionada nos propoésitos da Camara do Conselho de Shamballa, mas a aptidéo de
trabalhar na Hierarquia continua para sempre, porque a constituicdo e a instituicao hierarquica condicionam
toda a manifestacdo — a razdo disso, ninguém sabe, como também nédo se conhece a Vontade divina. (A
Exteriorizacdo da Hierarquia)

5. Cabe a alma, pela transmisséao de ideias, revelar a mente equilibrada e aquietada o préximo passo
a dar na tarefa da evolucdo mundial. Tal é o Plano para a humanidade. (Psicologia Esotérica, Volume I1)

(@) O Homem

1. Podemos considerar o microcosmo, 0 homem, evoluindo nos trés mundos. O homem é produto
da aproximacdo (atualmente imperfeita) dos dois polos: Espirito (0 Pai no céu) e matéria (a Mae). Esta
unido da por resultado um Filho de Deus individualizado, a unidade do Eu divino, e sua réplica exata, em
miniatura, no plano mais inferior, do grande Filho de Deus, o Oni-Eu, que constitui em si mesmo a
totalidade de todos os filhos em miniatura, de todos os Eus individualizados e de todos e cada uma das
unidades. Expresso em outros termos, 0 microcosmo, do ponto de vista subjetivo, € um sol em miniatura
que se distingue pelas qualidades de calor e luz. No presente essa luz se encontra “abaixo da medida”, ou
profundamente oculta por um véu de matéria, porém, com o processo evolutivo, brilhara a tal ponto que os
véus se desvanecerdo ante o resplendor da excelsa gloria. Atualmente o calor microcdsmico é de pequeno
grau, isto é, pouco se sente a irradiacdo magnética entre 0s entes microcdésmicos (segundo o significado
oculto do termo), mas, com o tempo, as emanacdes de calor — devido a intensificacdo da chama interna,
unida a irradiacdo assimilada de outros entes — aumentardo e alcancardo tais proporc¢des, que a interagdo
entre os Eus individualizados resultard, em cada um, na perfeita fusdo da chama e do calor; e assim
continuara até que exista “uma s6 chama com incontéveis chispas”, e o calor seja geral e equilibrado.
Quando isso acontecer e cada Filho de Deus for um Sol perfeito, caracterizado pela luz e pelo calor
perfeitamente expressos, todo o sistema solar, o filho maior de Deus, serd um Sol perfeito. (Tratado sobre
0 Fogo Cdsmico)

2. Durante o ciclo de vida de um homem, ele expressa o que esta nele, naquela sua etapa particular,
e gradualmente desenvolve, do periodo pré-natal em que o Eu sobrepaira o aspecto matéria, até o periodo
em que esse Eu superior toma plena posse da forma ja preparada. Esta etapa varia em cada individuo. A
partir desse momento, o homem procura desenvolver com maior plenitude a autoconsciéncia e (se progredir
normalmente) expressa-se através da forma de maneira cada vez mais adequada. Em cada ciclo menor de
vida, no grande ciclo do Ego ou Eu, vé essa expressao mais completa, controla mais a forma e desenvolve
uma realizagdo consciente do Eu, até que chega um ciclo culminante de vidas em que o Eu interno
rapidamente domina e assume plena autoridade. A forma se torna totalmente adequada; produz-se a plena
fusdo dos dois polos, Espirito e matéria, e a luz (fogo) e o calor (irradiacdo) sdo vistos e sentidos em todo
o sistema. Entdo a forma € utilizada conscientemente para fins especificos ou é abandonada, e 0 homem se
libera. (Tratado sobre o Fogo Césmico)

3. O homem, em sua esséncia fundamental, é a Triade superior manifestando-se por meio de uma
forma que evolui gradualmente, o corpo egoico ou causal, e utiliza a triplice personalidade inferior como
meio de contato com os trés planos inferiores. Todo isto tem por finalidade o desenvolvimento da
autoconsciéncia perfeita. (Tratado sobre o0 Fogo Cosmico)

107



4. O homem poderia ser definido como uma unidade de vida consciente, levada a expresséo tangivel
mediante o amor discriminativo de Deus. Pelas experiéncias da sua vida, inimeras escolhas lhe sdo
apresentadas, as quais, gradualmente, mudam do reino do tangivel ao do intangivel. A medida que atrai ou
é atraido pela vida de seu ambiente, torna-se cada vez mais consciente de uma série de valores cambiantes,
até que chega a um ponto de desenvolvimento em que a forca de tracdo ou atracdo magnética do mundo
subjetivo e das realidades mentais e espirituais intangiveis sdo mais potentes que os fatores que até agora o
incitavam a seguir em frente. Seu sentido de valores deixa de ser determinado:

1. Pela satisfacdo da sua natureza animal instintiva.
2. Pelos desejos de tipo mais emocional e sentimental que o0 seu corpo astral exige.
3. Pela atracdo e prazeres da natureza mental e dos apetites intelectuais.

Ele é poderosamente atraido pela alma, o que produz uma grande revolucdo em sua vida,
considerando-se a palavra “revolucdo” em seu verdadeiro sentido, como uma total reviravolta. Esta
revolucdo estd acontecendo agora, em tal escala universal na vida dos individuos, que é um dos grandes
fatores que estdo produzindo a atual poténcia de ideias experimentais no mundo dos tempos modernos. O
poder atrativo da alma aumenta constantemente e a atracdo da personalidade se debilita em paralelo. Tudo
isto se deu pelo processo da experimentacao, que leva a experiéncia; pela experiéncia, que leva ao uso mais
sébio dos poderes da personalidade; pela crescente apreciacdo do verdadeiro mundo de valores e da
realidade, e pelo esforco por parte do homem de se identificar com 0 mundo dos valores espirituais e ndo
com o mundo dos valores materiais. O mundo dos significados e das causas se torna gradualmente o mundo
em gue encontra felicidade; e a selecdo que faz dos seus principais interesses e 0 uso que decide fazer do
seu tempo e poderes séo finalmente condicionados pelos valores espirituais mais verdadeiros. Ele entdo
estd no caminho de iluminacao. (Psicologia Esotérica, Volume 1)

(b) Percorrendo o Caminho do Fio da Navalha

1. Nenhum espelhismo e nenhuma ilusdo podem reter por muito tempo o homem que estabeleceu
para si a tarefa de percorrer o Caminho do fio da navalha, que o conduz através da vastiddo do deserto,
através da floresta espessa, através das dguas profundas da dor e da agonia, através do vale do sacrificio e
das montanhas da visdo ao portal da Liberacdo. Algumas vezes viajara na escuriddo (e a ilusdo da escuridao
é muito real); outras vezes viajara em uma luz tdo deslumbrante e atordoante que mal conseguira divisar o
caminho a frente; saberd o que € hesitar no Caminho e se deixar cair sob a fadiga do servico e da luta;
podera se desviar temporariamente e vagar pelas veredas da ambicdo, do egoismo e da atracdo material,
mas o lapso serd breve. Nada no céu nem no inferno, na terra nem em nenhum lugar poderé impedir o
progresso do homem que despertou da ilusdo, vislumbrou a realidade além do espelhismo do plano astral e
que ouviu, ainda que uma unica vez, a clara convocacdo da sua prépria alma. (Tratado sobre a Magia
Branca)

2. Pede-se encarecidamente aos estudantes, que tratem de maneira drastica e vigorosa as suas
naturezas emocionais, lembrando que a vitoria vem de cima e ndo pode ser alcangada por baixo. A alma
deve reger e o instrumento que tem nesta luta é a mente consagrada.

E interessante observar, na regra que estamos estudando, que ha uma sequéncia oculta na descricéo
deste plano (Regra Sete).

Antes de tudo, é o plano das forgas duais. A primeira coisa que o aspirante percebe é a dualidade.
O homem pouco evoluido tem percep¢do da sintese, mas se trata da sintese da sua natureza material. O
homem de elevacdo espiritual também tem percepcdo da sintese, mas a que ha em sua alma, cuja
consciéncia € a da unidade. Entre essas duas, encontra-se o desditoso aspirante, consciente da dualidade
acima de tudo e levado de um lado para outro entre as duas. O seu primeiro passo tem por objetivo torna-
lo ciente dos pares de opostos e da necessidade de escolher entre eles. Por meio da luz que descobriu em si
mesmo, ele toma ciéncia da escuriddo. Através do bem que o atrai, ele vé o mal que, para ele, é a linha de

108



menor resisténcia. Através da atividade da dor, pode visualizar e ser consciente do prazer e céu e inferno
se tornam realidades para ele. Pela atividade da vida atrativa da sua alma, ele se da conta da atracdo da
mateéria e da forma e é forcado a reconhecer a pressdo e a forca de tracdo de ambas. Aprende a se sentir
como que “pendendo entre as duas grandes forcas” e, tendo captado as dualidades, lenta e seguramente
torna-se claro para ele que o fator decisivo na luta é a sua vontade divina, em contradi¢do com a sua vontade
egoista. Assim as forcas duais desempenham o seu papel até que sdo vistas como duas grandes correntes
de energia divina, puxando em dire¢des opostas, e toma consciéncia dos dois caminhos, mencionados em
nossa regra. Um caminho leva de volta a terra sombria do renascimento e, o outro, conduz pelo portdo
dourado a cidade das almas livres. Um ¢, pois, involutivo e o envolve na matéria mais densa; o outro o
conduz para fora da natureza corporal e, oportunamente, torna-o ciente do seu corpo espiritual, através do
qual poderd atuar no reino da alma. Posteriormente ele saberd (quando for um chela verdadeiro e
consagrado) que um caminho é o da méo esquerda e, 0 outro, o da atividade correta. Em um caminho se
tornaré perito em magia negra, que nada mais é do que o desenvolvimento dos poderes da personalidade,
subordinados aos propositos egoistas do homem cujas motivagdes sdo 0s interesses pessoais e as ambicoes
mundanas. Tais motivac6es o confinam aos trés mundos e fecham a porta que se abre para a vida. No outro
caminho, ele subordina a propria personalidade e exercita a magia da Fraternidade Branca, trabalhando
sempre a luz da alma com a alma em todas as formas e sem acentuar as ambic¢des do eu pessoal. A clara
discriminacdo entre esses dois caminhos revela o que alguns livros ocultistas denominam de “estreito
Caminho do fio da navalha”, que se encontra entre eles. Trata-se do “nobre Caminho do meio” do Buda, o
qual traca uma fina linha demarcatoria entre os pares de opostos e, entre as duas correntes que ja aprendeu
a reconhecer — uma ascendente aos portdes do céu e a outra levando ao inferno mais profundo. (Tratado
sobre a Magia Branca)

(c) O Desenvolvimento do Ser Humano

1. O desenvolvimento do ser humano ¢ a passagem de um estado de consciéncia para outro. E uma
sucessdo de expansdes, um desenvolvimento da faculdade de percepcdo consciente que é a caracteristica
predominante do Pensador interno. E a progressao da consciéncia polarizada na personalidade, o eu inferior
ou corpo, para a consciéncia polarizada no Eu Superior, 0 Ego ou Alma, e dali para a polarizacdo na Ménada
(espirito), até que, oportunamente, a consciéncia seja divina. A medida que o ser humano se desenvolve, a
faculdade de percepc¢édo consciente se estende, primeiro para além dos limites que o confinam nos reinos
inferiores da natureza (mineral, vegetal e animal), para os trés mundos da personalidade em evolucao, para
o0 planeta onde desempenha seu papel, para o sistema onde esse planeta orbita, até que, finalmente, escapa
do proprio sistema solar e se torna universal. (Iniciagdo Humana e Solar)

2. Durante um longo periodo de vidas, o Ego permanece praticamente inconsciente da
personalidade. O vinculo magnético existe, e isso € tudo, até que chega 0 momento em que a vida pessoal
alcanca um ponto no qual tem algo a agregar ao contetdo do corpo causal — corpo que, de inicio, € pequeno,
desprovido de cor e insignificante. Mas chega a hora em que as pedras sdo extraidas do canteiro da vida
pessoal perfeitamente preparadas, e 0 homem, construtor e artista, aplica as primeiras cores. O Ego entédo
comeca a prestar atencdo, raramente de inicio, mas com crescente frequéncia depois, até que, em
determinadas vidas, 0 Ego passa a se dedicar decididamente a tarefa de subjugar o eu inferior, alargar o
canal de comunicag&o e transmitir a consciéncia do cérebro fisico a realidade de sua existéncia e a meta do
seu ser. Feito isto, e o fogo interno circulando mais livremente, muitas vidas séo dedicadas a estabilizar
essa impressao e a converter essa consciéncia interna em parte da vida consciente. A chama se irradia cada
vez mais para baixo, até que, gradualmente, os diferentes veiculos vao se alinhando e 0 homem entra no
Caminho de Provacdo. Ignora o que o espera, e s6 é consciente de uma impetuosa e fervorosa aspiracao e
de inatos anseios divinos. Anseia por progredir e saber, e sonha sempre com algo ou alguém superior a ele.
Tudo isso se apoia na profunda convicgdo de que a meta sonhada sera alcangada pelo servico prestado a
humanidade, a visdo se tornara uma realidade, o0 anseio se convertera em satisfagdo e a aspiragdo em viséo.

A Hierarquia comeca a atuar e a instrucéo se processa como mencionei... Até agora o0s Instrutores
sO observaram e guiaram, sem se ocupar claramente do homem em si; cabia ao Ego e a vida divina
desenvolver o plano, e a atencdo dos Mestres se dirigia ao Ego em seu préprio plano, o qual dedica todo o

109



esforgo possivel para acelerar a vibragdo e obrigar os veiculos inferiores, muitas vezes rebeldes, a
responderem e se adaptarem a forca que aumenta rapidamente. Trata-se principalmente de intensificar o
fogo ou calor e, em consequéncia, a capacidade vibratoria. O fogo egoico aumenta cada vez mais, até que
o trabalho seja realizado e o fogo purificador se torne a Luz da Iluminacdo. Reflitam sobre esta frase. Como
é em cima é embaixo; o processo se repete em cada degrau da escada. Na terceira Iniciacdo, a Mdnada
comeca a se tornar consciente do Ego. O trabalho, entdo, é feito com mais rapidez, pois o0 material estd mais
refinado e a resisténcia € um fator que sé existe nos trés mundos.

Eis porque um Mestre ndo sofre dor, melhor dizendo, a dor como a conhecemos na Terra, que é em
grande parte dor na matéria. A dor que se acha oculta na compreensdo, na néo resisténcia, € sentida até os
circulos mais elevados e chega de fato até o préprio Logos. Porém isto esta fora do tema e € quase
incompreensivel para vocés, que ainda estdo acorrentados na matéria...

O Ego procura viabilizar o fim desejado de trés maneiras:

1. Por um trabalho definido nos niveis abstratos. Aspira fazer contato com o &tomo
permanente e encerra-lo; é esta a sua primeira aproximacao direta com a Triade.

2. Por um trabalho definido com a cor e o som, com vistas a estimulacdo e vivificacéo,
atuando em grupos e sob a orientagcdo de um Mestre.

3. Por um trabalho definido com a cor e o som, com vistas a estimulacdo e vivificacao,
atuando em grupos e sob a orientacdo de um Mestre.

Lembrem-se de que o Ego também tem algo contra o qual lutar. A recusa a encarnar nao se
manifesta somente nos niveis espirituais, mas também no nivel do Eu superior. (Cartas sobre
Meditacdo Ocultista)

5. As almas, que ciclicamente adotam formas de vida distintas no longo processo evolutivo, chegam
com o tempo a uma existéncia plena e autoconsciente, o que significa que estdo autodeterminadas,
autocondicionadas e autoconscientes. Também sdo conscientes e responsivas ao ambiente.

Uma vez obtida esta percepcao consciente, 0 progresso é mais rapido. E preciso levar em conta que
muitos seres humanos ndo possuem esta percepgdo. Os agrupamentos que surgem desta percepcéo
(limitando as nossas ideias ao raio da familia humana) expressam-se como:

1. As almas que vivem, mas cuja consciéncia esta adormecida. Estes seres humanos
entorpecidos tém um grau muito inferior de inteligéncia e a percepcdo de si mesmos e
da vida € tdo ténue e nebulosa que somente as formas mais inferiores da existéncia
humana entram nesta categoria. Em forma racial, nacional e tribal ndo existem como
tipos puros, mas ocasionalmente nascem nas favelas das grandes cidades. Sdo como um
retrocesso e nunca nascem entre os selvagens naturais ou entre 0S camponeses.

2. As almas que sdo conscientes simplesmente do plano fisico e das sensacfes. Estas
pessoas sdo lentas, inertes e inarticuladas; o ambiente lhes traz confusdo, mas os
acontecimentos ndo as perturbam tanto como aos tipos mais avancados e emocionais.
N&o tém senso de tempo nem de propdsito; raras vezes podem ser instruidas na linha
mental e poucas vezes demonstram capacidade em alguma direcdo. Se forem dirigidas,
podem fazer trabalho bragal; comem, dormem e procriam, seguindo os instintos naturais
do corpo animal. Emocionalmente, porém, estdo dormentes e, mentalmente estdo
adormecidas. Sao relativamente raros, embora existam milhares deles em nosso planeta.
Podem ser reconhecidos pela total incapacidade de responder ao treinamento emocional
e mental e a cultura.

110



As almas que estdo comegando a se integrar e estdo emocional e psiquicamente
despertas. Nelas, logicamente, a natureza animal esta desperta e a natureza de desejo
comeca a predominar. Poucas destas pessoas se encontram nas racas, algumas se
encontram entre 0s negros, raca que possui um grande nimero de pessoas que esta ainda
na etapa infantil. Sdo as almas infantis, e embora possuam instrumental mental e algumas
possam ser treinadas para usa-lo, a preponderancia da énfase da vida reside inteiramente
na atividade fisica, pois sdo motivadas pelo desejo de obter satisfacdo de algum tipo e
por uma vida superficial ou de natureza de desejo, orientada quase que totalmente para
a vida fisica. Tais almas sdo a analogia moderna das antigas culturas lemurianas.

As almas que sdo primordialmente emocionais, cuja natureza mental ndo é muito agil e
sO raras vezes entra em atividade, e cujo corpo fisico desliza constantemente para o reino
do inconsciente. Em toda raca e nacdo existem milhGes de almas nestas condicdes.
Podem ser consideradas como os atlantes modernos.

As almas que podem ser classificadas como seres humanos inteligentes, aptos a aplicar
a mente se forem treinados, demonstrando que podem pensar quando surge a
necessidade. Contudo, permanecem predominantemente emocionais. Constituem a
maioria da moderna humanidade no momento presente. Sdo os cidaddaos comuns do
nosso mundo moderno, bons, bem-intencionados, capazes de realizar uma intensa
atividade emocional, com uma natureza sensivel quase superdesenvolvida, flutuando
entre a vida dos sentidos e da mente. Oscilam entre os polos da experiéncia. Suas vidas
transcorrem em uma continua agitacdo astral, mas tém momentos, cada vez mais
frequentes, em que a mente pode momentaneamente se fazer sentir e em casos
necessarios tomar importantes decisfes. Estas pessoas agradaveis e boas sao controladas
sobretudo pela consciéncia de massa, porque ndo pensam. Podem ser arregimentadas e
padronizadas com facilidade por uma religido ortodoxa e um governo e sdo as ovelhas
da familia humana.

As almas que pensam e sdo mentais. Aumentam constantemente e adquirem poder a
medida que os processos educacionais e as descobertas cientificas obtém alguns
resultados e conseguem a percep¢do humana. Constituem a elite da familia humana e
sdo os que triunfam em algum setor da vida. Entre eles estdo os escritores, artistas,
pensadores em diversos campos do conhecimento e dirigentes religiosos, cientistas,
trabalhadores técnicos e artesdos da aspiracdo humana, politicos, e todos aqueles que,
mesmo estando na primeira classe, tomam as ideias e proposicdes e as desenvolvem para
o ultérrimo beneficio da familia humana. Séo os aspirantes mundiais e 0s que comegam
a introduzir em sua consciéncia o ideal do servigo.

As almas cujo sentido de percepcdo se desenvolveu em tal grau no plano fisico que
podem passar para 0 Caminho Probacionario. Sdo os misticos, conscientes da dualidade,
fustigados pelos pares de opostos, mas que ndo podem descansar até que estejam
polarizados na alma. Sdo as pessoas sensiveis que lutam e ndo querem fracassar nem
viver no mundo atual. Possuem mente &gil e ativa, mas ndo sdo capazes de controla-la
devidamente, e a iluminag&o superior € ainda uma alegre esperanga e uma possibilidade
ultima.

As almas cuja inteligéncia e amor estéo se tornando tdo despertas e integradas que podem
comegar a percorrer o Caminho do Discipulado. Sdo os misticos praticos ou os ocultistas
dos tempos modernos.

As almas que se iniciaram nos mistérios do reino de Deus. N&o somente sdo conscientes
de seus veiculos de expressdo, a personalidade integrada, como também de si mesmas
como almas, e sabem, para além de toda controvérsia, que nao existe “minha alma e sua

111



alma”, mas simplesmente “a Alma”. 1sso sabem n&o apenas como uma proposta mental
e uma realidade percebida, mas também como um fato em sua prépria consciéncia.

10. As almas que conseguiram se liberar de todas as limitacdes da natureza forma e residem
eternamente na consciéncia da alma Una; ndo se identificam com nenhuma aspiragéo da
vida da forma, por mais desenvolvida que seja. Podem usar e usam a forma a vontade
para fins do bem geral. S&o os Mestres da Vida, os adeptos perfeitos. (Psicologia
Esotérica, Volume II)

4. E preciso ter em mente que a vida da personalidade abrange as seguintes etapas:

1. A lenta e gradual construcdo durante um longo periodo de tempo. Durante muitos ciclos
de encarnacdes, 0 homem ndo é uma personalidade, é apenas um membro da massa.

2. Nesta etapa, a identificacdo consciente da alma com a personalidade praticamente ndo
existe. O aspecto alma, oculto nas envolturas, foi dominado pela vida dessas envolturas,
durante um periodo muito, muito longo, e sé faz sentir sua presenca mediante o que se
denomina “a voz da consciéncia”. Contudo, a medida que o tempo vai avangando, a vida
inteligente ativa do individuo gradualmente se aprimora e coordena pela energia que flui
das pétalas do conhecimento do I6tus egoico ou da inteligente natureza perceptiva da
alma em seu préprio plano. Isto produz, a certa altura, a integracdo das trés envolturas
inferiores em um todo atuante. O homem entéo é uma personalidade.

3. Avida da personalidade do individuo agora coordenado persiste durante muitas vidas, e
também abrange trés fases:

a. A da agressiva e dominante vida da personalidade, basicamente condicionada por
seu tipo de raio, de natureza egoista e muito individualista.

b. A de transigdo, em que se trava um intenso conflito entre a personalidade e a alma.
A alma comeca a procurar se liberar da vida da forma e, no entanto, em ultima
analise, a personalidade depende do principio vida, conferido pela alma.
Expressando de outra maneira, tem inicio o conflito entre o raio da alma e o raio da
personalidade, e a luta é travada entre dois enfocados aspectos de energia. Este
conflito termina na terceira iniciacao.

c. A do controle exercido pela alma, que € a fase final, levando a morte e a destruicao
da personalidade. Esta morte comeca quando a personalidade, o Morador no Umbral,
permanece ante o Anjo da Presenca. A luz do Anjo Solar entdo extingue a luz da
matéria.

A fase do “controle” é condicionada pela total identificacdo da personalidade com a alma; é o
reverso da identificacdo anterior, da alma com a personalidade. Também é o que queremos expor quando
falamos da integracdo de ambas, as duas agora sdo uma s0. S&o Paulo se referiu a isso quando disse (nas
Epistolas aos Efésios) que o Cristo “fez de dois, um homem novo”. E notadamente a fase das etapas finais
do Caminho de Provacdo (no qual tem inicio o trabalho consciente) e é sustentado até a conclusdo, no
Caminho do Discipulado. E a etapa do servidor pratico e triunfante, em que todo enfoque e produto da vida
do homem é dedicado ao cumprimento da intencdo hierarquica. O homem comeca a atuar nos niveis nao
incluidos nos trés mundos da evolugdo comum e também a partir deles, mas que exercem seus efeitos e
produzem seus objetivos planejados nesses trés mundos. (Cura Esotérica)

Consulte também: Tratado sobre a Magia Branca e Psicologia Esotérica Volume 11

112



(d) Os Pontos de Crise na Vida

Temos aqui, portanto, cinco periodos de crise na vida do individuo... O reflexo desta quintupla
experiéncia na vida individual ocorre na seguinte ordem, durante a vida do aspirante inteligente comum,
que responde e tira proveito da civilizacdo e da educagédo da época atual:

1. Apropriacéo da envoltura fisica.

Acontece entre 0s quatro e os sete anos, quando a alma, que até este momento sobrepairava o veiculo
fisico, toma posse dele.

2. Uma crise durante a adolescéncia, em que a alma se apropria do veiculo astral. As pessoas ndo
reconhecem esta crise e somente 0 psicologo comum a percebe levemente, devido as momentéaneas
anormalidades que apresenta, das quais ndo reconhece a causa, apenas os efeitos.

3. Uma crise similar ocorre entre o0s vinte e um e 0s vinte e cinco anos, quando a alma se apropria
do veiculo mental; entdo 0 homem comum deveria comecar a responder as influéncias egoicas e, no caso
do homem evoluido, ele muitas vezes assim faz.

4. Uma crise entre os trinta e cinco e os quarenta e dois anos, em que se estabelece o contato
consciente com a alma; entdo a triplice personalidade comeca a responder, como unidade, ao impulso da
alma.

5. Durante os anos de vida restantes deveria se estabelecer uma relacdo maior e mais forte entre a
alma e seus veiculos, o que leva a outra crise entre 0s cinquenta e seis e 0s sessenta e trés anos. Dessa crise
dependeré a futura utilidade da pessoa, se 0 Ego continuaré utilizando os veiculos até a velhice, ou se havera
uma retirada gradual da entidade que mora internamente.

No transcurso das épocas, houve muitos ciclos de crise na historia da vida de uma alma, mas estas
cinco crises maiores podem ser delineadas com clareza do ponto de vista da viséo superior. (Psicologia
Esotérica, Volume II)

(e) Nivel de Progresso

Gostaria de... enfatizar para vocés a necessidade de lembrar sempre que em todo trabalho realmente
ocultista, os efeitos esperados séo alcancados sempre muito lentamente. No caso de um individuo, que em
uma dada encarnacdo progride de forma espetacular, deve-se a que esta manifestando algo adquirido
anteriormente (a manifestacdo das faculdades inatas, adquiridas em encarnagdes passadas) e esta se
preparando para um novo periodo de esfor¢o lento, cuidadoso e minucioso. Na vida presente recapitula os
processos superados no passado e assenta as bases para um esforgo renovado. Este esforco lento e laborioso,
método geral para tudo que evolui, ndo é afinal mais do que uma ilusdo de tempo, devido a que atualmente
a consciéncia da maioria esta polarizada nos veiculos inferiores e ndo no causal. Os estados de consciéncia
se sucedem uns aos outros com aparente lentidédo, e nesta progressao lenta reside a oportunidade para o Ego
de assimilar o fruto destas etapas. E preciso um longo tempo para estabelecer uma vibrac&o estavel e um
tempo igualmente longo para desintegra-la e impor um ritmo ainda mais elevado. O crescimento é um longo
periodo de construcdo, para depois destruir, de organizacdo, para posterior desorganizacdo, de
desenvolvimento de certos processos ritmicos, para depois rompé-los e de forgar o ritmo antigo a ceder
lugar para o novo.

O que a personalidade procurou estabelecer em muitissimas vidas nédo sera facilmente alterado,
quando o Ego — atuando na consciéncia inferior — procurar efetuar uma mudanga. A transferéncia de
polarizacdo do emocional para 0 mental, deste para o causal e, mais tarde, para o triplice Espirito,
necessariamente implica em um periodo de grandes dificuldades, de violento conflito, tanto interno como

113



com o ambiente, de sofrimento intenso e de aparente escuriddo e desintegracao; tudo isto caracteriza a vida
do aspirante ou do discipulo. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

(f) Aprendendo da Experiéncia

1. Né&o alivie demais a carga dos seus associados imediatos. As almas dos seus associados tém o
direito de aprender as mesmas ligdes que vocé aprendeu, e um coracdo demasiado piedoso nem sempre
constitui uma posse muito Gtil; um coracdo amoroso é sempre Util...

...N&o tire dos outros o direito de se sustentar por si, mediante uma manifestagcdo demasiado grande
desse amor protetor.

...Deixe que enfrentem por si mesmos as questdes da alma que Ihes séo apresentadas por meio das
licBes materiais, assim poderdo vir na proxima vida com um instrumental melhor para amar, trabalhar e
viver altruisticamente. O verdadeiro amor as vezes deve se afastar e observar pacificamente, enquanto
outros aprendem suas ligdes. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

2. De acordo com a Lei oculta, o fazer precede sempre o conhecimento, porque o conhecimento se
obtém pelo experimento e a experiéncia. O discipulo ou aspirante trabalha sempre no escuro,
particularmente nas primeiras etapas do desenvolvimento, seguindo um instinto profundo e oculto para a
atividade correta. Pelo arduo e persistente cumprimento do dever, sob a pressao da consciéncia primeiro,
sob o impulso de sua alma que vai despertando e sob a influéncia do Mestre, avanga das trevas para a luz;
descobre que a obediéncia aos seus instintos espirituais o conduz inevitavelmente para o reino do
conhecimento e que o conhecimento — uma vez adquirido — oportunamente se transforma em sabedoria.
Ele entdo se torna um Mestre e ndo mais caminha na escuridao.

Em geral os aspirantes se ressentem amargamente dos muitos ciclos de escuriddo pelos quais
parecem passar; queixam-se da dificuldade de trabalhar na escuriddo e de ndo ver luz em nenhum lugar;
esquecem-se de que a capacidade de trabalhar na escuriddo ou na luz constitui uma sé faculdade inerente.
A razdo disto é que a alma s6 conhece o ser e luz e escuriddo sdo — para a alma — uma e a mesma coisa.
Acima de tudo, o conhecimento vem por meio de experimento consciente e onde ndo ha uma atividade
experimental ndo se pode obter experiéncia alguma. O conhecimento é a recompensa desses fatores — um
conhecimento que ndo € tedrico, mas comprovado, real e o resultado inteligente de um trabalho arduo; é
também o resultado da frequente aflicdo (corretamente controlada) e da expectativa espiritual.

O exposto acima é verdade na vida e no trabalho do aspirante individual, & medida que procura
resolver o problema de sua prépria natureza inferior e se prepara para a etapa de se tornar uma personalidade
fusionada com a alma; também é verdade para o discipulo ativo que busca o conhecimento e a sabedoria, a
medida que cumpre o Plano hierdrquico o melhor que pode. For¢cosamente deve experimentar e obter
experiéncia pratica; deve aprender o significado tanto do éxito como do fracasso, e 0 conhecimento que
possa obter por meio dele. O conhecimento chega primeiro quando se luta por avancar para uma luz maior
e mais clara e depois quando o aspirante (que procura expressar a alma) aprende a esquecer de si mesmo
diante da necessidade dos demais, quando eles Ihe demandam a luz e o0 conhecimento que possa possuir. A
sabedoria ocupa o lugar do conhecimento quando, na transmutacdo dos fogos da luta, da dor e do trabalho
arduo, o aspirante se transforma no discipulo ativo e € gradualmente absorvido nas fileiras da Hierarguia.
(Discipulado na Nova Era, Volume 11)

38. O DISCIPULADO

1. Discipulo é aquele gque, acima de tudo, estd comprometido em fazer trés coisas:

a. Servir a humanidade.
b. Colaborar com o plano dos Grandes Seres, tal como o vé, e da melhor maneira possivel.

114



c. Desenvolver os poderes do Ego, expandir sua consciéncia até poder atuar nos trés planos dos trés
mundos e no corpo causal, e seguir a orientagdo do Eu Superior e ndo os ditames da sua triplice
manifestacao inferior.

Discipulo é aquele que esta comegando a compreender o trabalho grupal e a deslocar seu centro de
atividade de si mesmo (como um eixo em torno do qual tudo gira), para o centro grupal.

Discipulo é aquele que compreende simultaneamente a relativa insignificancia de cada unidade de
consciéncia, como também sua incomensuravel importancia. Ajusta seu senso de propor¢édo e vé as coisas
tal como s&o, as pessoas como séo, a Si mesmo como é inerentemente, buscando ser o que ele é.

Um discipulo compreende a vida ou o aspecto forca da natureza, e para ele a forma néo exerce apelo.
Trabalha com a forca e por meio dela; reconhece-se como um centro de forca dentro de outro centro maior
de forca, e tem a responsabilidade de direcionar a energia que pode afluir através dele para os canais por
meio dos quais o grupo pode se beneficiar.

O discipulo reconhece que é —em maior ou menor grau — um posto avancado da consciéncia do Mestre,
considerando o Mestre sob um duplo aspecto:

a.  Como sua propria consciéncia egoica.
b. Como o centro do seu grupo; a forca que anima as unidades do grupo, aglutinando-as em um todo
homogéneo.

Um discipulo € aquele que esté transferindo a sua consciéncia do pessoal para o impessoal e que
durante a etapa de transicdo necessariamente suporta muitas dificuldades e sofrimentos, provenientes de
varias causas:

a. Do seu grupoimediato, amigos e familiares, que se rebelam diante da sua crescente impessoalidade.
Né&o lhes agrada ser considerados unos com ele no aspecto vida e, no entanto, separados dele no que diz
respeito a desejos e interesses. No entanto, a lei rege, e s6 cabe verdadeira unidade na vida essencial da
alma. Na descoberta do que a forma é, o discipulo encontrara muito sofrimento, mas esta via leva, mais a
frente, a perfeita unido.

O discipulo é aquele que se da conta da sua responsabilidade para com todas as unidades que estdo
sob sua influéncia — a responsabilidade de colaborar com o plano da evolucao, tal como é para elas, e assim
expandir suas consciéncias e ensinar-lhes a diferenca entre o real e o irreal, a vida e a forma. Isto faz mais
facilmente demonstrando em sua propria vida qual € sua meta, seus objetivos e centro de consciéncia.
(Iniciagdo Humana e Solar)

2. Assim como no passado o instrumento e sua relagdo com o mundo externo foi o fato mais
importante na experiéncia do homem espiritual, agora é possivel efetuar um reajuste no qual o homem
espiritual, o anjo solar ou alma, seja o fato relevante. Também se compreendera que a sua relagao (por meio
do aspecto forma) sera com 0s mundos interno e externo. O homem incluiu na sua relacdo apenas o aspecto
forma do campo da evolucdo humana comum.

Utilizou a forma e foi dominado por ela. Sofreu por isso, e com o tempo se rebelou, pois se saciou
de tudo o que pertence ao mundo material. Descontentamento, desgosto, desagrado e profunda fadiga séo
caracteristicas muito frequentes naqueles que estdo a beira do discipulado. E o que é um discipulo? E aquele
que procura aprender um novo ritmo, entrar em um novo campo de experiéncia e seguir 0s passos da
humanidade avancada que, antes dele, trilhou o caminho que conduz das trevas para a luz e do irreal para
o real. Saboreou as alegrias da vida no mundo da iluséo e aprendeu que sdo incapazes de satisfazé-lo e reté-
lo. Encontra-se agora em uma etapa de transi¢do entre 0 novo e 0 antigo estado do ser. Vibra entre a
condicdo da percepcdo da alma e a percepcao da forma. Portanto, vé “duplo”.

115



Sua percepcéo espiritual aumenta lenta e seguramente, & medida que o cérebro vai se capacitando
para receber iluminacdo da alma, por intermédio da mente. A medida que a intui¢do se desenvolve, o raio
da percepc¢do aumenta e se abrem novos campos de conhecimento.

O primeiro campo de conhecimento que recebe iluminacdo poderia ser descrito como aquele que
abrange a totalidade das formas que se encontram nos trés mundos do esforco humano: etérico, astral e
mental. O discipulo em pauta, atraves deste processo, torna-se consciente da sua natureza inferior e comeca
a se dar conta da amplitude do seu aprisionamento e (como expressa Patanjali) “‘das modificacGes da versatil
natureza psiquica”. A ele séo revelados os impedimentos para a realizacéo e 0s obstaculos para o progresso,
e seu problema se torna especifico. Muitas vezes chega a posicdo em que Arjuna se encontrou, enfrentando
inimigos em seu proprio lar, confundido em relacéo ao seu dever, desanimado ao tentar se equilibrar entre
os pares de opostos. Para ele, entdo, a prece deveria ser a famosa oragao da India, pronunciada pelo coragéo,

captada pela cabeca e complementada por uma fervorosa vida de servico a humanidade:
“Revela-nos a face do verdadeiro sol espiritual,
Oculta por um disco de luz dourada,
Para que possamos conhecer a verdade e cumprir com 0 nosso dever

A medida que nos encaminhamos aos Teus sagrados pés”.

A medida que luta e persevera, supera seus problemas e controla seus desejos e pensamentos, 0
segundo campo de conhecimento se revela — o conhecimento do Eu no corpo espiritual e do Ego, ao se
expressar por meio do corpo causal, 0 Karana Sarira, e a percep¢do dessa fonte de energia espiritual, que é
o0 impulso motivador por tras da manifestacdo inferior. O “disco de luz dourada” é traspassado; o verdadeiro
sol é percebido; o caminho é descoberto e o aspirante luta por avancar para uma luz cada vez mais clara.

Quando se estabilizam o conhecimento do Eu e a consciéncia do que esse Eu Vvé, ouve, sabe e faz
contato, o discipulo encontra o Mestre; entra em contato com seu grupo de discipulos e compreende o Plano
de trabalho imediato que Ihe cabe desenvolver gradualmente no plano fisico. Assim diminui a atividade da
natureza inferior e entra pouco a pouco em contato consciente com seu Mestre e seu grupo. Isto ocorre,
porém, depois de “acender a lampada” — o alinhamento do inferior com o superior e a descida da iluminagéo
para o cérebro. Cada etapa do caminho tem que ser cumprida pelo préprio homem, e ndo ha caminho curto
ou facil que conduza das trevas para a luz. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. Foi dito que a alma esta em profunda meditacéo a maior parte do ciclo de vidas de todo individuo,
e somente quando a personalidade consegue se integrar em certa medida a atencdo se afasta das suas
préprias consideracdes internas e assuntos egoicos e se dirige a sua sombra. Quando isto acontece, afeta
definidamente o grupo egoico, e 0 Mestre (cujo raio € 0 mesmo que o da alma implicada) se da conta do
que esotericamente se denomina “uma alma que olha para baixo”. No caminho do discipulado, o Ego esta
sempre consciente da personalidade, que se esforca por progredir, e chega a etapa em que (até o final da
Senda de Evolucdo) a alma recapitula o processo evolutivo de involucdo e evolugdo. A energia da alma
desce e a forca da personalidade ascende, e isto ocorre através de descidas e subidas conscientes. Refiro-
me aqui ao processo que a alma empreende sob o impulso hierarquico, ndo ao processo em que a
personalidade invoca a alma sob uma imperiosa necessidade, produzida na consciéncia inferior pela gradual
cessacao do desejo. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

39. A VIDA DUAL DO DISCIPULO

1. Com relacéo a vida dual do discipulo, os fatores envolvidos sdo: a triplice personalidade (com
uma incipiente ou observadora consciéncia centrada ou enfocada no cérebro), aalma, que a principio parece
ser a meta final da realizacdo, mas que, posteriormente, € considerada um mero sistema ou coleténea de
atributos espirituais, que estéo se fusionando, e o aspecto inferior da Triade espiritual, a mente abstrata. O
discipulo cré que, se puder alcancar imediatamente a fusdo dessas trés consciéncias, tera alcancado a reali-
zacdo; compreende também que isso implica na construcdo do antahkarana. Todos estes fatores, para quem

116



acaba de ser admitido no Caminho do Discipulado e esta recém encontrando seu lugar em um Ashram,
parece uma empresa dificil, que absorve todo o poder que possui.

Isto € verdade momentaneamente, e tais objetivos — até a terceira iniciacdo — esses objetivos, a fusdo
consciente deles, mais um reconhecimento dos planos divinos de percepcao, aos quais admitem o discipulo,
indicam a ele sua tarefa e 0 mantém plenamente ocupado. Aos reconhecimentos envolvidos ele deve agregar
uma crescente capacidade de trabalhar nos niveis de consciéncia em questdo, lembrando sempre que plano
e estado de consciéncia sao termos sinbnimos, e que ele esta fazendo progressos, tornando-se consciente,
construindo o antahkarana, treinando como trabalhador hierarquico dentro de um Ashram, familiarizando-
se com 0s novos ambientes espirituais que vao se abrindo, ampliando seus horizontes, estabilizando-se no
Caminho e, no plano fisico, vivendo a vida de um homem inteligente no mundo dos homens. Nao manifesta
nenhuma peculiaridade extravagante, mas representa um homem de boa vontade, de inteligéncia benévola,
de bondade inalteravel e de propdsito espiritual austero e imutavel. E meta suficiente para um discipulo?
Parece-lhes impossivel alcangar? Sao capazes de aceitar esta proposta e cumprir 0 seu Compromisso?

Com toda certeza podem, porque aqui entra o fator tempo e o discipulo é livre para se submeter ao
seu condicionamento, em especial nas etapas iniciais do discipulado. Isto geralmente o faz a principio,
sabendo que ndo pode fazer outra coisa, mas a velocidade ou a natureza satvica ou ritmica da vida espiritual
muda esta atitude com o tempo; ele entdo trabalha sem ter verdadeira consciéncia do tempo, exceto no que
diz respeito a outras pessoas e seus associados no plano fisico.

De inicio, registra lentamente o que sente ou vé nos planos mais sutis ou da alma; os contatos e o
conhecimento obtidos tardam a penetrar dos niveis superiores em seu cerebro fisico. Este fato (quando o
descobre) tende a perturbar a sua consciéncia de tempo; portanto, o primeiro passo se da no caminho onde
ndo existe o tempo, falando simbolicamente. Obtém também a capacidade de trabalhar com maior rapidez
e mais coordenacdo mental que o homem inteligente comum; deste modo, aprende que as limitagdes do
tempo sdo uma condicdo do cérebro e aprende também a anula-las e a trabalhar de tal maneira que é capaz
de executar mais coisas, em um dado lapso de tempo, do que seria possivel para 0 homem comum, por mais
que se esforcasse. A anulacdo do tempo e a manifestacdo de rapidez espiritual sdo indicacdes de que a vida
dual do discipulado esta suplantando a vida integrada da personalidade, muito embora leve, por sua vez, a
uma sintese ainda maior e a uma integracao superior.

A vida dual que todos os discipulos levam também propicia uma rapidez de interpretacdo mental,
que é essencial para o sadio registro da vida fenoménica dos variados planos e estados de consciéncia
superiores. Lembrem-se de que 0s nossos planos sdo subplanos do plano fisico cosmico e, portanto,
sdo de natureza fenoménica. Quando sdo contatados e registrados e o conhecimento é transmitido ao
cérebro fisico, por intermédio da mente, deve ir sempre acompanhado de uma verdadeira interpretacéo e
um correto reconhecimento das “coisas tais como sdo”. E aqui onde os psiquicos e aqueles que ndo sdo
discipulos se desviam, porque sua interpretacdo é quase sempre fundamentalmente errada, e leva tempo (o
que cai no ciclo de limitagéo) interpretar com inteligéncia e registrar com veracidade aquilo com o que a
consciéncia perceptora fez contato. Quando o fator tempo deixa de reger, as interpretacdes registradas pelo
cerebro sdo infalivelmente corretas. Dei aqui uma informag&o muito importante.

Portanto, veremos que na fase inicial do processo iniciatico, o fator tempo é observado pelo iniciado
e também pelos Mestres que o apresentam. Um exemplo da lenta penetracdo de informag6es oriundas do
plano da iniciacdo no cérebro fisico pode ser observado na condi¢édo de que poucos aspirantes e discipulos
registram o fato de que ja tomaram a primeira inicia¢do, o nascimento do Cristo na caverna do coragédo; que
a tomaram € evidenciado por trilharem deliberadamente o Caminho, pelo seu amor ao Cristo — ndo importa
com que nome o denominem — e pelo esforco de servir e ajudar seus semelhantes; contudo, se surpreendem
quando lhes é dito que ja deixaram para tras a primeira inicia¢do. Isto se deve totalmente ao fator tempo,
que os incapacita de “trazer com exatiddo a memdria” os acontecimentos passados, devido a essa falsa
humildade (inculcada pela igreja cristd, que procura manter as pessoas subjugadas, mediante a ideia do
pecado) e a consciéncia premonitoria do aspirante comum que olha intensamente para o futuro. Quando
alcanca uma verdadeira perspectiva e um ponto de vista equilibrado, e uma certa percepcdo do Eterno

117



Agora, estd comecando a penetrar em seu entendimento; entdo o passado, o presente e o futuro se perderao
de vista na consciéncia da inclusividade do momento que E; assim terminaréo as limitacdes do tempo, e a
Lei do Carma, hoje muito estreitamente relacionada com o passado e o futuro, sera negada. A vida dual do
discipulo chegara ao fim, cedendo lugar ao dualismo cosmico do Mestre. O Mestre esta livre das limitaces
do tempo, embora ndo do espaco, porque 0 espaco € uma Entidade eterna.

Portanto, nesta etapa do treinamento do aspirante comum, a grande necessidade de enfatizar
constantemente a indispensabilidade do alinhamento, ou a criacdo de um canal de relacao direta do cérebro
ao ponto de contato desejado. A este alinhamento treinado se deve acrescentar, a certa altura, a construcao
do antahkarana e seu uso subsequente em um crescente sistema de alinhamentos. O antahkarana deve estar
concluido, o contato direto com a Triade espiritual deve estar estabelecido no momento de tomar a terceira
iniciacdo. Segue-se a quarta iniciacdo, com a destrui¢do do corpo egoico, causal ou da alma, devido a
completa fusdo de alma e personalidade. Assim termina a vida dual do discipulo. (Os Raios e as Iniciagdes).

2. E conveniente ver a dualidade existente na consciéncia do discipulo e seus dois aspectos que
coexistem:

1. A vida de percepc¢éo na qual expressa a atitude da alma, a percepg¢éo e a consciéncia da
alma por meio da personalidade no plano fisico. Aprende a registra-la e expressa-la
conscientemente.

2. A vida definidamente privada e puramente subjetiva em que ela — a personalidade
fusionada com a alma — orientada no plano mental, pée em relacéo cada vez maior:

a. A mente inferior concreta e a mente superior abstrata.

b. Ele proprio e o Mestre de seu grupo de raio, desenvolvendo assim a consciéncia
ashramica.

c. Ele proprio e a Hierarquia como um todo, tornando-se cada vez mais consciente da
sintese espiritual que subjaz na unidade dos Ashrams. Desta maneira, aproxima-se
consciente e firmemente do Centro radiante do Ashram solar, do Préprio Cristo, o
primeiro Iniciador. (Os Raios e as Iniciacdes)

40. O MAGO BRANCO
1. Mago branco é aquele que esta em contato com a sua alma.
2. E receptivo e consciente do propdsito e do plano da alma.
3. E capaz de receber impressdes do reino do espirito e registra-las no cérebro fisico.
4. Afirma-se tambeém que a magia branca:

a. Atua de cima para baixo.

b. E resultado da vibrac&o solar e, portanto, da energia egoica.

c. Néo é efeito da vibragdo do lado forma da vida, pois esta divorciada da emocéo e do
impulso mental. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. Denomina-se mago branco aquele que, mediante o alinhamento consciente com seu Ego, seu
“Anjo”, é receptivo aos Seus planos e propdsitos e, portanto, capaz de receber impressio superior. E preciso
lembrar que embora a magia atue de cima para baixo e seja resultado da vibracgdo solar e ndo dos impulsos
que emanam de algum dos pitris lunares, a descida da energia impressora do pitri solar € resultado do seu
recolhimento interno, da introversdo das suas forgas, antes de envia-las de maneira concentrada a sua
sombra, 0 homem, e da sua meditacdo sustentada sobre o propoésito e o plano. Sera util que o estudante se

118



lembre, nesta altura, que o Ego (assim como o Logos) estd em profunda meditacdo durante todo o ciclo de
encarnacao fisica. A meditacdo é de natureza ciclica, pois o pitri envolvido projeta correntes ritmicas de
energia para o seu “reflexo”, e elas sdo reconhecidas pelo homem em questdo como seus “impulsos
superiores”, sonhos e aspiracdes. Portanto, é evidente a razao pela qual aqueles que trabalham em magia
branca sdo sempre homens avangados e espirituais, pois o “reflexo” raramente responde ao Ego ou Anjo
Solar antes de transcorridos muitos ciclos de encarnacgéo. O pitri solar se comunica com a sua “sombra” ou
reflexo, por meio do sutratma, que desce através dos corpos, até um ponto de entrada no cérebro fisico, se
posso expressar assim, mas 0 homem ndo pode ainda se concentrar nem ver com clareza em nenhuma
direcao.

Se olha para tras vé somente as névoas e 0os miasmas dos planos da ilusdo, que Ihe sdo de pouco interesse.
Se olha para a frente, vé uma luz distante que o atrai, mas ainda ndo é capaz de perceber o que essa luz
revela. Se olha em torno de si v& somente formas cambiantes e a sucessao de acontecimentos do lado forma
da vida. Se olha internamente, vé& as sombras projetadas pela luz e se da conta de que h& muitos obstaculos
a eliminar antes de poder alcancar a luz que vé ao longe, para que depois esta penetre nele. Entdo podera
se conhecer como a prépria luz, caminhar nessa luz e transmiti-la a outros.

Talvez seja aconselhdvel lembrar que a etapa do discipulado é, em muitos sentidos, a parte mais
dificil de toda a escala de evolucdo. O Anjo Solar esta em incessante e profunda meditacdo. Os impulsos
de energia que emanam dele aumentam de grau de vibracéo e sdo cada vez mais potentes. A energia cada
vez mais exerce efeito sobre as formas através das quais a alma procura se expressar e luta por controlar.
(Tratado sobre a Magia Branca)

3. A magia branca — gostaria de Ihes lembrar — trata do desenvolvimento da alma na forma e da
necessaria experiéncia que ela obtém por esse meio. Ndo tem a ver com a acdo direta sobre a forma, mas
com a influéncia indireta da alma que atua em quaisquer das formas em todos os reinos da natureza, e na
medida em que coloca a forma sob seu controle, desta maneira efetuando e desenvolvendo as necessarias
mudancas no mecanismo de contato. O mago branco sabe que quando o estimulo apropriado e correto do
raio € aplicado no centro que chamamos de alma em cada forma, mas ndo na forma em si, a alma, assim
estimulada, realizard seu proprio trabalho de destruicdo, atracdo e reconstrucdo e, em consequéncia,
suscitara uma manifestacdo renovada da vida. Isto é valido para a alma de um homem, a alma de uma nacao
e para a alma da propria humanidade. Tenham isso em mente, pois aqui expus uma regra béasica e funda-
mental de como toda a magia branca é regida sempiternamente. (O Destino das Na¢oes)

41. ANATUREZA CRIADORA DA ALMA

1. O desenvolvimento da natureza criadora do homem espiritual e consciente... Desenvolve-se por
meio do correto uso da mente, com seu poder de intuir ideias, responder aos impactos, interpretar, analisar
e construir formas a fim de revela-las. Assim, a alma do homem cria. Este processo criador pode ser
descrito, no que diz respeito as suas etapas, da seguinte maneira:

a. A alma cria seu corpo fisico, sua aparéncia fenoménica, sua forma externa.

b. A alma cria, no tempo e no espaco, de acordo com seus desejos. Assim vem a existéncia
o mundo secundario das coisas fenoménicas, e a nossa civilizacdo moderna é resultado
desta atividade criadora da natureza de desejos da alma, limitada pela forma. Reflitam
sobre isto.

c. A alma cria diretamente através da mente inferior, dai o surgimento do mundo dos
simbolos, que enche nossas vidas unidas de interesse, conceitos, ideias e beleza,
mediante a palavra falada e escrita e as artes criativas. E o resultado do pensamento dos
pensadores da raga.

119



O objetivo da verdadeira educacdo € dirigir de maneira correta esta tendéncia ja desenvolvida. A
natureza das ideias, as maneiras de intui-las e as leis que deveriam reger todo trabalho criador sdo suas
metas e objetivos. (A Educagédo na Nova Era)

2. Em seu prdprio plano, a alma ndo conhece separacéo, e o fator sintese rege todas as relagdes da
alma. A alma ndo somente se ocupa da forma que a visdo do seu objetivo pode adotar, como da qualidade
e do significado que essa visdo vela ou oculta. A alma conhece o Plano, sua forma, seu delineamento, seus
métodos e seu objetivo. Pelo uso da imaginacéo criadora, a alma cria, constroi formas-pensamento no plano
mental e d&4 um carater objetivo ao desejo no plano astral. Em seguida exterioriza seu pensamento e seus
desejos no plano fisico mediante a forca aplicada e ativada criadoramente pela imaginacdo do veiculo
etérico ou vital. Mas como a alma € inteligéncia animada pelo amor, pode (dentro da sintese alcancada que
rege suas atividades) analisar, discriminar e dividir. Do mesmo modo, a alma aspira alcancar aquilo que €
ainda maior que si mesma, e penetrar no mundo das ideias divinas ocupando uma posicao intermediaria
entre o mundo da ideag&o e o mundo das formas. E esta a sua dificuldade e a sua oportunidade. (Psicologia
Esotérica Volume 1)

3. Muito se fala hoje da Nova Era, da revelacdo futura, do iminente salto para o reconhecimento
intuitivo do que até agora foi confusamente percebido pelos misticos, pelo vedor, pelo poeta inspirado, pelo
cientista intuitivo e pelo investigador ocultista, aos quais ndo interessam o0s tecnicismos nem as atividades
académicas da mente inferior. Mas muitas vezes, ante a grande expectativa, esquece-se de algo. Néo é
necessario fazer um esforco demasiado arduo nem uma intensa investigacdo externa, empregando termos
que podem ser captados por um ponto de vista limitado e comum. Tudo o que deve ser revelado esta dentro
e em torno de nds. E a significacdo de tudo o que esta incorporado na forma, o significado por tras da
aparéncia, a realidade velada pelo simbolo, a verdade expressada na substancia.

Somente duas coisas permitirdo ao homem penetrar neste reino interno de causas e de revelagéo, e
sdo:

Primeiro, o esfor¢o constante, baseado em um impulso subjetivo para criar as formas que
expressardo alguma verdade percebida; mediante o esforco e por seu intermédio, a énfase muda
constantemente do mundo externo aparente para o aspecto interno fenoménico. Por este conduto produz-se
um enfoque na consciéncia que oportunamente se afirma e se afasta da sua atual e intensa exteriorizacao.
Um iniciado é, essencialmente, um individuo cujo sentido de percep¢édo se ocupa dos contatos e impactos
subjetivos e ndo se preocupa predominantemente com o mundo das percepcles sensérias externas. Este
interesse, cultivado no mundo interno de significados, ndo somente exercera um pronunciado efeito sobre
0 buscador espiritual, como também, com o tempo, dara importancia, ja reconhecida na consciéncia cerebral
da raca, ao mundo de significados como Unico mundo real para a humanidade...

Segundo, o continuo esforco por se tornar sensivel ao mundo das realidades significativas e,
portanto, criar as formas no plano externo que serdo a copia fiel dos impulsos ocultos, o que se efetuara
cultivando a imaginacdo criadora. Até agora, a humanidade pouco sabe sobre esta faculdade, latente em
todos os homens. Um claréo de luz irrompe na mente que aspira; um sentimento de esplendor desvelado
penetra por um instante através do aspirante, na tensdo da espera pela revelacdo; a subita compreenséo de
cor, beleza, sabedoria e uma gloria indescritiveis, abrem-se ante a consciéncia sintonizada do artista, em
um elevado momento de dedicada atencdo e, por um segundo, a vida é vista como essencialmente é. Mas a
visdo desaparece, o fervor se desvanece e a beleza se dissipa. O homem fica com um sentimento de
privacdo, de perda e, no entanto, possui a certeza de um conhecimento e um desejo de expressar, COmo
nunca antes experimentara, aquilo com que entrou em contato. Deve recuperar o que viu e revelar aqueles
gue ndo experimentaram esse momento secreto de revelacdo; de algum modo deve expressa-lo e revelar a
outros a significacdo que existe por tras da aparéncia fenoménica. Como fazé-lo? Como recuperar o que
uma vez foi seu e parece ter desaparecido, retirando-se do campo da sua consciéncia? Deve compreender
que aquilo que viu e com o que fez contato ainda esta ali e contém a realidade; foi ele que se afastou e ndo
a visdo. A dor que se sofre nos momentos intensos ha que passa-la, vivé-la uma e outra vez, até que o
mecanismo de contato se acostume a vibracédo elevada e possa ndo somente sentir e perceber, como também

120



reter e fazer contato a vontade com esse mundo oculto de beleza. O cultivo deste poder de penetrar, reter e
transmitir, depende de trés coisas:

1. A disposicédo para suportar a dor da revelacao.
2. O poder de manter um ponto elevado de consciéncia no qual chegue a revelacéo.

3. A centralizacdo da faculdade imaginativa sobre a revelacdo ou sobretudo o que a
consciéncia cerebral pode trazer a area iluminada do conhecimento externo. E a
imaginacdo ou a faculdade de criar imagens, que vincula a mente com o cérebro e produz
a exteriorizacéo do esplendor velado.

Se o artista criador refletir sobre estes trés requisitos — resisténcia, meditacdo e imaginacdo —
desenvolvera em si mesmo o poder de responder a esta quarta regra para alcangar o controle pela alma e
saberd, oportunamente, que a alma é o segredo da persisténcia, a reveladora das recompensas da
contemplacdo e a criadora de todas as formas no plano fisico. (Psicologia Esotérica, Volume II)

42. NATUREZA RITMICA DOS IMPULSOS DA ALMA

1. A meditacdo é de natureza ritmica e ciclica, como tudo no cosmo. A Alma respira e, por isso, a
sua forma vive”. A natureza ritmica da meditacdo da alma ndo deve ser passada por alto na vida do
aspirante. H4 um fluxo e refluxo em toda a natureza, e nas marés oceanicas temos a maravilhosa
representacio de uma lei eterna. A medida que o aspirante se ajusta as marés da vida da alma, comeca a se
dar conta de que existe um constante fluxo, vitalizacdo e estimulagdo, seguidos de um refluxo tdo certo e
inevitavel como as imutaveis leis da forca. Referido fluxo e refluxo podem ser vistos em plena atuacéo nos
processos da morte e da reencarnacdo. Também podem ser vistos no processo das vidas do homem, porque
algumas vidas sdo aparentemente passivas e sem ocorréncias especiais, lentas e inertes do angulo da
experiéncia da alma, enquanto outras sdo vibrantes, cheias de experiéncia e desenvolvimento. E preciso
que todos os trabalhadores tenham isso em conta quando procuram ajudar outros individuos a viverem
corretamente. Estdo eles no refluxo ou submetidos a afluéncia da energia da alma? Estdo passando por um
periodo de passividade temporéria, preparatério para um maior impulso e esfor¢co, no qual o trabalho a
realizar consiste no fortalecimento e na estabilizacdo, com o0 objetivo de se capacitar para poder
“permanecer no ser espiritual”, ou estdo submetidos a um influxo ciclico de for¢as? Em tal caso o trabalha-
dor deve ajudar a dirigir e utilizar a energia, a qual, se estiver mal dirigida, terminara arruinando vidas, mas
se for utilizada sabiamente produzira um servico pleno e proveitoso.

Quem estuda a humanidade também pode aplicar esses pensamentos aos grandes ciclos raciais, e
assim descobrira muitas coisas de grande interesse. E, de importancia ainda mais vital para nds, os impulsos
ciclicos sdo também mais frequentes, rapidos e fortes na vida do discipulo do que na vida do homem
comum. Eles se alternam com penosa rapidez. A conhecida experiéncia do mistico na montanha e no vale
é s6 uma forma de expressar este fluxo e refluxo. As vezes o discipulo caminha na luz do sol e outras na
escuridao; algumas vezes conhece a alegria da plena comunhao e em outras tudo é escuro e estéril; algumas
vezes seu servico € uma experiéncia satisfatoria e proveitosa, e cré que realmente pode ajudar, mas em
outros momentos sente que ndo tem nada a dar e que seu servico € infecundo e sem resultados. H& dias em
que Vé tudo claro e tem a sensacgéo de estar no alto da montanha, contemplando uma paisagem banhada
pelo sol, onde tudo se apresenta com clareza a sua vista. Sabe e sente que é um filho de Deus; contudo,
depois descem as nuvens, perde toda a seguranga e tem a conviccao de que ndo sabe nada. Caminha a luz
do sol e praticamente subjugado pela luminosidade e calor dos raios solares, pergunta-se quanto tempo
durard esta experiéncia desigual e este violento alternar de opostos.

No entanto, uma vez que capte o fato de que esta observando o efeito dos impulsos ciclicos e o
efeito da meditacdo da alma sobre a sua natureza-forma, o significado fica mais claro e ele compreende que
0 aspecto forma falha em responder e que reage a energia de maneira desigual. Aprende entdo que quando

121



puder viver na consciéncia da alma e alcancar, & vontade, aquela “altitude elevada” (se for possivel
expressar assim), as flutuacGes da vida-forma deixardo de afetd-lo. Deste modo percebe o estreito caminho
do fio da navalha que conduz do plano da vida fisica ao reino da alma, e descobre que quando puder
percorrer o caminho com firmeza, sera conduzido para fora do mutavel mundo dos sentidos, para a clara
luz do dia e para 0 mundo da realidade.

O lado forma da vida se converte entéo para ele em campo de servigo e ndo no campo da percepcéo
sensivel. Que o estudante reflita sobre essa Ultima frase e que procure viver como alma. Ele entdo passa a
conhecer os impulsos ciclicos que emanam da alma como os impulsos pelos quais ele mesmo é responsavel
e que ele exalou; entdo conhece a si mesmo como a causa iniciadora e deixa de estar sujeito aos efeitos.
(Tratado sobre a Magia Branca)

2. Que haja um constante e pleno fluir de forcas ciclicas, do reino do espirito, sobre cada um de nos,
chamando-nos ao reino da luz, do amor e do servigo e, em cada um, evocando uma resposta ciclica! Que
haja um constante intercdmbio entre aqueles que ensinam e o discipulo que busca instrucdo! (Tratado sobre
a Magia Branca)

3. Do momento que um homem pde a mao no arado e comega a abrir o sulco, a partir desse momento
e até terminar a tarefa, mantém-se internamente livre, mas externamente vinculado. Assim deve ser sempre
para os servidores em nosso trabalho.

Mas os momentos culminantes sdo significativos e seguir um curso nivelado ndo é normalmente
bom para um discipulo se este prolongar em excesso. As crises da alma sdo expansdes registradas pela
afluéncia de amor e luz. Mentalmente sdo reconhecidas como crises de inclusividade, que nos levam e
preparam para expansdes posteriores mais vastas, chamadas iniciagdes. (Discipulado na Nova Era, Volume

1)

4. Uma constante sucessdo de esclarecimentos espirituais e uma sintonizagdo incessante para
alcancar contatos elevados a certa altura debilitariam o instrumento, de modo que os verdadeiros
reconhecimentos se desvaneceriam. Reflita sobre isto, irméo, e seja grato pelos deveres que tera em dias
futuros, de vida reservada, de firme orientacdo para a luz, de silenciosa comunicacdo com sua alma, de
estudo e reflex&o. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

5. Toda vida é ciclica e os discipulos tendem a se esquecer desse ponto e a ignora-lo, desanimando
guando a intensidade do sentimento os abandona. O iniciado anda sempre em curso reto entre os pares de
opostos, sereno e sem medo. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

43. A VISAO

1. Os que percebem uma visdo, vedada aos que carecem do instrumental necessario para capta-la,
séo considerados fantasiosos e duvidosos. Quando muitos a percebem, a possibilidade é aceita, mas quando
a propria humanidade tiver despertado e aberto 0s olhos, a visdo ja ndo sera enfatizada, pois serda um fato
afirmado e uma lei enunciada. Tal foi a histéria no passado e assim sera o processo no futuro. (Tratado
sobre a Magia Branca)

2. O verdadeiro discipulo vé a visdo. Em seguida procura se manter tdo estreitamente em contato
com a alma que pode permanecer firme enquanto procura tornar esta viséo realidade; aspira alcancar aquilo
que, do ponto de vista do mundo, parece impossivel, sabendo que a visdo ndo se materializa por
conveniéncia, ou adaptacdo indevida das ideias sugeridas por conselheiros mundanos e intelectuais.
(Tratado sobre a Magia Branca)

3. A visdo é uma maneira simbdlica de experimentar a revelagdo. O desenvolvimento gradual de
cada um dos cinco sentidos implica em uma crescente revelacdo do mundo de Deus e uma visao que se

122



amplia constantemente. O desenvolvimento da vista produz uma atitude sintética para enfocar os resultados
obtidos das visdes menores reveladas pelos outros quatro sentidos. Depois vem a visdo revelada pelo “bom
senso” da mente. Apresenta-se em seu estado mais desenvolvido como percepcdo mundial no que diz
respeito aos assuntos humanos e, frequentemente, produz os vastos planos pessoais dos lideres mundiais
nos distintos campos de atividade humana. Porém, a visdo de que devem se ocupar é a de se tornar
conscientes do que a alma sabe e o0 que a alma vé, empregando a chave que leva a visao da alma: a intuicdo.
Esta chave sO pode ser usada de maneira inteligente e consciente somente quando os assuntos da
personalidade estiverem sob o umbral da consciéncia.

Um discipulo se torna discipulo aceito quando comeca a ascender para a visdo, para o topo da
montanha, e quando ja pode registrar conscientemente o que vé e comeca a fazer algo construtivo para
materializa-lo. Muitos ja comecaram a fazer isto. Um homem se torna um Discipulo Mundial, no sentido
técnico, quando a visdo € para ele um fator importante e determinante em sua consciéncia, ao qual estdo
subordinados todos os seus esforcos diarios. Nao necessita que alguém Ihe revele o Plano. Ele sabe. Ajusta
seu senso de proporcao a revelacdo, e sua vida é dedicada a tornar real a visdo, em colaboracdo com seu

grupo.

Trata-se, portanto, de um processo que se desenvolve gradualmente, até chegar a certa etapa, depois
da qual a visdo deixa de ser o fator dominante, e se torna o campo de experiéncia, de servico e de realizacdo.
Reflitam sobre isto. (Discipulado na Nova Era-Volume I).

4. O 6rgdo visual é o mais desenvolvido neste periodo mundial, em que o Logos procura levar os
reinos subumanos a etapa em que possuirdo a visdo humana; a humanidade, ao ponto em que possa
desenvolver a visdo espiritual e, a visdo interna hierdrquica sendo a qualidade normal da viséo iniciatica,
levar os membros da Hierarquia a etapa em que adquiram a percepg¢do universal. Portanto, pode-se dizer
que, através do portal:

1. Daindividualizagé&o, os reinos subumanos obtém a visdo humana, que conduz ao contato
mental e a impressdo inteligente.

2. Dainiciacéo, a humanidade obtém a visdo espiritual, que conduz ao contato com a alma
e a impressdo espiritual.

3. Daidentificacdo, a Hierarquia obtém a visdo universal, que conduz ao contato monadico
e a impressdo extraplanetaria. (Telepatia e o Veiculo Etérico)

Consulte também: Tratado sobre a Magia Branca.

44. O OLHO DA ALMA

Como resultado do pensamento enfocado “no coragdo”, o olho espiritual se abre e se torna o agente
diretor, empregado conscientemente pelo iniciado... Qual o significado das palavras “no cora¢do”? A alma
é o coracdo do sistema do homem espiritual; € o suporte da vida e da consciéncia que animam a
personalidade, e é a poténcia motivadora em cada encarnagéo, de acordo com a experiéncia que condiciona
a expressdo do homem espiritual em determinado renascimento. Nas primeiras etapas da experiéncia,
referido “olho” permanece fechado; ndo ha capacidade para refletir, nem habilidade para pensar no coracéo,
isto €, a partir dos niveis da alma. A medida que o intelecto se desenvolve e o poder de se enfocar no plano
mental aumenta, a realidade da existéncia da alma comeca a ser conhecida e o objetivo da aten¢do muda.
Segue-se a habilidade de se enfocar na consciéncia da alma e assim de fusionar a alma e a mente, de tal
modo que ocorre a unificacdo e 0 homem pode entdo comegar a pensar “no seu cora¢do”. Depois, também
0 “olho da alma” se abre e a energia dos niveis da alma, usada de maneira inteligente, se direciona desses
niveis e se precipita no que agora ambiguamente se denomina de “terceiro olho”. Imediatamente, a

123



personalidade nos trés mundos comeca a se expressar como alma no plano fisico, e a vontade, o propdsito
e 0 amor, comegam a controlar.

Ampliarei mais o conceito, lembrando a vocés a frase usada com tanta frequéncia, “O Olho que
Tudo V&”. Refere-se ao poder que o Logos planetério tem de ver em todas as partes, aspectos e fases (em
tempo e espaco) do Seu veiculo planetario, que € o Seu corpo fisico e de identificar a Si Mesmo com todas
as reacoes e sensibilidades do Seu mundo criado e participar com pleno conhecimento em todos 0s eventos
e acontecimentos. De que meio se vale, em Seus proprios niveis elevados, para fazé-lo? Atraves de que
mecanismo “vé”? Qual é o Seu 6rgdo de visdo? Qual é a natureza da vista que emprega para entrar em
contato com os sete planos do Seu universo manifestado? Que 6rgdo emprega e qual é a analogia com o
terceiro olho no homem? A resposta é a seguinte: a Monada esta para o Logos Planetario como o terceiro
olho esta para 0 homem; isto ficard mais claro se levarem em conta que 0s nossos sete planos sdo somente
sete subplanos do plano fisico césmico. O mundo monadico — assim chamado — é Seu érgédo de visao; é
também Seu agente diretor para a vida e a luz que devem ser vertidas no mundo fenoménico. Da mesma
maneira € a Monada para a personalidade nos trés mundos, também a fonte de sua vida e luz.

Portanto, ha trés 6rgdos de revelacao, no que diz respeito ao homem espiritual:

1. O olho humano, dando "visdo" no mundo fenoménico, deixando entrar a luz e trazendo
revelacdo do ambiente.

2. Oolho da alma, que traz a revelagdo da natureza dos mundos internos, do reino de Deus
e do Plano divino.

3. O centro dentro da Vida Una denominado pela palavra sem significado “Monada”, a
centelha dentro da Chama Una. Nas etapas finais da iniciacdo, a Monada se torna a
reveladora do proposito de Deus, da vontade de Logos planetario e da porta que conduz
ao Caminho da Evolugdo Superior, caminho que leva ao homem do plano fisico cosmico
para o plano astral cosmico e, portanto, para 0 mundo da sensibilidade divina, do qual
ndo ha para ndés uma compreensdo possivel, mas para o qual o desenvolvimento da
consciéncia nos proporcionou 0s passos iniciais.

O homem aprendeu a usar o olho fisico e por seu intermédio a percorrer seu caminho em torno e
através do seu ambiente. A etapa da evolugdo humana em que aprendeu primeiro a “ver” ja ficou muito
para trds, mas quando o homem viu e foi capaz de focalizar e direcionar seu curso pela visdo, isso marcou
um desenvolvimento enorme, sendo sua primeira entrada real no Caminho da Luz. Reflitam sobre isto.
Também tem repercussdes internas e foi efetivamente o resultado de uma interacdo invocadora entre 0s
centros internos de poder e a criatura que tateava pelo mundo fenoménico.

Agora 0 homem esta aprendendo a usar o olho da alma, e com isso ele leva sua analogia na cabeca
a atividade; isto produz fuséo e identificacdo e pde a glandula pineal em acdo. O principal resultado, porém,
é habilitar o discipulo a se tornar consciente, estando em corpo fisico, de um novo campo de contatos e de
percepgdes. Isto marca uma crise em seu desenvolvimento, de natureza tdo dréstica e importante como foi
a obtenc&o da visdo fisica e 0 uso do olho fisico no desenvolvimento daquela estranha criatura que precedeu
o homem animal mais primitivo. Hoje as coisas desconhecidas podem ser sentidas, procuradas e,
finalmente, vistas; evidencia-se um novo mundo do ser, que sempre esteve presente, embora nunca antes
conhecido; a vida, a natureza, a qualidade e os fenébmenos do reino das almas, ou da Hierarquia, tornam-se
tdo patentes a sua visdo e tdo reais como € o mundo dos cinco sentidos fisicos.

Posteriormente, no Caminho da Iniciacdo, o iniciado desenvolve sua infima analogia com o
planetéario “Olho que Tudo V&”. Ele desenvolve os poderes da Ménada, relacionados com o propdsito
divino e com o0 mundo no qual Sanat Kumara atua e que denominamos Shamballa. Expliquei em outra parte
que o estado de ser da M6nada nada tem a ver com o que chamamos consciéncia; analogamente, nada existe
no mundo de Shamballa que seja de igual natureza que o mundo fenoménico do homem nos trés mundos,

124



nem sequer no mundo da alma. E um mundo de energia pura, de luz e de forca dirigida; pode ser visto como
correntes e centros de forcas, todos formando um desenho de completa beleza, potentemente invocativa do
mundo da alma e do mundo dos fendmenos, constituindo, portanto, em um sentido muito real, o mundo das
causas e da iniciacao.

A medida que o homem, ser humano, o homem, discipulo e o homem, iniciado, avanca
gradualmente na corrente da vida, a revelacdo chega paulatinamente, passando de um grande ponto de
enfoque para outro, até que nada mais reste a ser revelado.

Em todos estes pontos espirituais de crise ou de oportunidade para alcancar a visdo, nova Vviséo
interna espiritual e revelagéo (pois é o que sdo em realidade), o pensamento de luta é o primeiro que chama
a atencdo. A este respeito, usei as palavras “etapa de penetracdo”; o conceito que isto transmite ao
entendimento do iniciado significa uma ampliacdo da luta que o nedfito trava a fim de obter o controle
interno e, em seguida, usar a mente como farol para penetrar em novos campos de percepcdo e de
reconhecimento. Lembrem-se de que o reconhecimento implica na correta interpretacao e na correta relagdo
com o que se Vé e se entra em contato. Em toda revelacdo entra o conceito de “visdo total” ou de sintese de
percepcdo e em seguida vem o reconhecimento do que se visiona e percebe. E a mente (o0 bom senso, como
se diz) que usa os sentidos fisicos de percepcédo e, por meio de sua contribuicdo unida obtém uma “viséo
total” e uma sintese de percepcdo do mundo fenoménico, de acordo com o ponto de desenvolvimento do
homem, sua capacidade mental de reconhecer, interpretar e relacionar corretamente o que lhe foi
transmitido pela atividade dos cinco sentidos. Isto é o que queremos dizer quando usamos a frase “o olho
da mente”, e a humanidade possui em comum esta capacidade em diversos graus de praticabilidade.

Mais tarde, o homem usa o “olho da alma”, como observamos acima, revelando a ele um mundo
de fendbmenos mais sutis, o reino de Deus ou 0 mundo das almas. Entdo a luz da intuicédo aflui, trazendo o
poder de reconhecer e de interpretar e relacionar corretamente.

A medida que o discipulo e o iniciado progridem etapa ap6s etapa de revelagéo, fica cada vez mais
dificil esclarecer ndo somente o que é revelado, como também os processos da revelacdo e os métodos
usados para produzir a etapa de revelagdo. A vasta maioria da humanidade no mundo ndo tem uma ideia
clara sobre a funcdo da mente como 6rgao de visdo iluminado pela alma; poucos ainda, apenas os discipulos
e iniciados, estdo aptos a vislumbrar o prop6sito do olho espiritual e seu funcionamento a luz da intuicao.
Portanto, quando chegamos ao grande 6rgdo de revelacdo universal, o principio monadico, que atua por
meio de uma luz extraplanetéria, entramos em reinos indefiniveis, para os quais ndo foi criada nenhuma
terminologia e que apenas iniciados de grau superior ao terceiro sdo capazes de contemplar. (Discipulado
na Nova Era, Volume I1).

45. O TERCEIRO OLHO

1. Nenhum homem pode ser um mago ou trabalhador em magia branca até que o terceiro olho esteja
aberto ou em processo de se abrir, pois por meio desse olho se energiza, dirige e controla a forma-
pensamento e os construtores ou forgas menores sdo impulsionados a realizar qualquer tipo especifico de
atividade. O “Olho de Shiva” situa-se no centro da testa entre os dois olhos fisicos. (Tratado sobre o Fogo
Cosmico)

2. E 0 olho da visdo interna e quem o tiver aberto pode dirigir e controlar a energia da matéria, ver
todas as coisas no Eterno Agora, e assim estar mais em contato com as causas que com os efeitos, ler os
arquivos akéashicos e ver clarividentemente. Portanto, quem o possui pode controlar os construtores de grau
inferior. (Tratado sobre o Fogo Césmico)

3. Com a prética do poder da visualizagdo desenvolve-se o terceiro olho. As formas visualizadas e
as ideias e abstracdes que, durante o processo, forem revestidas e veiculadas, séo retratadas a pouca

distancia do terceiro olho. Quando o iogue oriental fala de “concentracdo na ponta do nariz”, esta se
125



referindo a este processo. Por tras dessa frase equivocada, ha uma grande verdade velada. (Tratado sobre o
Fogo Cosmico)

4. O centro entre as sobrancelhas, normalmente chamado de terceiro olho, tem uma funcéo
especifica e caracteristica. ...Os estudantes ndo devem confundir a glandula pineal com o terceiro olho, eles
se relacionam, mas ndo sd@o 0 mesmo. ... O terceiro olho se manifesta como resultado da interacdo vibratoria
entre as forcas da alma, atuando através da glandula pineal e as forcas da personalidade, atuando através
do corpo pituitario. Estas forcas negativas e positivas interagem e, quando atingem determinada poténcia,
produzem a luz na cabeca. Da mesma maneira como o olho fisico veio a existéncia como reacédo a luz do
sol, assim também o olho espiritual vem & existéncia como reac&o a luz do sol espiritual. A medida que o
aspirante se desenvolve, também se torna consciente da luz. Refiro-me a luz em todas as formas, velada
por todas as envolturas e expressdes da vida divina, e ndo apenas a luz do aspirante em si. A medida que a
sua percepcdo desta luz aumenta, também o aparelho da viséo se desenvolve e, no corpo etérico, vem a
existéncia 0 mecanismo pelo qual ele pode ver as coisas a luz espiritual.

Trata-se do olho de Shiva, que s6 é plenamente utilizado no trabalho magico quando o aspecto
monadico, 0 aspecto vontade, esta no controle.

A alma empreende trés atividades por meio do terceiro olho:

1. Ele é o olho da visdo. Por intermédio dele, 0 homem espiritual vé por tras das formas de
todos os aspectos da expressdo divina. Ele se torna consciente da luz do mundo e entra
em contato com a alma dentro de todas as formas. Tal como o olho fisico registra as
formas, da mesma maneira o olho espiritual registra a iluminagdo dentro das formas,
“iluminacdo” essa que indica um estado de ser especifico. O mundo da irradiacdo se
abre.

2. E o fator controlador do trabalho méagico. Todo o trabalho de magia branca é
empreendido com um objetivo de fundamento construtivo, possibilitado pelo uso da
vontade inteligente. Em outras palavras, a alma conhece o plano e quando o alinhamento
e a atitude séo corretos, 0 aspecto vontade do homem divino pode funcionar e produzir
resultados nos trés mundos. O drgéo usado é o terceiro olho. Temos uma analogia no
poder do olho humano, muitas vezes observado, quando domina outros seres humanos
e animais através do olhar e, com um olhar fixo, é capaz de atuar magneticamente. A
forca flui através do olho humano enfocado. A forca flui através do terceiro olho
enfocado.

3. Tem um aspecto destruidor e a energia que flui através do terceiro olho pode ter um
efeito desintegrador e destruidor. Mediante a atencdo enfocada, dirigida pela vontade
inteligente, é capaz de expulsar matéria fisica. E o agente da alma no trabalho
purificador. (Tratado sobre a Magia Branca)

46. A IMPRESSAO

Para o aspirante, e em especial para o discipulo consciente, a impressdo a considerar procede de
quatro fontes:

Da prépria alma do discipulo.

Do Ashram com o qual pode estar afiliado.
Diretamente do Mestre.

Da Triade espiritual, pelo Antahkarana.

b

126



As duas primeiras etapas abrangem o periodo das duas primeiras iniciagdes; a terceira etapa precede
a terceira iniciacdo e persiste até que o discipulo se torne um Mestre; 0 quarto modo de impressao
informativa pode ser registrado depois da terceira iniciacdo e chega ao discipulo no Ashram; ele entdo tem
atarefa de impressionar a sua mente com o que lhe tenha sido dito e dado a conhecer no Ashram; finalmente,
como Mestre de um Ashram, empreende uma das principais tarefas hierarquicas, a de dominar a Ciéncia
da Impressdo. Ha, portanto, dois aspectos para este trabalho de impressao: um se refere a capacidade de
receber impressdes; o outro, a habilidade de ser um agente impressor. O discipulo ndo tem permissao de
praticar a arte da impressao até que se encontre entre 0s que recebem impressédo da Triade e, portanto, de
Shamballa, na esfera ou aura de prote¢do do Ashram ao qual esta afiliado. E preciso lembrar que esta
Ciéncia da Impressdo é, na realidade, a ciéncia da construgdo, vitalizagdo e direcionamento de formas-
pensamento e que somente a um discipulo que tenha passado pelos processos da Transfiguracédo, e nao seja
mais vitima de sua propria personalidade, se pode confiar um ciclo tdo perigoso de poderes. Enquanto
existir qualquer desejo de poder egoista, de controle néo espiritual e de influéncia sobre as mentes de outros
seres humanos ou grupos, ndo é possivel confiar ao discipulo, nos termos das regras hierarquicas, a criacéo
deliberada de formas-pensamento projetadas para produzir efeitos especificos e sua disseminacdo para
individuos e grupos. S6 pode fazé-lo depois de passar pelas provas da inicia¢do da Transfiguracao.

A Ciéncia de Impressdo é a base, o fundamento para a pratica da telepatia. (Telepatia e o Veiculo
Etérico)

(@) Telepatia

1. A comunicacdo telepatica... € o registro, na consciéncia do cérebro fisico, das informacdes
transmitidas:

a. Diretamente de Mestre a discipulo; de discipulo a discipulo; de estudante a estudante.

b. De Mestre ou discipulo ao ego e, dai para a personalidade, através dos subplanos
atdbmicos. Observardo, pois, que somente aqueles cujos corpos contém matéria do
subplano atémico podem trabalhar desta maneira. A seguranca e a precisdo estdo
implicitas neste instrumento.

c. De Mestre ou discipulo ao ego e, dai para a personalidade, através dos subplanos
atbmicos. Observardo, pois, que somente aqueles cujos corpos contém matéria do
subplano atbmico podem trabalhar desta maneira. A seguranca e a precisdo estdo
implicitas neste instrumento. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. O trabalho telepético de alma a alma € o tipo de trabalho telepatico mais elevado possivel para a
humanidade e é a maneira de comunicacdo responsavel por todos os textos inspiracionais de real poder,
pelos Textos Sagrados do mundo, pelos pronunciamentos iluminados, pelos oradores inspirados e pela
linguagem simbolica. S6 é possivel quando ha uma personalidade integrada e, a0 mesmo tempo, o poder
de se enfocar na consciéncia da alma. A mente e 0 cérebro devem estar a0 mesmo tempo em perfeita
conexdo e alinhamento. (Telepatia e o Veiculo Etérico)

3. Quando um homem é capaz de comegar a responder, como alma, a outras almas, aos impactos e
as impressdes dessas almas, ele esta se preparando rapidamente para 0s processos que levam a iniciacao...

Atividade telepética entre alma e mente. Trata-se da técnica em que a mente “se mantém firme na
luz”, tornando-se entdo conscia do contetdo da alma, de um contedo inato ou daquilo que é parte da vida
grupal da alma em seu proprio nivel e quando esta em comunicacao telepatica com outras almas...

... E este o verdadeiro significado da telepatia intuicional. Por este modo de comunicac&o, fertiliza-
se a mente do discipulo com ideias novas e espirituais, ele se torna consciente do grande Plano e desperta
a intuicdo. Nesta altura é preciso ter presente um ponto que muitas vezes se esquece: a afluéncia de novas

127



ideias provenientes dos niveis budicos, desta maneira despertando o aspecto intuicional do discipulo, indica
que sua alma esta comecando a se integrar consciente e decisivamente com a Triade Espiritual e, portanto,
identificando-se cada vez menos com seu reflexo inferior, a personalidade. Esta sensibilidade e conexao
mental entre alma e mente permanece embrionaria no plano mental durante muito tempo. O que é percebido
permanece abstrato ou vago demais para ser formulado. E a etapa da vis&o e do desenvolvimento misticos.

Atividade telepética entre alma, mente e cérebro. Nesta etapa, a mente ainda continua sendo o
receptor das impressdes provenientes da alma, mas, por sua vez, torna-se um “agente transmissor” ou
comunicador. As impressdes recebidas da alma e as intuicdes registradas como procedentes da Triade
espiritual, por meio da alma, sdo agora formuladas em pensamentos; as ideias vagas e as visdes até entdo
ndo expressas podem agora ser revestidas de forma e enviadas ao cérebro do discipulo como formas-
pensamento corporificadas. Com o tempo, e em resultado do treinamento técnico, o discipulo podera assim
alcancar a mente e o cérebro de outros discipulos. E uma etapa muito interessante. E uma das grandes
recompensas da meditacdo correta e envolve uma consideravel responsabilidade...

Atividade telepatica entre um Mestre (ponto focal de um grupo) e o discipulo no mundo. E uma
verdade oculta que nenhum homem é admitido no grupo de um Mestre como discipulo aceito até ser
espiritualmente passivel de receber impressdes e poder atuar como mente em colaboracdo com sua prépria
alma. Sem isto ndo pode se tornar parte consciente de um grupo que atua nos planos internos, reunido em
torno de uma forga personalizada, o Mestre, nem pode atuar em real conex&o com seus condiscipulos.
Porém, quando puder trabalhar até certo ponto como alma consciente, 0 Mestre comecara a sensibiliza-lo
por impressdo com ideias grupais, por meio de sua propria Alma. Ele entéo ficard pairando durante um
tempo na periferia do grupo. Posteriormente, a medida que sua sensibilidade espiritual aumentar, ele podera
ser de fato impressionado pelo Mestre e a técnica de contato lhe sera ensinada. Depois, 0 grupo de
discipulos, atuando como uma forma-pensamento sintética, podera alcanca-lo e, assim, automaticamente,
se tornard um deles. Para 0s que possuem um verdadeiro sentido esotérico, 0 exposto acima transmitira
grande informacao, até agora oculta. (Telepatia e o Veiculo Etérico)

4. A telepatia intuicional comeca a se manifestar cada vez mais entre os seres humanos avangados
de todos os paises e ragas, 0 que indica contato com a alma e o consequente despertar da consciéncia grupal,
pois a sensibilidade as impressdes intuicionais tém a ver unicamente com grupo. (Telepatia e o Veiculo
Etérico)

5. O amor — ndo o sentimento — é a chave do éxito das atividades telepaticas. Portanto “amai-vos
uns aos outros” com renovado entusiasmo e devogao; procurem expressar esse amor de todas as maneiras
possiveis —no plano fisico, nos niveis da emocdo e através do correto pensar. Que 0 amor da alma se estenda
sobre todos como forca regeneradora. (Telepatia e 0 Veiculo Etérico)

6. O homem verdadeiramente telepatico é responsivo as impressées que Ihe chegam de todas as
formas de vida nos trés mundos, mas é também responsivo as impressdes oriundas do mundo das almas e
do mundo da intuicdo. E o desenvolvimento do instinto telepético que, oportunamente, dara a0 homem um
controle sobre os trés mundos, como também sobre os cinco mundos do desenvolvimento humano e super-
humano. (Telepatia e 0 Veiculo Etérico)

7. Nao darei indicacbes de como um individuo pode se tornar telepatico. Todos os
desenvolvimentos, na area de contatos progressivos, so sdo Uteis e estardo realmente acessiveis quando se
desenvolverem normal e naturalmente, e ndo como resultado de um desenvolvimento prematuro, caso em
que sempre ha o perigo de interpretacdes erradas, imprecisas e autocentradas. As informacdes telepaticas
podem ser de conteldo puramente egoista ou pessoal, e esse tipo de telepatia ndo tem cabimento no que
procuro transmitir. As pessoas hoje muitas vezes mostram uma tendéncia ou capacidade telepatica.
Sintonizam-se com algo ou alguém (frase que se considera mais eufonica do que as palavras “relagdes
telepaticas”), embora ndo saibam o que €. Consideram de grande importancia tudo o que registram e que
geralmente estad relacionado com o eu proprio, o que nao significa que seu grau de desenvolvimento
espiritual seja tdo elevado para justificar que sejam guardibes de misteriosas mensagens espirituais —

128



normalmente triviais e de natureza insignificante, provenientes de varias fontes, sendo conveniente
mencionar algumas delas; o que vou dizer talvez seja util para o pablico ocultista em geral.

1 Mensagens que emanam da natureza subconsciente relativamente boa e bem treinada do receptor.
Brotam do subconsciente, mas o receptor as considera como provenientes de uma fonte externa...
Representam 85% (oitenta e cinco por cento) dos pretensos escritos telepaticos ou inspirados, téo
abundantes nesta época.

2. Impressdes provenientes da alma, traduzidas em conceitos e registradas pela personalidade. O
receptor é impressionado de forma intensa pela vibracéo relativamente alta que as acompanha, esquecendo-
se gque a vibracdo da alma é a de um Mestre, pois a alma € um Mestre em seu proprio plano. Sdo verdadeiras
impressdes da alma, mas em geral ndo contém nelas nada de novo nem de grande importancia. Além disso,
sdo resultado do desenvolvimento da alma em épocas passadas (no que diz respeito a personalidade); séo,
portanto, aquilo que uma personalidade desperta contribuiu de bom, verdadeiro e belo para a alma, e mais
0 que tenha penetrado na consciéncia da personalidade como resultado do contato com a alma. Representam
8% (oito por cento) dos escritos e comunicagdes que 0s aspirantes apresentam ao publico.

3. Ensinamentos dados por um discipulo sénior ou mais avancado nos planos internos a um discipulo
em treinamento ou que acabe de ser admitido em um Ashram... Representam 5 % (cinco por cento) dos
ensinamentos dados...

4. Comunicagdes de um Mestre a Seu discipulo. Representam 2% (dois por cento) de toda
receptividade telepatica demonstrada pela humanidade como um todo e em todo o mundo. (Telepatia e 0
Veiculo Etérico)

(b) Sensibilidade a Impresséo

1. O discipulo no plano fisico e o instrutor interno (seja um dos Grandes Seres ou 0 “Mestre no
Coracao™) necessitam se conhecer e se acostumar cada um com as vibra¢des do outro. Os instrutores dos
planos internos tém muito com o que lutar, devido a lentiddo dos processos mentais dos estudantes em
corpo fisico. Mas a convicgdo e a confianca estabelecerdo a correta vibracdo, o que finalmente produzira
um trabalho exato. A falta de fé, de tranquilidade, de dedicacdo e a inquietude emocional sdo obstaculos.
Aqgueles que atuam no lado interno precisam ter muita paciéncia para trabalhar com aqueles que, por falta
de melhor material, devem ser utilizados. Uma imprudéncia fisica pode impedir que o corpo fisico seja
receptivo; uma preocupacdo ou ansiedade pode fazer o corpo astral vibrar em um ritmo que impossibilite a
boa recepcdo do propdsito interno; o preconceito, a critica e o orgulho podem inutilizar o corpo mental.
Aqueles gue aspiram a este dificil trabalho devem observar a si mesmos com muito cuidado e manter a paz
e aserenidade internas e a elasticidade mental que Ihes permita ser de alguma utilidade na protecéo e direcdo
da humanidade.

Assim, podem ser dadas as seguintes regras:
1. E essencial haver o esforgo para chegar a uma absoluta pureza de motivagao.

2. Segue-se a isso a capacidade de penetrar no siléncio dos altos lugares. O aguietamento
da mente depende da lei do ritmo. Para aqueles que vibram em muitas direcOes e
registram os pensamentos que vém de todos os lados, esta lei ndo impactaré. E necessario
restabelecer a estabilidade e a confianca em si antes de chegar ao equilibrio. A lei de
vibracdo e o estudo da substancia atdbmica estdo estreitamente entrelagados. Quando
houver maior conhecimento sobre 0s &tomos e a acao, reacdo e interacdo que exercem,
as pessoas poderdo controlar seus corpos cientificamente, sincronizando as leis da
vibracédo e do ritmo. Sdo as mesmas, embora néo iguais...

129



3. Lembrem-se sempre de que o desassossego da vida diaria impede os instrutores dos
niveis egoicos de chegar a vocés. Procurem permanecer serenos durante o transcurso da
vida, e manter a calma interna no trabalho e no esforgco, nas agdes e nas aspiragoes.
Retraiam-se constantemente no trabalho interno, cultivando a receptividade aos planos
superiores. Os Mestres necessitam de um perfeito e constante autodominio interno, por
parte daqueles que procuram utilizar. Trata-se de um autodominio que mantém a viséo
enquanto desempenha o trabalho externo no plano fisico, com a concentrada atencéo do
cérebro fisico, sem ser desviada em maneira alguma pela receptividade interna. Isto
envolve uma atividade dupla.

4. Aprendam a controlar o pensamento. E necessario vigiar o que se pensa. Vivemos dias
em que toda a raca esta se tornando sensivel e telepatica e a responder ao intercdmbio
mental. Aproxima-se 0 momento em que 0s pensamentos serdo de propriedade publica
e que as pessoas perceberdo o que 0s outros pensam. Portanto, 0 pensamento deve ser
cuidadosamente vigiado. Aqueles que estdo fazendo contato com as verdades superiores
e se tornando sensiveis a Mente Universal devem proteger alguns dos seus
conhecimentos da intromisséo de outras mentes. Os aspirantes devem aprender a inibir
determinados pensamentos e evitar que alguns conhecimentos se filtrem na consciéncia
publica, quando estdo em contato com seus semelhantes. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. A sensibilidade.., ndo significa primordialmente que vocés sejam “almas sensiveis” — esta
acepcado geralmente significa que sdo susceptiveis, autocentrados e estdo sempre na defensiva. Refiro-me,
em vez disso, a capacidade que Ihes permita expandir a consciéncia até abarcar circulos cada vez mais
amplos de contato; refiro-me a habilidade de permanecer desperto, alerta, propenso a reconhecer relacées,
rapido na reacdo as necessidades; atento a vida mental, emocional e fisicamente; a desenvolver com rapidez
0 poder de observar simultaneamente nos trés planos dos trés mundos. Ndo me interessam as relacfes
pessoais quando se referem a errada sensibilidade da personalidade a depressdo, autocomiseracdo, defesa,
nem a chamada suscetibilidade as desconsideragdes, as divergéncias, ao desagrado pelas condigdes
ambientais, ao orgulho ferido e condicdes desse tipo. Todas causam confusdo e abrem as comportas da
autocompaixdo. N&o necessitam que eu me ocupe delas, porque séo conscientes das mesmas e podem
maneja-las se desejarem. Tais defeitos interessam somente na medida que afetam a vida do grupo; devem
ser tratados com cuidado, percebendo o perigo de longe e procurando evita-lo. A sensibilidade que desejo
ver desenvolvida é a prontiddo para o contato com a alma, a impressionabilidade a “voz do Instrutor”, a
viveza ao impacto de novas ideias e a sutileza da capacidade de resposta intuicional. Sdo estas as
caracteristicas do verdadeiro discipulo. O que se deve cultivar é a sensibilidade espiritual, e isto serad
possivel quando aprenderem a trabalhar por meio dos centros que estdo acima do diafragma e a transmutar
a atividade do plexo solar (tdo dominante no homem comum), convertendo-a em atividade do coracao e em
servico a seus semelhantes. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

3. O desenvolvimento da sensibilidade é dificil de compreender. Os membros do grupo de um
Mestre e de seu Ashram tém que se tornar cada vez mais sensiveis — sensiveis ao Mestre e a Seus
trabalhadores consagrados. N&o se pode ser sensivel nem ficar sensivel por um tipo de processo ou
treinamento regulado. Muitos homens e mulheres sédo sensiveis, mas ndao sabem, preocupados como estao
com questdes externas, com a vida da forma e coisas objetivas. Explicarei da seguinte maneira: O que vocé
diz a si mesmo e aos outros — através das palavras ou dos atos de sua vida — € tdo barulhento que néo é facil
ser 0 que voceé é e ser reconhecido como ser espiritual. O Mestre se guia pelo que sabe de vocé nos seus
silenciosos momentos de aspiracdo, pelo que demonstrou durante anos como a tendéncia fixa da sua vida.
A tarefa do Mestre € estimular o discipulo a ser a todo momento o que Ele sabe que vocé € em seus
momentos mais elevados. Talvez seja uma forma singela e quase pueril de explicar, mas expressa a ideia
geral. O Mestre assim faz devido a necessidade do mundo, especialmente nestes momentos, de
trabalhadores descentralizados, progressistas, amorosos e inteligentes. Muitos alcangaram um ponto em
que podem se tornar sensiveis, se conseguirem aplacar as ruidosas afirmagdes da personalidade e
permitirem que a luz da alma seja vertida. Assim sera possivel conhecer e tomar contato com o Mestre. Ao
se afastar de si mesmo e de suas reac0es pessoais, das interpretacfes e demandas pessoais, descobrira como

130



e de que maneira 0 Mestre estd procurando impressionar VOcé e 0 grupo a que possa estar afiliados. Sera
entdo sensivel a impressdo e facilitara a atividade do Mestre, segundo se diz, por meio de um profundo e
sincero interesse pela vida esotérica, excluindo a prépria individualidade e também a do Mestre. Muitos
métodos poderdo entdo ser revelados, que ajudardo a estabelecer a interacéo entre vocé, o discipulo e o
Mestre. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

4. Gradualmente, a medida que o discipulo adquire verdadeira liberdade de pensamento e o poder
de ser receptivo a impressdo da mente abstrata, cria para si um reservatorio de pensamentos que estarao a
sua disposicdo quando precisar ajudar outras pessoas e atender as necessidades do seu crescente servico
mundial. Mais adiante, torna-se sensivel a impressdo da Hierarquia. De inicio é puramente ashramica, mas,
quando o discipulo se torna um mestre, transforma-se em total impressdo hierarquica; o Plano entdo é a
substancia dindmica que fornece o conteudo do reservatério de pensamentos no qual ele pode se abastecer.
Trata-se de uma afirmacdo de importancia Unica e excepcional. Posteriormente, torna-se sensivel a
impressdo de Shamballa, e a qualidade da Vontade que implementa o Propdsito planetario se soma ao
conteudo do conhecimento ja disponivel. O que gostaria de ressaltar aqui € a realidade da existéncia de um
crescente reservatorio de pensamentos que o discipulo cria em resposta as inimeras e variadas impressoes,
as quais se torna cada vez mais sensivel; as ideias, conceitos e objetivos espirituais, dos quais se torna cada
vez mais consciente, e que vao constantemente sendo formulados por ele em pensamentos com suas formas-
pensamento adequadas, aprendendo assim a extrai-los, a medida que procura servir aos semelhantes. Assim
se encontra de posse de um reservatorio de substancia-pensamento resultante de sua propria atividade
mental e de sua receptividade inata, o que Ihe propicia material para o ensino, e ¢ “fonte de conhecimento”,
da qual pode extrair 0 necessario para ajudar os outros.

O ponto essencial a captar é que a sensibilidade a impresséo é um desenvolvimento normal e natural,
paralelo ao desenvolvimento espiritual. Dei uma chave de todo o processo quando disse que:

“A sensibilidade a impressao diz respeito a construcdo de uma aura magnética sobre a qual as
impressdes mais elevadas podem atuar .

Gostaria que dedicassem a mais profunda consideracio a estas palavras. A medida que o discipulo
comeca a demonstrar qualidade da alma e que o segundo aspecto divino se apossa dele, controlando e
matizando toda a sua vida, automaticamente a sensibilidade superior se desenvolve; ele se torna um ima
para ideias e conceitos espirituais; primeiro, atrai para o0 seu campo de consciéncia a esséncia e, mais tarde,
os detalhes do Plano hieréarquico; torna-se assim, oportunamente, consciente do Propésito planetario; todas
essas impressfes ndo sdo coisas que ele deva buscar nem aprender laboriosamente a apurar, reter e se
apoderar. Elas se introduzem no campo de sua consciéncia, porque ele criou uma aura magnética que as
invoca e as leva “para a sua mente”. Esta aura magnética comega a se formar no primeiro momento em que
faz contato com sua alma; a aura se aprofunda e se expande a medida que esses contatos aumentam em
frequéncia e oportunamente se tornam um estado de consciéncia habitual; entdo, a vontade e sempre, estara
em sintonia com sua alma, o segundo aspecto divino.

Esta aura € na realidade o reservatorio da substancia-pensamento da qual pode se valer
espiritualmente. O ponto focal situa-se no plano mental. O discipulo ndo esta mais controlado pela natureza
astral, esta construindo como éxito o Antahkarana, pelo qual as impressdes superiores podem fluir; ele
aprende a néo dissipar este influxo, mas a acumular em sua aura (que o envolve) o conhecimento e a
sabedoria que considera necessarios para servir aos semelhantes. Um discipulo é um centro magnético de
luz e conhecimento, na exata medida em que mantém sua aura magnética em estado de receptividade. Ela
entdo é constantemente invocativa dos niveis mais elevados de impressdes; pode ser evocada e colocada
em “atividade de distribuicdo” pelo que é inferior e esteja pedindo ajuda. Portanto, em seu devido tempo,
o discipulo se torna uma diminuta equivaléncia da Hierarquia — invocativa como é para Shamballa e
facilmente evocada pela demanda humana. (Telepatia e o Veiculo Etérico)

5. A aura que cada um cria ao redor do nucleo central do “Eu ou alma em encarnagdo”, é um
fragmento da alma sobrepairante que traz o ser a manifestacéo. (Telepatia e 0 Veiculo Etérico)
131



(©) Registro de Impressoes

1. A capacidade de interpretar as impressdes gravadas também se aprende a medida que a aura
mental se desenvolve sob a influéncia da “mente mantida firme na luz”” da alma; o discipulo aprende que
toda verdade gravada é passivel de vérias interpretaces e que elas se revelam com crescente clareza, a
medida que ele toma uma iniciacdo ap0s a outra, e desenvolve a capacidade de resposta consciente. A
capacidade de invocar se manifesta vida apos vida, e envolve a invocagdo da resposta consciente da anima
mundi, a alma subconsciente de todas as coisas, como também da consciéncia humana e do mundo do
contato superconsciente.

Esta capacidade se desenvolve de maneira gradual, a medida que o estudante percorre o0 Caminho
do Discipulado, com frequéncia encontrando muita confusdo nas primeiras etapas, muito psiquismo astral
e constantes interpretacdes erradas. Nesta etapa, porém, ndo ha necessidade de uma indevida aflicao, pois
tudo o que se requer é experiéncia, a qual se adquire por meio do experimento e de sua expressdo na vida
diaria. Em nenhum caso a conhecida verdade de que se aprende através de um sistema de tentativa e erro
foi tdo aplicavel como na vida e experiéncia do discipulo em aceitacdo. Quando € um discipulo aceito,
diminui o numero de erros, embora as tentativas (ou 0 uso experimental das muitas e distintas energias) se
tornem mais extensas e, portanto, encerrem um campo de atividades mais amplo.

Os Processos de Registro se fundamentam no que se poderia denominar de abordagens invocadoras
de uma extensa area de contatos possiveis. O discipulo tem que aprender a diferenciar entre 0s muitos
impactos que chegam & sua aura sensivel. Nas etapas iniciais, 0s impactos, em sua maior parte, sdo
registrados inconscientemente, embora o registro seja preciso e correto; a meta, porém, € o registro
consciente; isto se efetua mantendo com constancia e firmeza a atitude do Observador, o que se desenvolve
realizando o desapego — o0 desapego do Observador de todos 0s desejos e ansias que dizem respeito ao eu
separado. (Telepatia e 0 Veiculo Etérico)

2. Em geral, nas primeiras etapas, o Gnico desejo do discipulo é registrar impressdes provenientes
da Hierarquia, preferindo-as as impressdes de sua prépria alma ou dos elementos humanos que o rodeiam,
de seus semelhantes, do ambiente e das circunstancias que estes criam. Aspira pelo que poderiamos
denominar de “impressao vertical”. Esta motivagdo, por ser em grande parte egocéntrica, orienta o discipulo
introspectivamente sobre si mesmo, e é nesta etapa em que muitos aspirantes se tornam prisioneiros, falando
em sentido astral, porque registram em sua aura magnética as muitas formas-pensamento de motivacéao
astral daquilo que eles creem e esperam que a “impressdo vertical” supostamente lhes transmitira.
Estabelecem contato facilmente com as contrapartes astrais dos mundos superiores gue estéo refletidos (e,
portanto, distorcidos) no plano astral; ali esta registrado um mundo de espelhismo formado pelos desejos
errados e egoistas e pelas fantasias dos devotos bem intencionados. N&o é necessario que me estenda sobre
isto. Todos os discipulos — em alguma etapa do seu treinamento — tém que abrir caminho através deste
aspecto do espelhismo e, ao fazé-lo, depuram e intensificam a aura magnética, purificando simultaneamente
o mundo astral que os circunda, com o qual estdo em contato. Também aprendem que o anseio de registrar
impressdes da Hierarquia deve dar lugar a determinacdo de colocar a sua aura magnética a disposicao da
humanidade; aprendem entéo a registrar a necessidade humana e a compreender onde € possivel ajudar e
servir aos seus semelhantes. Pelo registro consciente dos apelos invocadores oriundos do mundo dos
contatos horizontais, a aura magnética do discipulo se libera tanto das formas-pensamento obstrutoras e
absorventes, como também dos desejos e anseios aspiracionais que até entdo o impediam de registrar
corretamente. O discipulo deixa de cria-las, e as ja criadas se desvanecem ou se atrofiam por falta de
atencao.

Posteriormente, quando o discipulo em aceitacdo se torna discipulo aceito e passa a participar das
atividades ashramicas, agrega a isso a capacidade de registrar impressao hierarquica; no entanto, isso so é
possivel depois de aprender a registrar a impressao que Ihe chega de sua prépria alma (a impressao vertical)
e do mundo circundante dos homens (a impressdo horizontal). Quando tiver tomado certas iniciacfes
importantes, a sua aura magnética sera capaz de registrar impressdes provenientes dos reinos subumanos
da natureza. E, mais tarde, quando se torna um Mestre de Sabedoria e, portanto, um membro pleno do

132



quinto reino da natureza, sua aura magnética recebera a impresséo horizontal do mundo da vida e atividade
hierarquicas e a impressdo vertical vira dos niveis superiores da Triade Espiritual e, ainda mais tarde, de
Shamballa. Entdo, a humanidade sera para ele o que eram 0s reinos subumanos quando o quarto reino, o
humano, era 0 campo da impressdo horizontal que ele registrava. Temos aqui claramente revelado o real
significado da Cruz da Humanidade. (Telepatia e o Veiculo Etérico)

(d) Inspiragéo

1. A inspiracdo implica em outro aspecto de desenvolvimento. A inspiracdo é analoga a
mediunidade, mas inteiramente egoica. Utiliza a mente para transmitir ao cérebro aquilo que a alma sabe.
Jaamediunidade, em geral, € 0 processo confinado inteiramente aos niveis astrais. No plano egoico envolve
inspiracdo. Reflitam sobre esta explicacao, pois esclarece muito. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. Fontes de inspiragéo:
Os que se preparam para a iniciacdo devem inevitavelmente trabalhar s6s. Lembrem-se disso. Como
sabem, hé trés fontes de inspiracdo que indicam ao discipulo — que luta no plano fisico — sua meta:

1. Sua propria alma pelo contato direto, como resultado do alinhamento.
2. O Mestre pela impressdo, como resultado da sensibilidade.
3. O grupo ashramico pelo servigo prestado, como resultado da interagéo.

Posteriormente, a medida que o discipulo-iniciado avanca e constréi o Antahkarana, a energia da
Vida una que emana da Modnada desperta o quarto tipo de inspiracéo. A estas fontes espirituais de inspiracao
devemos agregar outras menores, como a impressao mental telepaticamente registrada, proveniente de uma
profusdo de pensadores e mentes. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

47. AVOZ INTERNA

1. Os homens abafam a voz interna que testemunha a vida do mais além, e afogam as palavras que
ressoam no siléncio, pelo ruido e torvelinho dos negdcios, prazeres e agitacoes.

Todo o segredo do sucesso ao trilhar o caminho ocultista depende da atitude da mente; quando € de
materialismo concreto, de concentracdo na forma e de desejo pelas coisas do momento presente, pouco
progresso na apreensdo da verdade esotérica mais elevada sera possivel. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. O caminho de iniciacdo €... onde se adquire uma constante expansdo de consciéncia com
sensibilidade cada vez maior as vibracGes superiores. De inicio isto se manifesta como sensibilidade a voz
interna, uma das faculdades mais necessarias em um discipulo. Os Grandes Seres buscam aqueles aptos a
obedecer rapidamente a voz interna da sua alma. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. Nada satisfaz o verdadeiro investigador, até que encontra o0 Caminho, e nada sacia o desejo do
centro do seu ser, exceto o que se encontra no Lar do Pai. Ele é o que é, porque tendo experimentado todos
0s caminhos menores, 0s achou deficientes, e tendo se submetido a muitos guias, s6 encontrou “cegos
guiando cegos”. Nada mais Ihe resta do que se tornar seu proprio guia e encontrar por si s6 0 caminho para
o lar. Desta solidao que é a sina de todo verdadeiro discipulo, nasce o autoconhecimento e a autoconfianca
gue o capacitardo a, por sua vez, ser um Mestre. Esta soliddo ndo se deve ao espirito de separatividade, mas
as condicdes do proprio Caminho. Os aspirantes devem ter presente esta distincao.

...O verdadeiro investigador é quem possui a coragem pouco comum, que habilita o seu possuidor
a permanecer erguido e a emitir a propria e clara nota em meio a agitacio do mundo. E aquele que, mediante
o0 olho treinado, vé mais além das névoas e miasmas da Terra, até o centro de paz que preside todos 0s
eventos terrestres e, mediante o ouvido atento e treinado (tendo captado um sussurro da VVoz do Siléncio),
se mantém sintonizado com a alta vibracdo e, em consequéncia, fica surdo para todas as sedutoras vozes

133



menores. I1sto novamente traz soliddo e produz o desinteresse que as almas menos evoluidas sentem quando
estdo na presenca daqueles que estdo avancando.

Produz-se uma situacdo paradoxal do fato de que € indicado ao discipulo que investigue o Caminho
e, no entanto, ndo ha nada a lhe dizer. Aqueles que conhecem o Caminho ndo devem falar, pois sabem que
a Senda é construida pelo aspirante, tal como a aranha tece a sua teia a partir do centro do seu préprio ser.
Somente deste modo chegam a florescer como adeptos aquelas almas que, em uma dada geracdo “pisaram
no lagar da ira de Deus” ou que — em outras palavras — expiaram o0 carma e aceitaram inteligentemente a
tarefa de trilhar a Senda.

Obedecer aos impulsos internos da alma. Fazem bem os instrutores da raca em ensinar ao neofito
a prética da discriminacdo e a treind-lo na ardua tarefa de distinguir entre:

Instinto e intuicéo.

Mente superior e mente inferior.

Desejo e impulso espiritual.

Aspiracdo egoista e estimulo divino.

Impulso emanado dos senhores lunares e desenvolvimento do Senhor solar.

®oo0 o

N&o é tarefa facil nem lisonjeira encontrar a si mesmo e descobrir que talvez até o servico prestado
e nosso anseio de estudar e trabalhar, tiveram uma origem basicamente egoista, ou se basearam em um
desejo de liberacdo ou desagrado pelos magantes deveres cotidianos. Quem procura obedecer aos impulsos
da alma deve fazer uma analise exata e honesta de si mesmo, o que é realmente raro nestes dias. Que se
diga a si mesmo “tenho que ser verdadeiro com meu préprio Ser” e, na intimidade e no segredo da prépria
meditacdo, procurar ndo passar por alto falta alguma, nem nada desculpar a si mesmo. Que aprenda a
diagnosticar suas préprias palavras, atos e motivos e a chamar a todas as coisas por seu verdadeiro nome.
S6 assim se treinard na discriminacéo espiritual e aprendera a reconhecer a verdade em todas as coisas. SO
assim chegara a realidade e conhecera o verdadeiro Ser.

N&o prestar atencdo as prudentes consideracdes da ciéncia e arglcia mundanas. Se o aspirante
necessita cultivar a capacidade de caminhar so, se deve desenvolver a faculdade de ser verdadeiro em todas
as coisas, tem também que cultivar a coragem. Muitas vezes terd que estar contrario a opinido mundial e a
melhor expressao desta opinido. Deve aprender a fazer o que for correto, tal como vé e sabe, independente
da opinido dos maiores e mais citados homens da Terra. Deve confiar em si mesmo e nas conclusdes a que
chega em seus momentos de comunh&o e iluminacdo espirituais. E neste ponto em que a maioria dos
aspirantes fracassa. Nao fazem tudo que podem; deixam de atuar como lhes dita a voz interna; ndo realizam
as coisas que se veem solicitados a fazer em seus momentos de meditacdo e ndo pronunciam as palavras
que seu mentor espiritual, o Eu, Ihes insta a pronunciar. No conjunto destes detalhes ndo cumpridos € onde
se veem 0s grandes fracassos. (Tratado sobre a Magia Branca)

48. A OBEDIENCIA A ALMA

1. Se um mandado puder emanar do grupo subjetivo de instrutores, do qual sou um humilde
membro, que seja o0 de seguir os ditames da sua propria alma e as inspiracbes do Eu Superior.
(Tratado sobre a Magia Branca)

2. Siga seu préprio Caminho com resisténcia e siléncio, e faga o que a alma mandar. N&o deixe que
as vozes menores dos seres queridos e proximos desviem seu progresso na senda do servigo. VVocé agora
pertence ao mundo, meu irmdo, e ndo a um reduzido nimero de pessoas. Esta ligdo ndo é facil de aprender,
meu irm&o, mas todos os discipulos tém que aprendé-la algum dia. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

3. O que ¢ essa obediéncia oculta que se supde que o Mestre exige? Atualmente os Mestres estdo
tratando com discipulos de tipo altamente mental, que creem na liberdade da vontade e da consciéncia
134



humana e que resistem a imposi¢do de qualquer suposta autoridade. O homem intelectual ndo aceitara
nenhuma infracdo a esta liberdade, e nisso esta basicamente certo. Ele se opde a ter que obedecer...

A obediéncia que se pede é obediéncia ao Plano, ndo obediéncia ao Mestre, ndo importa o que
muitas antigas escolas de ocultismo possam dizer. A obediéncia que se pede se baseia no crescente
reconhecimento do Plano para a humanidade tal como surge na consciéncia de cada um através do processo
de meditacdo e o servico definido, baseado em um crescente amor aos seus semelhantes. A obediéncia
exigida e a da personalidade para com a alma, a medida que o conhecimento, a luz e o controle da alma sao
cada vez mais potentes na mente e nas reacdes cerebrais do discipulo.

Este problema da obediéncia oculta ndo surgiria se a relacéo entre a alma e a personalidade, ou entre
o discipulo e o Mestre, fosse completa e solidamente estabelecida. Tudo se deve a cegueira e falta de
conhecimento do discipulo. A medida que a relacdo se firmar, nio aparecerdo divergéncias de opinido
fundamentais; as metas da alma e da personalidade se mesclam e se fundem; os objetivos do discipulo e do
Mestre se tornam idénticos e a vida grupal condiciona o servi¢o que ambos prestam. S&o as limitacdes do
discipulo que o levam a questionar e seu medo de que seu Mestre e sua alma lhe exijam demais.
(Discipulado na Nova Era, Volume 1)

4. A dificuldade, nesses dias, reside em que relativamente poucas pessoas sdo conscientes da alma
e, em consequéncia, a maioria dos homens permanece inconsciente dos “comandos ocultos” de suas
proprias almas. (Cura Esotérica)

49. A CONFIANCA NA ALMA

1. As almas estdo se encontrando a si mesmas e aprendendo a confiar no Regedor interno. Quando
todo sustentaculo externo fracassa e aqueles que parecem ter autoridade diferem na solucéo proposta, as
almas tém que confiar em si préprias e aprender a buscar internamente. Este contato interno com o eu
superior se evidencia por um desenvolvimento gradual e leva a autoconfianca e calma interna baseadas na
regéncia do Deus interno, que converte 0 homem em instrumento para o servico mundial. (Tratado sobre a
Magia Branca)

2. O discipulo deve aceitar a si mesmo tal como €, em qualquer momento dado, qualquer
instrumental e circunstancias, e entdo deverd subordinar a si mesmo, seus assuntos e seu tempo as
necessidades da hora, especialmente durante uma crise grupal, nacional ou mundial. Quando assim fizer
em sua consciéncia, portanto, quando estiver pensando de acordo com os verdadeiros valores, descobrira
que seus proprios assuntos estdo atendidos, que suas capacidades aumentam e suas limitacfes sao
esquecidas. (Discipulado na Nova Era, Volume I1)

50. A ORIENTACAO DA ALMA

1. Como é bem sabido, a orientacdo pode provir da prépria alma do individuo quando, pela préatica
da meditacdo, a disciplina e o servico, ele estabeleceu contato com ela e ha, portanto, um canal de
comunicacgéo direta da alma para o cérebro por meio da mente. Quando esta comunicacao € clara e direta,
ha uma verdadeira orientacdo divina proveniente da divindade interna. No entanto, se a mente ndo estiver
desenvolvida nem existir pureza de carater e 0 homem ndo estiver livre do indevido controle da
personalidade, a comunicacao podera ser distorcida e mal interpretada. A mente deve fazer uma aplicacéo
correta da verdade ou orientagdo transmitida. Quando h& uma apreensdo verdadeira e correta da divina voz
interna entdo — e somente entdo — ha a infalivel orientagéo e a voz do Deus interno pode falar com clareza
ao seu instrumento, 0 homem no plano fisico. Quando esta Gltima forma de orientacdo estiver estabelecida,
estabilizada, cultivada, desenvolvida e compreendida, outras formas de orientacdo espiritual séo
viabilizadas. A razdo estd em que passardo ou serdo submetidas aos critérios de valores que o fator da
propria alma constitui. A percepcdo da alma € parte da percepgéo total. O reconhecimento da percep¢édo da

135



alma acontece de maneira gradual e progressiva no que diz respeito ao homem no plano fisico. As células
cerebrais devem ser despertadas paulatinamente e a correta resposta interpretativa deve ser desenvolvida.
Por exemplo, quando o homem se torna consciente do Plano de Deus, podera considerar que este Plano esta
sendo transmitido para ele por um Mestre ou um membro da Hierarquia; podera também considerar que o
conhecimento lhe chega por meio do contato imediato estabelecido com uma forma-pensamento do Plano.
Ao alcancar e interpretar este conhecimento da maneira realmente correta, ele esta, simples e
necessariamente alcangando o reconhecimento do que a sua alma inevitavelmente sabe, porque a sua alma
é um aspecto da alma Universal e parte integrante da Hierarquia planetaria. (Psicologia Esotérica, Volume

1)

2. A facilidade com que as pessoas insignificantes e os principiantes interpretam os chamados e
mensagens que ouvem ou recebem como provenientes de uma fonte superior e elevada, enquanto que
provavelmente o que ouvem emana das suas préprias subconsciéncias, de suas proprias almas ou de algum
instrutor (ndo um Mestre) que procura ajudé-los. (Cura Esotérica)

51. ANUVEM DAS COISAS COGNOSCIVEIS

1. O iniciado aprendeu, através da vida nos trés mundos, a penetrar no mundo da mente, e a mente
concreta inferior se tornou seu instrumento, integrando sua personalidade, abrindo-lhe o mundo do pensa-
mento e colocando em seu poder 0s processos da criacdo de formas-pensamento; por meio da meditacédo
aprendeu a estabelecer contato com a alma, o Filho da Mente, que é Ele mesmo e, com o tempo, se
identificou com essa alma; tornou-se a alma de fato, podendo criar no mundo do pensamento as formas
vivas que levam luz, ajuda e verdade aos outros; assim ele serve; também aprende, pelo desenvolvimento
da percepcéo, a penetrar nos niveis do pensamento abstrato, a antecdmara do mundo da razédo pura e, através
destes trés aspectos da mente, descobre que possui as “trés chaves” que Ihe permitirdo se aprofundar no
conhecimento, na sabedoria e na razdo da Mente Universal. Isto Ihe é revelado, a medida que penetra mais
profundamente no que se chama de Arcano da Sabedoria, a Mente de Deus, o terceiro Aspecto divino, que
estd essencialmente oculto pela frase simbdlica e pictdrica “a nuvem das coisas cognosciveis”. A nuvem
simboliza a area dos propoésitos de Deus que ainda ndo foram revelados, mas que podem ser revelados
imediatamente se os discipulos e iniciados do mundo quiserem “penetrar até o ponto de precipitacdo”.

No futuro esta ideia deveria fundamentar tudo o que vocés empreendem no trabalho de meditacéo.
Deveriam agora considerar a meditacdo como um processo de penetracdo, efetuado como ato de servico,
com a intencdo de levar iluminacédo aos outros. (Discipulado na Nova Era, Volume II)

2. Por superconsciente quero dizer as poténcias e conhecimentos disponiveis, com 0s quais ainda
néo se fez contato, que ndo foram reconhecidos e ndo tém, portanto, uso imediato. S&o eles a sabedoria, 0
amor e o idealismo abstrato, inerentes a natureza da alma, mas que ainda nao foram nem serdo parte do
instrumental disponivel para uso. Oportunamente, 0 homem reconhecera e usara todos estes poderes. Estas
poténcias e realizacdes recebem, nos Aforismos de Patanjali o interessante nome de “a nuvem das coisas
conheciveis”. Estas “coisas conheciveis” oportunamente serdo introduzidas no aspecto consciente da
natureza do homem, e se tornardo parte integrante do seu instrumental intelectual. Finalmente, a medida
que a evolucgdo segue seu curso e transcorrem as eras, penetrardo no aspecto subconsciente da sua natureza,
a medida que aumenta a capacidade do seu poder de captar o superconsciente. Eu poderia esclarecer mais
este ponto para vocés assinalando que, assim como a natureza instintiva hoje se encontra em grande parte
no reino do subconsciente, da mesma maneira, em seu devido tempo, a parte intelectual do homem (da qual
ele hoje esta cada vez mais consciente) sera relegada a uma posi¢do similar e caird sob o umbral da
consciéncia. A intuicdo tomara seu lugar. Para muitas pessoas, € impossivel valer-se livremente da intuigéo,
porqgue ela se situa no reino do superconsciente. (Psicologia Esotérica, Volume I1)

136



52. O SENTIDO ESOTERICO

Vocés me pedem para definir com maior clareza o que quero expressar com as palavras “sentido
esoterico”. Quero dizer, em esséncia, a capacidade de viver e funcionar subjetivamente, possuir um contato
interno constante com a alma e 0 mundo no qual se encontra, 0 que deve se efetuar de maneira subjetiva
através do amor, demonstrado ativamente; da sabedoria, constantemente vertida e da capacidade de incluir
e identificar a si mesmo com tudo o que respira e sente, uma das notaveis caracteristicas de todo verdadeiro
Filho de Deus. Quero dizer, portanto, que ha de se manter uma atitude mental interna capaz de se orientar
a vontade em qualquer direcdo, capaz de reger e controlar a sensibilidade emocional, ndo somente do
proprio discipulo, como também de todos com os quais entra em contato. Pela for¢a do seu pensamento
silencioso, tem condicdes de levar luz e paz para todos. Por meio do poder mental, é capaz de se sintonizar
com os pensamentos do mundo e o reino das ideias e discriminar e escolher os elementos e conceitos
mentais que o habilitardo, como trabalhador do Plano, a influenciar seu ambiente e a revestir os novos ideais
na matéria mental que permitird que sejam reconhecidos com mais facilidade no mundo habitual do
pensamento e do viver cotidianos. Esta atitude mental também capacitara o discipulo a se orientar para o
mundo das almas e, deste lugar de elevada inspiracéo e luz, descobrir seus colaboradores, se pér em
comunicacdo com eles e — em unido com eles — colaborar no desenvolvimento das intencGes divinas.

Este sentido esotérico é a principal necessidade do aspirante nesta época da historia mundial. Até que os
aspirantes tenham captado isto em alguma medida e possam utiliza-lo, ndo poderdo fazer parte do Novo
Grupo, nem trabalhar como magos brancos, e estas instrucdes permanecerdo tedricas e sobretudo
intelectuais, em vez de praticas e operacionais.

Para cultivar este sentido esotérico interno é necessario, nas primeiras etapas de desenvolvimento, uma
continua meditacdo. Mas, a medida que o tempo passa e 0 homem cresce espiritualmente, esta meditacéo
diaria dara lugar a uma orientacdo espiritual constante e a meditacdo, tal como a compreendemos e dela
necessitamos agora, ja ndo serd indispensavel. O desapego do homem pelas formas que utiliza sera tdo
completo que ele vivera sempre no “centro do Observador” e, a partir deste ponto e atitude dirigird as
atividades da mente, das emocdes e das energias que fazem a expressdo fisica ser possivel e Util.

A primeira etapa do desenvolvimento e cultura do sentido esotérico consiste em manter uma atitude
de observacao constante e desapegada. (Tratado sobre a Magia Branca)

53. O ESPELHISMO E A ILUSAO

1. Somente a intuicdo pode dissipar a ilusdo, dai a necessidade de treinar intuitivos. (Espelhismo
(Glamour): Um Problema Mundial)

2. O Problema da Iluséo reside no fato de ser uma atividade da alma e resultado do aspecto mental
de todas as almas em manifestacdo. A alma esta imersa na iluséo e ndo pode ver com clareza até 0 momento
em que aprende a verter sua luz, fazendo-a chegar a mente e ao cérebro.

O Problema do Espelhismo se manifesta quando a ilusdo mental ¢ intensificada pelo desejo. Aquilo
que os teésofos chamam de “kama-manas” produz espelhismo. E a ilusdo no plano astral. (Espelhismo
(Glamour): Um Problema Mundial)

3. O modo de maior poténcia no processo de dissipacdo do espelhismo € compreender a necessidade
de atuar estritamente como canal para a energia da alma. Se o discipulo consegue fazer um correto
alinhamento e o consequente contato com sua alma, os resultados se manifestardo como maior luz. Esta luz
flui e ilumina ndo s6 a mente, mas também a consciéncia cerebral. V& a situacdo com maior clareza,
compreende os fatos comparando-os com suas “vas imaginagdes”, e assim a “luz ilumina seu caminho”.
Ainda ndo é capaz de ver nas regides mais amplas de consciéncia; o espelhismo grupal e também o
espelhismo mundial permanecem para ele como um enigma comprometido e desconcertante, mas o
caminho imediato comeca a clarear, e ele fica relativamente livre das brumas dos antigos miasmas

137



emocionais. Alinhamento, contato com a alma e também constancia, sdo as notas-chave para o éxito.
(Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

4. A llusdo do Poder ¢ talvez uma das primeiras e mais sérias provas que se apresentam ao aspirante
e também um dos melhores exemplos deste “grande erro”; portanto, peco-lhes que considerem como algo
contra o qual devem se precaver cuidadosamente. Raras vezes o discipulo escapa aos efeitos deste erro da
ilusdo, pois se baseia, de forma curiosa, no éxito e na motivacdo correta. Dai a natureza enganosa do
problema, que podera se expressar da seguinte maneira:

O aspirante consegue fazer contato com sua alma ou ego, por meio do correto esforco. Pela
meditacdo, a boa intencdo e a técnica correta, mais o desejo de servir e amar, obtém o alinhamento,
tornando-se consciente dos resultados de seu trabalho bem-sucedido. Sua mente se ilumina e um senso de
poder flui através de seus veiculos. E consciente do Plano, pelo menos temporariamente. A necessidade do
mundo e a capacidade da alma de enfrentar essa necessidade invade sua consciéncia. Sua dedicagéo,
consagracao e proposito correto aumentam a afluéncia de energia spiritual. Ele sabe. Ele ama. Ele procura
servir, realizando as trés coisas com maior ou menor éxito. O resultado de tudo isso é que o sentido de
poder e a parte que deve desempenhar para ajudar a toda a humanidade o absorvem mais do que a
compreensdo do devido e adequado senso de proporcéo e de valores espirituais. Superestima a si mesmo e
também a sua experiéncia. Em vez de redobrar esforgos e assim estabelecer um contato mais estreito com
o0 reino das almas e amar mais profundamente a todos os seres, comeca a fazer alarde de si mesmo, da
missao que tem a cumprir e da confianca que o Mestre, e até o0 Logos Planetario, depositam nele. Fala de
si mesmo, gesticula e atrai a atencdo, exigindo reconhecimento. Assim fazendo, seu alinhamento é
gradualmente prejudicado, seu contato diminui, unindo-se aos muitos daqueles que sucumbiram a ilusao
do poder experimentado. Esta forma de ilusdo prevalece cada vez mais entre os discipulos e aqueles que
tomaram as duas primeiras iniciacdes. Ha no mundo muitas pessoas que tomaram a primeira iniciacdo em
uma vida anterior. Em algum periodo do atual ciclo de vida, que repete e recapitula os acontecimentos de
seu desenvolvimento anterior, chegam novamente a etapa de realizacdo que haviam alcancado antes.
Percebem o significado de sua realizacao e o senso de sua responsabilidade e conhecimento. Novamente se
superestimam, considerando a si mesmos e suas missées como algo excepcional entre os filhos dos homens.
As demandas esotéricas e subjetivas para obter reconhecimento estragam aquilo que seria um servico
fecundo. Qualquer énfase sobre a personalidade pode desfigurar facilmente a luz pura da alma, a medida
que procura fluir para o eu inferior. Todo esfor¢o para chamar a atencdo para a missdo ou tarefa que a
personalidade tenha assumido desvirtua essa missao e restringe 0 homem em sua tarefa; isso leva a diferir
0 cumprimento até 0 momento em que o discipulo seja apenas um canal pelo qual o amor possa fluir e a
luz brilhar. Esta afluéncia e brilho devem ser acontecimentos espontaneos, destituidos de toda referéncia a
prépria pessoa. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

5. Somente quando o discipulo aprende a manter a mente “firme na luz”, quando os raios da luz
pura irradiam da alma, o espelhismo podera ser descoberto, percebido e reconhecido pelo que
essencialmente é, fazendo-o desaparecer da mesma forma como as névoas da Terra se dissolvem ante 0s
raios do Sol nascente. Portanto, aconselho-os a prestar mais atencdo a meditacdo, cultivando sempre a
capacidade de refletir e de assumir a atitude de reflexdo — mantendo-a firmemente durante todo o dia.
(Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

6. A alma dispersa a ilusdo empregando a faculdade da intuicdo. A mente iluminada dissipa o
espelhismo. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

7. Os veiculos através dos quais a alma esta buscando experiéncia e expressao sdo normal e
naturalmente sujeitos aos espelhismos mundiais e aos espelhismos e a ilusdo da humanidade. O fato de que
a alma, nas primeiras etapas da experiéncia, seja dominada por maya, pelo espelhismo e, a certa altura, pela
ilusdo, deve-se a que a alma se identifica com essas formas e, portanto, com o espelhismo circundante, ndo
conseguindo se identificar consigo mesma. A medida que a evolugio prossegue, a natureza do problema
torna-se evidente para a alma em encarnacao, iniciando-se entdo um processo pelo qual a alma se libera das
consequéncias da identificacdo errada. Toda alma encarnada que consegue liberar sua consciéncia do

138



mundo da iluséo e do espelhismo esté certamente servido a raca e ajudando a liberar a humanidade do seu
antigo e potente cativeiro. (Espelhismo (Glamour): um Problema Mundial)

8. A Unica luz capaz de dissipar as brumas do espelhismo e evitar seus efeitos nocivos na vida é a
da alma que, como foco de luz pura e dissipadora, possui a curiosa e singular qualidade de revelar, dissipar
imediatamente e iluminar. A revelacdo concedida, diferente daquela da intuicéo, revela o que o espelhismo
vela e oculta, sendo uma revelagdo peculiar do plano astral e condicionada por suas leis. (Espelhismo
(Glamour): Um Problema Mundial)

9. O Problema da lluséo reside no fato de que é uma atividade da alma e resultado do aspecto mental
de todas as almas em manifestacdo. E a alma que esta imersa na ilusdo e é a alma que ndo consegue ver
com clareza até o momento em que tenha aprendido a lancar sua luz através da mente e do cérebro.
(Psicologia Esotérica VVolume I1).

54. OS PARES DE OPOSTOS

1. Muitos discipulos tiveram que aprender a avancar apesar da atividade dos pares de opostos, sem
prestar atencdo as reacdes dos sentidos, permanecendo livres e sem se preocupar se a experiéncia pela qual
estavam passando era muito importante ou de satisfagdo espiritual, ou se era algo que acontecia em um
“nivel morto” onde nada traz satisfacdo e so existem dor, medo e suspense. Deve-se aprender a avancar
firmemente entre os pares de opostos, dizendo a si mesmo: eu ndo sou isto; eu ndo sou aquilo; eu sou
eternamente o Eu. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

2. A constituicdo do Ego ou Alma é o fator de suma importancia para o Mestre na tarefa de treinar
o discipulo para o trabalho hierarquico, 0 que necessariamente envolve o0s trés centros superiores (cabeca,
coracgdo e garganta). O interesse do Mestre esta no loto egoico, ponto que o discipulo tende a esquecer. A
alma cuida de sua propria vida; os detalhes da vida da personalidade (sua expressdo inadequada ou sombra
nos trés mundos) n&o fazem nenhum impacto sobre a consciéncia da alma. A medida que a veeméncia da
expressdo da vida da personalidade aumenta, a alma, que vinha sendo a recebedora do melhor que a
personalidade, em sua aspiracdo tinha a oferecer e que lentamente dirigia a atencdo para a mente da
personalidade, torna-se também consciente de um fator antagénico a verdadeira expressdao da alma na
periferia externa da vida. Comeca entdo a batalha dos pares de opostos superiores — a batalha entre alma e
personalidade, conscientemente travada por ambas as partes. E este o ponto a ter em mente. O conflito
culmina, antes das trés primeiras iniciacfes, no confronto dos dois oponentes: o Morador do Umbral (da
iniciacdo, meu irmao) e o Anjo da Presenca ficam frente a frente. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

55. O MORADOR DO UMBRAL

1. Surge em sua mente a pergunta: Como posso vencer este Morador do Umbral sem me concentrar
ao mesmo tempo em mim e em meus problemas? O senhor me diz que né&o devo fazer isso e, no entanto, o
Morador é o0 somatdrio de todos os apegos e defeitos, todas as potencialidades da personalidade — mentais,
emocionais e fisicas — que limitam minha expressao como alma. Portanto, o que posso fazer?”
Minha resposta seria: Primeiro, deve aceitar a realidade do Morador, e depois relega-lo ao lugar que
Ihe corresponde como parte da Grande Iluséo, a grande fantasmagoria da existéncia, e como parte integrante
da vida nos trés mundos. Entdo empreenda o servico que planejou para sua vida (tem algum plano ou planos
definidos, meu irméo?) e atue como se 0 Morador néo existisse, liberando-se a seu devido tempo de toda
influéncia da personalidade, deixando que sua mente fique livre para a tarefa que tem em maos. Talvez
pudesse colocar de outra maneira. Quando o seu interesse pelo trabalho hierarquico e pelo programa do
Ashram ao qual esta vinculado for adequadamente forte, ele entdo predominara sobre todas as suas agoes,
pensamentos (esteja desperto ou adormecido) e descobrird que o poder do Morador se rompe e que sua vida
foi destruida pela forga do desgaste e que sua forma foi destruida pelos fogos do sacrificio. Tal é a historia,
em poucas palavras. (Discipulado na Nova Era, Volume 11)
139



2. Com frequéncia se considera o0 Morador do Umbral como um desastre, um horror a ser evitado e
um mal final e culminante. Entretanto, lembraria que o Morador é “o que esta ante o portal de Deus”, que
mora na sombra do portal da iniciacdo e enfrenta 0 Anjo da Presenca com os olhos abertos, como diz a
antiga escritura. O Morador pode ser definido como o somatério das forcas da natureza inferior, segundo
se expressam na personalidade, antes da iluminacgéo, da inspiracdo e da iniciacdo. A personalidade, nesta
etapa, € muito potente e 0 Morador personifica todas as forcas psiquicas e mentais que, no transcurso das
eras, 0 homem desenvolveu e nutriu com cuidado. Pode ser considerado como a poténcia da triplice forma
material antes de se consagrar e se dedicar a vida da alma e ao servico a Hierarquia, a Deus e a humanidade.

O Morador do Umbral é tudo o que um homem ¢&, separado de seu Eu espiritual superior; € o terceiro
aspecto da divindade, segundo se expressa por meio do mecanismo humano. Este terceiro aspecto, com o
tempo, deve ficar subordinado ao segundo aspecto, a alma. (Espelhismo (Glamour): Um Problema
Mundial), (Psicologia Esotérica Volume I1)

3. Gostaria de me estender sobre a natureza do Morador em um ou dois pontos e lhes fazer novas
sugestdes que — por razdes de clareza e para uma compreensdo mais rapida — esquematizaremos da seguinte
maneira:

1. O Morador do Umbral é essencialmente a personalidade; é uma unidade integrada, composta de
forcas fisicas, energia vital, forcas astrais e energias mentais, sendo o0 somatério da natureza
inferior.

2. O Morador toma forma quando o homem reorienta conscientemente sua vida, sob a impressédo

da alma; toda a personalidade é entdo teoricamente direcionada a liberacdo pelo servico. O
problema é converter a teoria e os fatos da aspiracdo em experiéncia.

3. Durante um tempo muito longo, as forcas da personalidade néo estabelecem um Morador. O
homem néo estd no umbral da divindade nem tem percepcdo consciente do Anjo, sendo suas
forgas incipientes. Trabalha de maneira inconsciente em seu ambiente, e aparentemente € vitima
das circunstancias e de sua prépria natureza, sob a atracdo e o impulso do desejo pela atividade
e a existéncia no plano fisico. Porém, quando a vida do homem é regida do plano mental, mais
0 desejo ou ambicdo e € controlada, pelo menos em certa grande medida, pela influéncia mental,
0 Morador comega a tomar forma como uma forca unificada.

4. As etapas em que o Morador do Umbral é reconhecido, submetido a uma disciplina de
discriminacdo e finalmente controlado e dominado, sdo basicamente trés:

a. A etapa em que a personalidade domina e rege a vida, ambicdes e metas do esforco da vida do
homem. O Morador controla.

b. A etapa em que se produz uma crescente ruptura na consciéncia do discipulo. O Morador ou
personalidade é entdo impulsionado em duas dire¢Bes: uma, para a busca das ambigdes e desejos
pessoais nos trés mundos; outra, onde o Morador faz o esfor¢o (observem esta expressao) para
permanecer no umbral da divindade e diante do Portal da Iniciag&o.

C. A etapa em que o Morador busca conscientemente a colaboragdo da alma e, embora em si
mesmo constituindo essencialmente uma barreira para o progresso espiritual, é cada vez mais
influenciado pela alma do que por sua natureza inferior.

5. Quando se alcanca a etapa final (e hoje muitos ja a estdo alcangando) o discipulo luta com maior

ou menor éxito para manter firme o Morador (aprendendo a “manter a mente firme na luz”,
assim controlando a natureza inferior). Desta maneira domina de maneira gradual a fluidez

140



constantemente cambiante do Morador, efetua-se sua orientacdo para a realidade, afastando-se
da Grande lluséo, e 0 Anjo e o0 Morador entram lentamente em estreita relagéo.

6. Nas primeiras etapas do esforco e tentativa de controle, o Morador é positivo e a alma é negativa,
nos efeitos nos trés mundos do esforgo humano. Depois vem um periodo de oscilagéo, que leva
a uma vida equilibrada, em que ndo predomina nenhum aspecto; depois rompe-se o equilibrio e
a personalidade vai se tornando paulatinamente negativa e a influéncia da alma ou psique torna-
se dominante e positiva. (Espelhismo (Glamour): Um Problema Mundial)

4. Ha ciclos em que o Morador do Umbral aparece e confronta o aspirante, desafiando seus
propdsitos e progresso e bloqueando a porta que leva a expanséo da vida e a liberagdo. O Morador desafia
a liberdade da alma humana. O mesmo acontece na vida de uma nagdo, de uma raga e da humanidade como
um todo.

O Anjo da Presenca indica a possibilidade divina, revela ao discipulo atento o proximo passo para
a liberacgéo, e lanca luz na etapa imediata do Caminho para a Luz que deve ser trilhado...

O Morador do Umbral resume em si as tendéncias mas, as limitagcbes acumuladas e o somatério dos
habitos e desejos egoistas, caracteristicas da natureza material do discipulo. O Anjo da Presenca indica a
possibilidade futura e a natureza divina. O Morador do Umbral indica o passado com suas limitacOes e
maus habitos.

Alguns ciclos na vida de um discipulo apresentam um aspecto do “confronto” e algum outro. Em
uma vida pode estar inteiramente ocupado em lutar contra 0 Morador do Umbral ou em se orientar para o
Anjo da Presenca e permitir que a divina energia condicionante flua em si mesmo; pode sucumbir a
influéncia do temivel somatdrio de seus desejos malignos e materiais ou aproximar-se gradualmente do
Anjo. Porém — e este € 0 ponto de importancia — é ele mesmo quem evoca uma ou outra destas
manifestacoes.

E o apelo magnético do discipulo ou a intencdo de massa da humanidade que produzem a
manifestacdo. Em outras vidas, o discipulo pode simplesmente oscilar entre os dois polos de seu ser, sem
nenhum esforgo consciente, nenhum confronto direto, sem nenhuma compreensdo clara do propoésito da
vida...

Em algum momento, porém, chega uma vida em que o discipulo é confrontado simultaneamente
com o Morador e 0 Anjo, e ocorre o maior conflito da sua experiéncia. E o que esta acontecendo hoje no
mundo. O espiritual e o material estdo em conflito e a prépria humanidade é o campo de batalha.

... Quando ele chega ao desejo correto e tendo feito um verdadeiro esforco para se orientar de
maneira correta, entdo — quando o conflito entre 0 bem e o mal estiver em seu ponto culminante — chega o
momento em que ele pede mais luz, mais poder, mais compreensao e liberagdo para dar o proximo passo.
Quando for capaz de fazer este pedido com intencdo inalteravel e permanecer firme e sem medo, a resposta
vird, inevitavelmente, da Propria Presenca. Uma manifestagdo de luz, amor e poder fluird. O
reconhecimento da necessidade tera entdo motivado uma resposta. O conflito cessa; o Morador se retira
para o seu proprio lugar; o Caminho & frente fica livre; o discipulo pode avangar com seguranga, e uma
vida melhor comeca para ele. (A Exterioriza¢ao da Hierarquia)

56. A ALMA E OS PODERES PSIQUICOS

Quando um homem esta firmemente polarizado no plano mental, tendo realizado em certa medida
0 contato com a alma, esta orientado totalmente para 0 mundo das realidades espirituais e leva uma vida de
disciplina e de servico, entdo as vezes, e quando necessario, pode evocar & vontade estes poderes psiquicos
inferiores e usa-los no servico ao Plano e para realizar um trabalho especial no plano astral. Porém, este é

141



um caso em que a consciéncia maior inclui normalmente a menor. No entanto, isso raras vezes se faz,
mesmo por adeptos, pois 0s poderes da alma — percepc¢éo espiritual, sensibilidade telepatica e habilidade
psicométrica — geralmente sdo adequadas para atender a demanda e necessidade. Interponho estas
observacdes porque ha homens iluminados que usam esses poderes, porém sempre na linha de determinado
servico especifico para a Hierarquia e a humanidade e nao para fins conectados com o individuo.
(Psicologia Esotérica, Volume I1I)

57. O SUTRATMA

1. A alma domina a forma por meio do sutratma ou fio de vida e (por meio dele) vitaliza seu triplo
instrumento (mental, emocional e fisico) e, assim, estabelece comunicacdo com o cérebro. Através do
cérebro, conscientemente controlado, 0 homem é energizado para realizar uma atividade inteligente no
plano fisico. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. O proposito e vontade da alma, a determinacéo espiritual de ser e fazer, usa o fio da alma, o
sutratma, a corrente de vida, como meio de se expressar na forma. Esta corrente de vida se divide em duas
correntes ou fios quando chega ao corpo, e assim cada uma fica “ancorada”, se posso expressar desta
maneira, em dois lugares do corpo. Isto simboliza as diferenciacdes entre Atma ou Espirito e seus dois
reflexos; alma e corpo. A alma, ou aspecto consciéncia, aquilo que faz de um ser humano uma entidade
racional, pensante, € “ancorada” por um aspecto deste fio-alma em uma “base” no cérebro, préxima a regido
da glandula pineal. O outro aspecto da vida que anima cada atomo do corpo e constitui o principio de
coeréncia ou integracdo encontra caminho para o coracao onde fica enfocado ou “ancorado”. A partir destes
dois pontos, 0 homem espiritual procura controlar o mecanismo. Assim a atuagao no plano fisico é possivel,
e a existéncia objetiva se converte em um modo de expressdo temporario. A alma, apoiada no cérebro, faz
com que o homem seja uma entidade racional inteligente, autoconsciente e autodirigida; percebe, em
diversos graus, 0 mundo em que vive, segundo sua etapa de evolucdo e o consequente desenvolvimento do
seu mecanismo. Este mecanismo é triplice em expressao. Primeiro ha os nadis e os sete centros de forca;
em seguida, o sistema nervoso em suas trés divisdes: cérebro-espinal, grande simpatico e periférico; depois
o sistema enddcrino, que poderia ser considerado como o0 aspecto mais denso ou a exterioriza¢do dos outros
dois.

A alma, assentada no coracao, € o principio vida, o principio de autodeterminacéo, o nucleo central
de energia positiva, através do qual todos os atomos do corpo se mantém em seu devido lugar e
subordinados a “vontade de ser” da alma. Este principio de vida usa a corrente sanguinea como modo de
expressdo e agente controlador e, pela estreita relacdo do sistema enddcrino com a corrente sanguinea,
temos unidos os dois aspectos de atividade da alma, a fim de fazer do homem uma entidade viva, consciente
e atuante, regida pela alma e expressando o propoésito da alma em todas as atividades do viver diario.
(Tratado sobre a Magia Branca)

3. Os estudantes devem aprender a distinguir entre o sutratma e o0 antahkarana, entre o fio da vida e
0 da consciéncia. O primeiro é a base da imortalidade e, o0 segundo, da continuidade. Temos aqui uma sutil
distingédo para o investigador. Um fio (o sutratma) vincula e vivifica todas as formas em um todo atuante,
e incorpora em si a vontade e 0 proposito da entidade que se expressa, seja um homem, um Deus ou um
cristal. O outro fio (0 antahkarana) incorpora a resposta da consciéncia que esta dentro da forma a um
campo cada vez mais vasto de contatos dentro do todo circundante.

O sutratma é a corrente direta de vida, ininterrupta e imutavel, que pode ser considerada
simbolicamente como uma corrente direta de energia viva que flui do centro para a periferia, da fonte de
origem para a expressdo externa ou aparéncia fenomeénica. E a vida. Produz o processo individual e o
desenvolvimento evolutivo de todas as formas. é a corrente direta de vida, ininterrupta e imutavel, que pode
ser considerada simbolicamente como uma corrente direta de energia viva que flui do centro para a periferia,
da fonte de origem para a expressdo externa ou aparéncia fenoménica. E a vida. Produz o processo
individual e o desenvolvimento evolutivo de todas as formas. (A Educacdo na Nova Era)

142



58. O ANTAHKARANA
1. A simbologia do antahkarana tende lamentavelmente a complicar a captagéo de sua real natureza.

O antahkarana ndo é uma série de fios de energia, tecidos lentamente pela personalidade fusionada
com a alma, a qual se unem os correspondentes fios projetados pela Triade Espiritual, na realidade é um
estado de consciéncia...

H.P.B. ensinou que o antahkarana é principalmente o canal de energia que relaciona as formas e
suas forcas com suas fontes de origem, e que atraves do plano mental (com seus trés aspectos da mente)
passa necessariamente o fio da vida, vinculando a Mdnada, a alma e a personalidade em um todo vivo.
Tecnicamente falando, portanto, a denominada ponte ndo é necessaria, exceto para um importante fator:
existe por parte da personalidade fusionada com a alma uma definida lacuna na consciéncia entre a mente
inferior e a mente abstrata. A mente superior (por ser o aspecto inferior da Triade espiritual) pode ser
considerada como uma porta que permite passar a consciéncia da personalidade fusionada com a alma para
um reino superior de contato e percep¢do. Como podem ver, nada h& aqui além do simbolismo; ndo ha
porta, apenas um simbolo que indica um meio de acesso.

Em toda a evolucdo do homem espiritual através de encarnacdes fisicas durante incontaveis
centenas de vidas, o processo é simplesmente de expansao da consciéncia e de conquista — sequencialmente
e etapa por etapa — de uma percepcdo cada vez mais inclusiva. E bom ter presente isto, porque
oportunamente este quadro simbolico dara lugar a realidade. A tarefa — e é bem real — de construir o
antahkarana e de criar o que eliminara a lacuna, é certamente o esforco planejado e consciente de projetar
0 pensamento enfocado do homem espiritual, do plano mental inferior as &reas de percepcdo que foram
antevistas mas ndo contatadas; exige o0 uso de toda a percepcao ja desenvolvida e ja “iluminada” pela alma
e tornéd-la (com deliberacdo) cada vez mais sensivel a atividade enfocada do mundo das realidades
espirituais superiores; implica, ademais, em dirigir a corrente de pensamentos conscientes para o
pressentido e teoricamente reconhecido mundo dos Mestres, da Triade Espiritual e, finalmente, de
Shamballa. Os discipulos deveriam lembrar que o0 Caminho da Evolucdo Superior € muito mais simples
que o caminho inferior, e que portanto os ensinamentos sobre o significado e a significacdo do antahkarana
— primeira criacdo da personalidade fusionada com a alma atuando como um ser unitario — € muito mais
sensivel que aquela concernente & personalidade nos trés mundos da evolugdo humana. (Discipulado na
Nova Era, Volume II)

2. O antahkarana estd sendo construido pelas personalidades fusionadas com a alma (ou construido
inconscientemente por todos que lutam para alcancar a orientacdo e estatura espirituais). Ele esta se
tornando rapidamente um cabo so6lido, composto de muitos fios de luz viva, de consciéncia e de vida; estes
fios sdo mesclados e integrados de maneira que ninguém podera realmente dizer: “meu fio, minha ponte ou
meu antahkarana”. E o que fazem muitas vezes por ignorancia. Todas as personalidades fusionadas com a
alma estdo criando o antahkarana humano que unira, em uma unidade indissoltvel, os trés aspectos ou
energias da Triade Espiritual com os trés aspectos da personalidade fusionada com a alma nos trés mundos.
No futuro, a expressao “a vida nos trés mundos” caira em desuso; 0s homens falardo em termos de “vida
nos cinco mundos do reino de Deus manifestado”. Se puderem, pensem desde ja nesses termos e comecem
a captar algo do significado da verdade contida nesta expressao. Na bela simbologia oriental, “A Ponte dos
Suspiros”, que vincula o mundo animal com o mundo humano e conduz todos os homens ao vale de
lagrimas, de dor, de disciplina e de solidao, esta sendo rapidamente substituida pela radiante Ponte do Arco-
iris, construida pelos filhos dos homens que buscam a luz pura. “Eles atravessam a ponte, entram na Luz
serena que 0s espera e trazem a luz radiante para baixo, para 0 mundo dos homens, revelando o novo reino
da alma; as almas desaparecem e sé se vé a alma.” (Discipulado na Nova Era, Volume I1)

3. A clareza da viséo e a captacdo do Plano dependem da construcdo consciente e inteligente do
antahkarana. (Discipulado na Nova Era, Volume I1)

143



4. Quando o antahkarana estiver construido e os trés superiores diretamente relacionados com 0s
trés inferiores, a alma ja ndo sera mais necessaria. (Telepatia e o Veiculo Etérico)

5. A Ciéncia do Antahkarana diz respeito ao método de eliminar a lacuna que existe na consciéncia
do homem entre 0 mundo da experiéncia humana comum, o triplice mundo da atuacdo fisica, emocional e
mental, e os planos superiores dos chamados desenvolvimentos espirituais, 0 mundo das ideias, da
percepcao intuitiva e da compreensao e da visdo interna espiritual. (A Educacdo na Nova Era)

6. Educacdo, portanto, é a Ciéncia do Antahkarana. Esta ciéncia e este termo sdo a maneira esotérica
de expressar a veracidade da necessidade desta ponte.

O antahkarana é a ponte que o homem constréi — por meio de meditacdo, do entendimento e do
trabalho criador magico da alma — entre os trés aspectos de sua natureza mental. Portanto, os objetivos
primordiais da educagéo do futuro serdo:

1. Estabelecer o alinhamento entre a mente e o cérebro, mediante a correta compreensao
da constituicdo interna do homem, em especial do corpo etérico e dos centros de forca.

2. Edificar ou construir uma ponte entre cérebro-mente-alma, assim produzindo uma
personalidade integrada, a qual é a expressdo do firme desenvolvimento da alma que
mora internamente.

3. Construir a ponte entre a mente inferior, a alma e a mente superior, de maneira a
possibilitar a iluminacdo da personalidade.

A verdadeira educacdo €, em consequéncia, a ciéncia que vincula as partes integrantes do homem,
e também o vincula ao ambiente imediato e, em seguida, ao todo maior, no qual ele tem que desempenhar
a sua parte. (Educacdo na Nova Era)

7. O fio da consciéncia (antahkarana) € resultado da unido da vida com a substancia...

... E o fio que se tece como resultado do aparecimento da vida na forma no plano fisico. Falando
novamente em termos simbolicos, seria possivel dizer que o sutratma atua de cima para baixo, e é a
precipitacdo da vida na manifestacdo externa. O antahkarana se tece, se desenvolve e se cria como resultado
desta criacdo primordial, e atua de baixo para cima, do exterior para o interior, do mundo dos fenémenos
exotéricos para 0 mundo das realidades subjetivas e dos significados.

Este “Caminho de Retorno”, ao longo do qual a raca se retira da exterioridade e comeca a reconhecer
e a registrar 0s conhecimentos internos conscientes do que ndo é fenoménico, ja alcancou (pelo processo
evolutivo) um ponto de desenvolvimento no qual alguns seres humanos podem seguir este caminho que vai
da consciéncia fisica a emocional e desta a mental. Esta parte do trabalho ja foi realizada em milhares de
casos e 0 que agora se requer € facilidade e correto uso deste poder. Este fio de energia, matizado por uma
reacdo sensivel consciente, é colorido mais tarde pela consciéncia discriminadora da mente, 0 que produz
aquela integracdo interna que, oportunamente, torna 0 homem um ser pensante eficiente. A principio este
fio é usado meramente para os fins egoistas do eu inferior, fortalecendo-se regularmente e se tornando mais
potente & medida que o tempo vai transcorrendo, até se tornar um definido, claro e forte fio que vai
diretamente da vida fisica externa, de um ponto dentro do cérebro, até o0 mecanismo interno. Este fio, porém,
néo se identifica com o mecanismo, mas com a consciéncia do homem. Por meio deste fio, 0 homem se
torna consciente da sua vida emocional em suas inumeras formas (observem esta fraseologia) e se torna
consciente do mundo do pensamento; aprende a pensar e comega a atuar conscientemente no plano mental,
no qual os pensadores da raga — em nimero sempre crescente — vivem, se movem e tém seu ser. Aprende,
progressivamente, a percorrer o caminho da consciéncia, deixa de se identificar com a forma animal externa
e aprende a se identificar com as qualidades e atributos internos. Vive primeiro a vida dos sonhos e depois
a vida dos pensamentos. Em seguida, chega 0 momento em que o aspecto inferior do antahkarana esta

144



concluido e a primeira grande unido consciente é consumada. O homem é uma personalidade integrada,
consciente e viva. O fio de continuidade entre os trés aspectos inferiores do homem esta estabelecido e pode
ser usado. Ele se estira, se posso empregar tal termo, (minha intencéo é inteiramente gréafica) do centro da
cabeca até a mente que, por sua vez, € um centro de energia no mundo do pensamento. Ao mesmo tempo,
este antahkarana é entretecido com o fio da vida ou sutratma, que vem do centro do coracgdo. O objetivo da
evolucdo na forma fica entéo relativamente concluido.

Alcancada esta etapa, a sensibilidade continua a se exercer na dire¢do do universo circundante. O
homem tece um fio parecido com o que a aranha tece tdo admiravelmente. Ele se aproxima ainda mais de
seu possivel ambiente e descobre entdo um aspecto de si mesmo que nem sonhara nas primeiras etapas de
seu desenvolvimento. Descobre a alma, e passa pela ilusdo da dualidade. Trata-se de uma etapa necessaria,
mas ndo permanente. E a que caracteriza o aspirante deste ciclo mundial, ou talvez devesse dizer, deste
manvantara ou periodo mundial. Ele procura se fusionar com a alma, identificar-se, ele, a personalidade
consciente, com a alma sobrepairante. Neste ponto, falando em termos técnicos, deve ter inicio a verdadeira
construcdo do antahkarana, a ponte entre a personalidade e a alma. (Educacdo na Nova Era)

7. A Ciéncia do Antahkarana, esta nova e verdadeira ciéncia da mente, empregara
substancia mental para construir a ponte entre a personalidade e a alma, e depois entre a
alma e a Triade espiritual. Isto significa trabalhar ativamente com substancia mais sutil
que a dos trés mundos da evolu¢do humana comum, e concerne a substancia dos trés
niveis superiores do plano mental. Quando estas pontes simbolicas estiverem
construidas, muito se facilitara a corrente ou a afluéncia da consciéncia e se produzira a
continuidade de consciéncia, ou sentido de percepc¢do ininterrupta, que finalmente
eliminara o medo da morte, suprimira todo senso de separatividade e tornard o homem
responsivo em sua consciéncia cerebral, as impressdes que Ihe chegam dos reinos
espirituais superiores ou da Mente de Deus. Desta maneira podera ser iniciado mais
facilmente nos propdsitos e planos do Criador. (A Educacdo na Nova Era)

9. Assim, com relagdo ao nosso tema, gostaria que levassem em conta que “os fios de uma
consciéncia iluminada” que infalivelmente criamos, e que, com o tempo, formardo o antahkarana, devem
ser tecidos entre todas e cada uma das unidades hierarquicas; e que dentro do préprio reino humano estas
relagdes vinculadoras e fatores unificadores devem ser estabelecidos entre unidade e unidade e entre grupo
e grupo. (A Educacdo na Nova Era)

10. A Ciéncia do Antahkarana trata do triplice fio que conecta:

a. A Mobnada, aalma e a personalidade, vinculando os trés veiculos periddicos e unificando
0s sete principios.

b. A triplice personalidade e seu ambiente nos trés mundos da empresa humana e,
posteriormente, nos outros dois mundos (totalizando cinco) de expressao super-humana.

c. O homem conscientemente criador e 0 mundo das ideias, com as quais ele deve fazer
contato e expressar por meio do trabalho criador, assim langcando uma ponte de luz:

1. Entre o mundo das almas e o0 mundo dos fenbmenos.
2. Entre o mundo das almas e o mundo dos fenémenos.
3. Entre ele mesmo e outros.

4. Entre grupo e grupo.

145



5. Posteriormente, quando o Plano divino tiver se tornado uma realidade para ele, entre
0 quarto reino (o humano) e o quinto reino (o reino de Deus).

6. Finalmente, entre a humanidade e a Hierarquia.

A Ciéncia do Antahkarana € a ciéncia do triplice fio que existe desde o principio dos tempos e que
conecta 0 homem individual com sua fonte monadica. O reconhecimento deste fio e o uso dele,
conscientemente, como o Caminho e 0 meio de contatos sempre mais vastos, chega relativamente tarde no
processo de evolucdo. A meta de todos os aspirantes e discipulos € se tornar consciente desta corrente de
energia em suas varias diversificacbes e empregar conscientemente estas energias de duas maneiras:
interiormente, para o autodesenvolvimento, e para o servi¢co do plano para a humanidade.

A Ciéncia do Antahkarana trata, portanto, de todo o sistema de energia entrante, dos processos de
uso, transformacdo e fusdo. Trata também das energias emitidas e da relacdo delas com o ambiente; € a
base da ciéncia dos centros de forca. As energias que entram e saem constituem, afinal, duas grandes
centrais de energia, uma caracterizada pelo poder e a outra pelo amor, e todas direcionadas a iluminagéo
do individuo e da humanidade como um todo, por meio da Hierarquia, composta de individuos. Trata-se,
basicamente, da Ciéncia do Caminho.

O antahkarana, portanto, é o fio de consciéncia, de inteligéncia, e 0 agente de resposta em todas
as reacdes sensiveis. O ponto interessante a ter em mente, e que devemos enfatizar agora, é que este fio de
consciéncia se desenvolve a partir da alma e ndo da Ménada. A Alma do Mundo verte seu ténue fio de
consciéncia sensivel em todas as formas, em todas as células do corpo e em todos os a&tomos. A alma
humana, o anjo solar, repete este processo em relacdo a sua sombra ou reflexo, a personalidade. Isto é parte
do trabalho criador da alma. Mas, por sua vez, o ser humano também tem que se tornar criador no sentido
mental do termo, e deve repetir 0 processo, pois em todos os pontos 0 microcosmo se assemelha ao
macrocosmo. Portanto, pelo fio de vida, a alma cria e reproduz uma personalidade por meio da qual atuar.
Em seguida, pela construcdo do antahkarana, a alma primeiro que tudo desenvolve sensibilidade no plano
fisico e, posteriormente, lanca uma ponte na lacuna — por meio da meditacao e do servico — entre 0s trés
aspectos mentais. Conclui assim a criacdo do caminho de retorno ao Centro, que deve ser paralelo ao
caminho de saida. (A Educacdo na Nova Era)

11. A alma humana (ao contrario da alma, a medida que atua em seu proprio reino, livre das
limitacdes da vida humana) esta aprisionada e sujeita ao controle das trés energias inferiores, durante a
maior parte de sua experiéncia. Mais tarde, no Caminho de Provacéo, a energia dual da alma vai se tornando
cada vez mais ativa, e 0 homem passa a empregar a mente de maneira consciente e a expressar amor-
sabedoria no plano fisico. Eis um simples enunciado do objetivo de todos os aspirantes. Quando as cinco
energias comecgarem a ser usadas consciente e sabiamente no servigo, estabelece-se um ritmo entre a
personalidade e a alma. E como se fosse estabelecido um campo magnético, e essas duas unidades ou
energias agrupadas, vibrantes e magnéticas, lancam-se uma ao campo de influéncia da outra. Isto sO
acontece de maneira ocasional e raramente nas primeiras etapas; depois ocorre com mais frequéncia e,
assim, é estabelecida uma via de contato que, a certa altura, se converte na linha de menor resisténcia, “a
senda de aproximacao bem conhecida”, como as vezes é chamada. Assim é construida a primeira metade
da “ponte”, o antahkarana. Ao se consumar a terceira iniciagdo, 0 Caminho esta concluido e o iniciado pode
“passar a vontade para mundos mais elevados, deixando os mundos inferiores para tras, ou pode retornar e
penetrar no caminho que conduz da escuriddo para a luz, da luz para a escuriddo, e dos mundos inferiores
para os reinos da luz”.

Desta maneira, convertem-se em uma s0, concluindo-se a primeira grande unido no caminho de
retorno. Uma segunda etapa do Caminho deve, portanto, ser trilhada, levando a uma segunda uniéo de
maior importancia ainda, pois conduz & completa liberacao dos trés mundos. E preciso lembrar que a alma,
por sua vez, € uma unido de trés energias, das quais as trés energias inferiores sio reflexo. E uma sintese
da energia da propria Vida (demonstrada como o principio vida no mundo das formas), da energia da
intuicdo, amor-sabedoria ou compreenséo espiritual (que se demonstra como sensibilidade e sensa¢do no

146



corpo astral), e da mente espiritual, cujo reflexo na natureza inferior é a mente ou o principio inteligéncia
no mundo da forma. Nestes trés termos atma-budi-manas da literatura teosofica - a triplicidade superior se
reflete nos trés inferiores e se centra, por intermédio do corpo da alma, nos niveis superiores do plano
mental, antes de se precipitar na encarnacao — conforme a denominacéo esoterica.

Modernizando o conceito, podemos dizer que as energias que animam o corpo fisico e a vida
inteligente do &tomo, os estados emocionais sensiveis e a mente inteligente, devem oportunamente ser
integradas e transmutadas em energias que animam a alma. Sdo elas a mente espiritual, que transmite
iluminacdo; a natureza intuitiva, que confere percepcao espiritual, e a existéncia viva divina.

Depois da terceira iniciacdo o “Caminho” é percorrido com grande rapidez, e é concluida a
construcdo da “ponte”, que une perfeitamente a Triade superior e o reflexo material inferior. Os trés mundos
da alma e os trés da personalidade se tornam um sé mundo, onde o iniciado trabalha e atua, sem observar
nenhuma diferenca, considerando que um mundo é o da inspiragdo e o outro o campo do servigo €, no
entanto, considerando ambos como um s6 mundo de atividade. Destes dois mundos, 0 corpo subjetivo
etérico (ou corpo de inspiracdo vital) e o corpo fisico denso sdo os simbolos no plano externo. (Os Raios e
as Iniciacoes)

12. Estamos tratando do trabalho dos “construtores da ponte”. Primeiro, posso assegurar que a
verdadeira construcdo do antahkarana s6 acontece quando o discipulo estd comecando a se enfocar
claramente nos niveis mentais e, portanto, quando a sua mente esta atuando inteligente e conscientemente.
Nesta etapa, ele deve comecar a ter uma ideia mais exata do que tinha até entdo, sobre a diferenca que existe
entre o pensador, 0 mecanismo pensante e 0 pensamento, comecando por sua funcao esotérica dual, que é:

1. O reconhecimento e a receptividade das IDEIAS.
2. A faculdade criadora de construgdo consciente de formas-pensamento.

Implica necessariamente em uma forte atitude mental e na reorientagcdo da mente para a realidade.
A medida que o discipulo comeca a se enfocar no plano mental (intencdo primordial do trabalho de
meditacdo), comeca a trabalhar em matéria mental e se treina nos poderes e usos do pensamento. Alcanca
certa medida de controle mental, e pode dirigir a mente em duas direc@es: para 0 mundo do esforgco humano
e 0 mundo da atividade da alma. Assim como a alma abre caminho para si projetando-se em um fio ou
corrente de energia nos trés mundos, da mesma maneira o discipulo comeca a se projetar conscientemente
para 0s mundos superiores. Sua energia vai, por meio da mente controlada e dirigida, para 0 mundo da
mente espiritual superior e para o reino da intuicdo. Desta maneira se estabelece uma atividade reciproca.
Desta resposta entre a mente superior e a inferior se fala simbolicamente em termos de luz, e o “Caminho
iluminado” vem a existéncia entre a personalidade e a Triade espiritual, por intermédio do corpo da alma,
assim como a alma se p6e em contato definido com o cérebro por meio da mente. Este “Caminho
iluminado” é a ponte iluminada. E construida por meio da meditaco, é construida pelo esforco constante
de atrair a intuicdo, pela subordinacdo e obediéncia ao Plano (que comeca a ser reconhecido t&o logo a
intuicdo e a mente estejam em estreita relacdo) e pela incorporag¢do consciente no grupo para servir com o
propdsito de ser assimilado no todo. Todas estas qualidades e atividades baseiam-se nos alicerces do bom
carater e das qualidades desenvolvidas no Caminho de Provacéo.

O esforco para atrair a intuigéo exige meditacdo ocultista dirigida (ndo aspiracional). Requer uma
inteligéncia treinada, de modo que a linha de demarcacao entre a compreensdo intuitiva e as formas de
psiquismo superior possam ser vistas com clareza. Requer uma constante disciplina da mente, de maneira
a “se manter firme na luz”, e o desenvolvimento de uma interpretacao correta e devidamente cultivada, para
que o conhecimento intuitivo alcangado possa se revestir das formas mentais corretas.

Pode-se dizer também que a construgdo da ponte, mediante a qual é possivel a consciéncia atuar
com facilidade nos mundos superior e inferior, implementa-se principalmente por uma tendéncia
definidamente dirigida na vida, que conduz firmemente o homem ao mundo das realidades espirituais, além
de certos movimentos de reorientagdo ou enfoque dirigidos, planificados e programados com cuidado.

147



Neste Gltimo processo, 0 ganho dos meses ou anos passados € rigorosamente avaliado e o efeito do
adquirido na vida diaria e no mecanismo corpéreo € estudado com cuidado; a vontade-de-viver como ser
espiritual aparece na consciéncia com precisdo e determinacdo, trazendo um progresso imediato.

A construgéo do antahkarana processa-se indubitavelmente no caso de todo estudante consagrado.
Quando o trabalho é empreendido inteligentemente e com plena percepcao do propdésito desejado, e quando
0 aspirante ndo so é consciente do processo, mas também esta alerta e ativo no seu desempenho, o trabalho
prossegue com rapidez e a ponte € construida. (Os Raios e as Iniciacdes)

13. A Ponte entre os Trés Aspectos da Mente.
Gostaria de esclarecer um ponto, se puder, pois — sobre este ponto — ha muita confusdo nas mentes
dos aspirantes, e necessariamente é assim.

Consideremos por um momento onde se encontra 0 aspirante exatamente, quando comeca, de
maneira consciente, a construir o antahkarana. Atrds dele ha uma longa série de existéncias, cuja
experiéncia o levou a um ponto em que € capaz de avaliar conscientemente sua situacdo e chegar a certa
compreensdo de sua etapa evolutiva. Em consequéncia, pode empreender - com a ajuda de sua consciéncia
que vai despertando e se centrando gradualmente - 0 passo seguinte a dar, que é o do discipulado aceito.
Nesta altura esta orientado para a alma; por meio da meditacdo e da experiéncia mistica obtém contato
ocasional com a alma, o que acontece com crescente frequéncia; esté se tornando um tanto criador no plano
fisico, tanto em pensamentos como em atos; as vezes, ainda que raramente, tem uma genuina experiéncia
intuitiva, a qual atua no sentido de ancorar “o primeiro ténue fio que o tecedor fabrica em sua empresa
fohatica”, como coloca O Antigo Comentario. E este o primeiro fio, projetado da Triade espiritual, em
resposta a emanacao da personalidade e € resultado da crescente poténcia magnética de ambos os aspectos
da Ménada em manifestacao.

E evidente que quando personalidade esta se tornando adequadamente magnetizada do angulo
espiritual, sua nota ou som surgira e evocara resposta da alma em seu proprio plano. Mais adiante, as notas
da personalidade e da alma, em unissono, produzirdo um efeito definidamente atrativo sobre a Triade
espiritual, a qual, por sua vez, esteve exercendo um crescente efeito magnético sobre a personalidade, o que
tem inicio no momento em que se estabelece o primeiro contato consciente com a alma. A resposta da
Triade é necessariamente transmitida nesta etapa inicial por intermédio do sutratma, produzindo
inevitavelmente o despertar do centro coronario. E por esta razdo que a doutrina do coragio comeca a
substituir a doutrina do olho. A doutrina do coragéo rege o desenvolvimento ocultista; a doutrina do olho -
que € a doutrina do olho da viséo - rege a experiéncia mistica. A doutrina do coracdo baseia-se na natureza
universal da alma, condicionada pela Ménada, o UNO, e implica em realidade. A doutrina do olho baseia-
se na relacdo dual entre a alma e a personalidade. Implica nas relacdes espirituais, mas também se encontra
implicita a atitude da dualidade ou o reconhecimento dos polos opostos. Temos aqui importantes pontos a
ter em mente, a medida que esta nova ciéncia vai se tornando amplamente conhecida.

O aspirante chega, afinal, ao ponto onde os trés fios — o fio da vida, o fio da consciéncia e o fio
criador — s@o centralizados, reconhecidos como correntes de energia e usados deliberadamente pelo
discipulo aspirante no plano mental inferior. Ali — falando esotericamente — “permanece e, olhando para
cima, vé a terra prometida, de beleza, amor e visdo futura”.

Existe, porém, uma descontinuidade de consciéncia, embora ndo de fato. Um fio de energia
sutratmica elimina a lacuna e, tenuemente, relaciona a Moénada, a alma e a personalidade. Mas o fio da
consciéncia se estende da alma a personalidade unicamente em sentido involutivo. Em sentido evolutivo
(usando uma frase paradoxal), do ponto de vista da personalidade no arco evolutivo do caminho de retorno,
h& pouca percepcdo consciente entre a alma e a personalidade. Todo o esforco do homem é se tornar
consciente da alma e transmutar a consciéncia na da alma, embora preservando a consciéncia da
personalidade. A medida que a fusdo da alma e da personalidade se fortalece, o fio criador se torna cada
vez mais ativo e, assim, os trés fios gradualmente se fusionam, mesclam e se tornam dominantes, e o
aspirante esta estdo preparado para eliminar a lacuna e unir a Triade espiritual com a personalidade, por

148



meio da alma. Isso implica em um esforco direto em favor do trabalho criador divino. A chave para entender
talvez resida na ideia de que até aqui a relacéo entre a alma e a personalidade era sustentada constante e
principalmente pela alma, & medida em que estimulava a personalidade ao esforco, a visao e a expansao.
Agora, nesta etapa, a personalidade integrada e em processo de rapido desenvolvimento torna-se
conscientemente ativa e - em unissono com a alma - empreende a construgdo do antahkarana - a fusdo dos
trés fios e a projecdo deles para “esferas mais vastas e elevadas” do plano mental, até que a mente abstrata
e a mente concreta inferior se relacionem por meio do triplice fio.

Nossos estudos se referem a este processo; considera-se, logicamente, que a experiéncia anterior
em relacdo aos trés fios tenha ocorrido de maneira normal. O homem agora mantém sua mente firme na
luz; possui algum conhecimento de meditacdo, uma grande devocéo e reconhece também o passo seguinte
a dar. Gradualmente, o conhecimento do processo fica claro, um crescente contato com a alma é
estabelecido e ha lampejos ocasionais de percepcdo intuitiva, provenientes da Triade. Estes
reconhecimentos ndo se produzem em todos os discipulos, em uns sim e em outros ndo. Estou mostrando
um quadro geral. A aplicacdo individual e o entendimento futuro devem ser trabalhados pelo discipulo no
cadinho da experiéncia. (Os Raios e as Iniciagdes)

14. Um dos pontos essenciais que os estudantes devem aprender € o fato profundamente esotérico
de que este antahkarana é construido pelo esfor¢o consciente realizado na propria consciéncia e nao
somente procurando ser bom, demonstrando boa vontade ou qualidades altruistas, e aspiragdo elevada.
Muitos esoteristas creem que percorrer o caminho € um esfor¢o consciente para vencer a natureza inferior
e expressar a vida em termos de conduta correta, bons pensamentos e compreensdo amorosa e inteligente.
E tudo isto, porém ainda algo mais. O bom carater e uma excelente aspiracio espiritual sdo essencialidades
bésicas, e 0 Mestre considera que o discipulo em treinamento ja as possui: seu estabelecimento,
reconhecimento e desenvolvimento sdo os objetivos do caminho de provacao.

Porém a construcdo do antahkarana implica em relacionar os trés aspectos divinos. Isto envolve
uma intensa atividade mental; € necessario possuir o poder da imaginacao e visualizagdo, mais a tentativa
de construir o Caminho lluminado com substancia mental...

Entretanto, é essencialmente uma atividade da personalidade integrada e consagrada. Os esoteristas
ndo devem adotar a posicao de que a Unica coisa que devem fazer é esperar passivamente alguma atividade
da alma, que se produzira automaticamente depois de haver alcancado contato com ela em certa medida e
que, em consequéncia e com o tempo, esta atividade evocara resposta da personalidade e da Triade. N&o é
assim. O trabalho de construcdo do antahkarana é sobretudo uma atividade da personalidade, ajudada pela
alma, o que oportunamente evoca uma reacao da Triade. Na atualidade os aspirantes estdo demasiado
dominados pela inércia. (Os Raios e as Iniciacdes)

59. A MEDITACAO

1. A base de todo crescimento oculto é a meditacdo, ou os periodos de gestagdo silenciosa, durante
0s quais a alma se expande no siléncio. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

2. O que acontece na meditacdo? Por meio do arduo esforco e da devida atencdo as regras
estabelecidas, o aspirante consegue se colocar em contato com matéria de qualidade mais sutil do que sua
habitual. Faz contato com seu corpo causal e, com o tempo, fara contato com a matéria do plano budico.
Devido a este contato, a sua propria vibragao se acelera momentéanea e brevemente. (Tratado sobre o Fogo
Cosmico)

3. Pela meditagdo um homem tem como se liberar da ilus&o dos sentidos e da sua sedugao vibratoria;
encontra o préprio centro positivo de energia e se torna conscientemente capaz de usa-lo; portanto, se da
conta que seu verdadeiro Eu atua livre e conscientemente além dos planos sensérios; penetra nos planos da
Entidade maior em cuja capacidade irradiadora tem seu lugar; pode entdo seguir cumprindo os planos

149



conscientemente, @ medida que 0s capta nas diversas etapas de realizagdo; torna-se consciente da unidade
essencial. (Tratado sobre o Fogo Cosmico)

4. A principal funcdo da meditacdo € levar o instrumento inferior a tal condicdo de receptividade e
resposta vibratdria que o Ego, ou Anjo Solar, possa utiliza-lo e produzir resultados especificos. Isto implica,
portanto, em uma descida de forca dos niveis superiores do plano mental (onde mora o Homem real) e uma
vibracéo reciproca que emana do Homem, o Reflexo. Quando estas duas vibragdes estdo sintonizadas e a
interacdo € ritmica, as duas medita¢fes prosseguem de maneira sincronizada e o trabalho de magia e criacdo
pode continuar sem impedimentos... O que o Anjo Solar faz primeiro é formar um triangulo composto por
si mesmo, o homem no plano fisico, e o infimo ponto de forca que é o resultado da sua for¢a unida. Sera
util para aqueles que estudam o tema da meditacgéo refletir sobre este procedimento. (Tratado sobre o Fogo
Cosmico)

5. Um dos objetivos da meditacdo diaria € habilitar o cérebro e a mente a vibrarem em unissono
com a alma, a medida que ela procura “em profunda meditacdo” se comunicar com o seu reflexo. (Tratado
sobre a Magia Branca)

6. Procurem fazer todo esforco para levar mente e cérebro a tal condi¢do de funcionamento que o
homem possa sair da propria meditacao e (perdendo de vista 0s proprios pensamentos) tornar-se a alma, o
pensador no reino da alma. (Tratado sobre a Magia Branca)

7. A meditacdo muitas vezes é considerada como o0 meio para estabelecer contato com a alma. No
entanto, as pessoas se esquecem de que este contato se produz com frequéncia por uma atitude reflexiva
interna da mente, por uma vida dedicada ao servico e ao altruismo e por uma determinacdo de disciplinar a
natureza inferior, para que se torne um verdadeiro canal para a alma. Quando estes trés métodos de
desenvolvimento sdo plenamente expressos e se convertem em tendéncia da vida ou em hébitos
permanentes, a meditacdo entdo pode ser levada a outro nivel de utilidade e atuar como técnica para o
desenvolvimento da intuicdo e a solugéo dos problemas grupais. Sobre este emprego da meditacdo gostaria
de chamar a atencéo. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

8. A Ciéncia da Meditacdo. Atualmente, na mente dos homens € associada com assuntos religiosos,
mas isso diz respeito apenas ao tema. Esta ciéncia pode ser aplicada a todos os processos da vida. Na
realidade, é uma ramificacdo subsidiaria, preparatéria para a Ciéncia do Antahkarana. Ela € realmente a
verdadeira ciéncia da construcdo da ponte oculta ou da vinculagdo em consciéncia. Por meio dela, em
especial nas primeiras etapas, o processo de construcéo é facilitado. E uma das principais maneiras de atuar
espiritualmente. E um dos muitos caminhos que levam a Deus; relaciona a mente individual oportunamente
com a mente superior e, depois, com a Mente Universal. E uma das principais técnicas de construcio e, a
seu devido tempo, predominara entre 0s novos métodos educacionais nas escolas e faculdades. Destina-se
especialmente a:

a. Produzir sensibilidade as impressdes superiores.
b. Construir a primeira metade do antahkarana, aquela entre a personalidade e a alma.

c. Produzir, oportunamente, a continuidade de consciéncia. A meditagdo é essencialmente
a ciéncia da luz porque atua dentro da substancia da luz. Uma de suas ramificacdes tem
a ver com a ciéncia da visualizacdo, porque, & medida que a luz continua a trazer
revelacdo, o poder de visualizar pode aumentar com a ajuda da mente iluminada e o
trabalho posterior de treinamento do discipulo para criar é entdo viabilizado.
Agregariamos aqui que a construcdo da segunda metade do antahkarana (aquela que
elimina a lacuna em consciéncia entre a alma e a Triade espiritual) se denomina “ciéncia
da visdo”, porque assim como a primeira metade da ponte é construida usando-se
substancia mental, a segunda parte € construida usando-se substancia da luz. (A
Educacao na Nova Era)

150



9. Em todas as escolas esotéricas, a énfase concentra-se, necessaria e corretamente, na meditacao.
Do ponto de vista técnico, a meditagdo é o processo pelo qual o centro da cabeca desperta, é controlado e
usado. Quando isto acontece, a alma e a personalidade se coordenam e fusionam, e tem lugar uma
unificagdo que produz no aspirante uma enorme afluéncia de energia espiritual, energizando todo seu ser,
tornando-o ativo e trazendo a superficie todo o bem latente e também o mal. Aqui reside grande parte do
problema e do perigo. Por isso a insisténcia de tais escolas verdadeiras na necessidade de pureza e verdade.
Insistiu-se demais na necessidade de pureza fisica e ndo suficientemente na necessidade de evitar todo
fanatismo e intolerancia. Estes dois defeitos séo obstaculos para o estudante muito mais que a dieta errada,
e nutrem os fogos da separatividade mais que qualquer outro fator.

A meditacdo implica em viver uma vida unidirecionada, sempre e todos os dias. Isto impde
forcosamente uma indevida tensao nas células do cérebro, pois as células passivas entram em atividade, e
a consciéncia do cérebro desperta para a luz da alma. Este processo de meditacdo ordenada, quando
empreendido durante um periodo de anos, complementado pela vida meditativa e um servico direcionado,
despertard com éxito todo o sistema e colocara o0 homem inferior sob a influéncia e o controle do homem
espiritual; também despertara os centros de forca no corpo etérico e estimulara, para entrar em atividade,
aquela misteriosa corrente de energia que dorme na base da coluna vertebral. Quando este processo é
empreendido com cuidado, com a devida protecdo e sob direcéo, e quando o processo se estender sobre um
longo periodo, ha pouco perigo e o despertar acontecera de maneira normal e de acordo com a lei do préprio
ser. No entanto, se a sintonizacdo e o despertar forem forcados, ou realizados por exercicios de distintos
tipos antes que o estudante esteja preparado e antes que 0s corpos estejam coordenados e desenvolvidos, o
aspirante entdo corre diretamente para o desastre. Os exercicios de respiracdo ou treinamento de pranayama
jamais devem ser realizados sem uma direcdo especializada e somente depois de anos de dedicagéo
espiritual, de devocao e servico. A concentracdo nos centros do corpo fisico (com a intencdo de desperta-
los) deve ser sempre evitada, pois provocara o super-estimulo e abrird portas no plano astral, que o estudante
tera dificuldade de fechar. Nunca insistirei demais junto aos aspirantes de todas as escolas ocultistas que a
yoga para este periodo de transicdo é a da intencdo unidirecionada, do propdsito dirigido, da pratica
constante da Presenca de Deus e da meditacdo ordenada e regular, praticada sistematica e constantemente
durante anos de esforco.

Quando isto se cumpre com desapego e uma vida de servico amoroso, o despertar dos centros e a
elevacdo do fogo adormecido de kundalini acontecera com seguranca e sanidade, e todo o sistema sera
levado & requerida etapa de “plena vitalidade”. Nao tenho como advertir suficientemente os estudantes
contra os processos de pratica intensiva de meditacdo durante horas, ou contra as praticas que tém por
objetivo estimular os fogos do corpo, o despertar de um determinado centro e o estimulo do fogo serpentino.
O estimulo geral do mundo é tdo grande neste momento e o aspirante comum esta tdo sensivel e téo
refinadamente organizado que a excessiva meditacdo, a dieta fanatica, a reducdo das horas de sono ou o
indevido interesse e énfase na experiéncia psiquica perturbardo o equilibrio mental e, muitas vezes,
produzirdo um dano irrecuperével.

Que os estudantes das escolas esotéricas se disponham a realizar um trabalho regular, discreto e ndo
emocional. Que se abstenham de horas prolongadas de estudo e medita¢do. Seus corpos ainda séo incapazes
de suportar a tensdo requerida e so prejudicam a si mesmos. Que levem vida normal de trabalho, lembrando,
na pressdo dos deveres e servigos diarios, quem sdo eles essencialmente e quais sdo suas metas e objetivos.
Que meditem regularmente todas as manhds, comecando com um periodo de quinze minutos, nunca
excedendo quarenta minutos. Que se esquecam de Si mesmos ao servir e que ndo concentrem seu interesse
no proprio desenvolvimento psiquico. Que treinem suas mentes com uma medida normal de estudo e
aprendam a pensar inteligentemente, de maneira que suas mentes possam equilibrar as emocdes e 0s
habilitem a interpretar corretamente aquilo com que entram em contato, a medida que a percepcao aumenta
e a consciéncia se expande.

Os estudantes devem se lembrar de que né&o basta haver devogdo ao Caminho ou ao Mestre. Os
Grandes Seres buscam colaboradores e trabalhadores inteligentes, mais do que devocdo as Suas

151



Personalidades, e consideram o estudante que caminha independentemente na luz de sua prépria alma um
instrumento mais confiavel do que o fanatico devotado. A luz de sua alma revelara ao aspirante sério a
unidade que subjaz em todos 0s grupos e Ihe permitira eliminar o veneno da intolerancia que contamina e
entrava tantos. Ela fara com que reconheca os principios espirituais fundamentais que guiam 0s passos da
humanidade; o obrigaré a passar por alto a intolerancia, o fanatismo e a separatividade que caracterizam as
mentes pequenas e o principiante no Caminho, e o ajudara assim a ama-los de tal forma que eles comecaréo
a ver mais corretamente e a ampliar seus horizontes. Ela permitira que avalie de fato o valor esotérico do
servico e lhe ensinara, acima de tudo, a praticar aquela inofensividade que é a qualidade relevante de todo
Filho de Deus. Uma inofensividade que ndo pronuncia nenhuma palavra que possa prejudicar outra pessoa,
que ndo tem nenhum pensamento que envenene ou interprete erradamente, e que ndo pratica nenhuma acéo
que possa ferir nem o mais insignificante de seus irmaos — virtude principal que permitird ao estudante
esotérico trilhar com seguranca o dificil caminho do desenvolvimento. Quando se acentua o0 servico ao
semelhante e a tendéncia da forca vital se exterioriza para 0 mundo, ndo ha perigo e o aspirante pode
meditar, aspirar e trabalhar com segurancga. Sua motivagdo € pura e ele esta procurando descentralizar a
personalidade e desviar o foco da atencédo de si mesmo para o0 grupo. Desta maneira, a vida da alma pode
fluir através dele, expressando-se como amor a todos os seres. Ele sabe que é parte de um todo e que a vida
desse todo pode fluir através dele conscientemente, levando-o a entender a fraternidade e a sua unicidade
em relagéo a todas as vidas manifestadas. (A Exteriorizacdo da Hierarquia)

10. Néo se esquecam de que a meditacéo esclarece a mente sobre a realidade e a natureza do Plano,
que o entendimento traz o Plano ao mundo do desejo e que o0 amor libera a forma que materializara o Plano
no plano fisico. Para estas trés expressdes de suas almas, Eu os convoco. Todos, sem excecdo, podem servir
destas trés maneiras, se assim quiserem. (A Exteriorizacdo da Hierarquia)

11. Os esforcos do homem durante a meditacdo abriram para ele uma porta através da qual pode
passar a vontade (e, afinal, com facilidade) a um novo mundo de fendmenos, de atividade direcionada e de
ideais distintos. Abriu uma janela pela qual a luz pode entrar, revelando o que é, que sempre foi e existe na
consciéncia do homem, iluminando os lugares obscuros de sua vida, de outras vidas e do ambiente em que
atua. Ele liberou dentro de si mesmo um mundo de sons e impressdes, que de inicio sdo tdo novos e
diferentes que ele ndo sabe o que fazer com eles. Sua situacdo chega a ser tal que requer muito cuidado e
ajuste equilibrado.

Ficara evidente para vocés que se ha um bom instrumental mental e uma sélida instrucédo cultural,
havera um senso de proporc¢do equilibrado, capacidade interpretativa, a paciéncia para esperar até a correta
compreensdo se desenvolver e uma apropriada disposicdo de animo. Entretanto, se estiverem ausentes,
havera (segundo o tipo de individuo e sua visdo) perplexidade, falha de entendimento sobre o que esta
acontecendo, indevida énfase nas reacdes da personalidade e nos fendmenos, orgulho pelas realiza¢fes, um
pronunciado complexo de inferioridade, excessiva conversa; um ir de um lado a outro pedindo explicagdes,
alivio, confianca e buscando companheirismo, ou talvez um completo colapso das forcas mentais, ou a
ruptura das células cerebrais devido a tenséo a que foram submetidas.

As vezes a euforia resulta do contato com um novo mundo e de um forte estimulo mental. A
depressao é um resultado frequente, com base em um senso de incapacidade de corresponder a oportunidade
conhecida. O homem Vvé e sabe demais. Ndo pode mais estar satisfeito com o0s antigos ritmos de vida,
antigos idealismos e satisfacGes. Fez certo contato e agora anseia captar em maior medida as novas e
vibrantes ideias e uma visdo mais ampla. O modo de viver da alma o atraiu e o prendeu. Porém, sua natureza,
ambiente, instrumental e suas oportunidades parecem frustra-lo consistentemente, e sente que nao pode
seguir adiante nem penetrar nesse novo e maravilhoso mundo. Sente a necessidade de retardar e de viver
no mesmo estado mental como até entdo, ou assim ele acha e assim decide. (Psicologia Esotérica, Volume

1)

Consulte também: “Meditacdo sobre o Caminho da Luz Interna”. (Discipulado na Nova Era, Volume I)

152



(@) A Meditacdo Ajuda o Alinhamento

1. A meditacéo consiste, fundamentalmente, em facilitar o alinhamento e, desta maneira, possibilitar
0 contato com o Eu Superior; por isso foi instituida.

A énfase na importancia da meditacdo é consequéncia natural quando o estudante compreende a
absoluta necessidade de que o Ego domine a personalidade.

Na época presente, 0 homem esta envolvido em muitas ocupacdes e, por forca das circunstancias,
estd inteiramente polarizado no eu inferior, seja no corpo emocional ou no corpo mental. Gostaria de
ressaltar um ponto de interesse: enquanto a polarizacdo for puramente fisica ou emocional, a necessidade
de meditar ndo seréd reconhecida. Ainda que o corpo mental esteja ativo, a necessidade de meditar ndo
eclode até que o homem tenha passado por muitas mudancas e muitas vidas; tenha provado da taca do
prazer e da dor no transcurso de inimeras encarnacles, tenha sondado as profundezas da vida vivida
inteiramente para o eu inferior e a considerado insatisfatoria. Comeca entdo a dirigir o pensamento para
outras coisas, a aspirar pelo desconhecido, a compreender e a perceber dentro de si os pares de opostos e a
fazer contato, em sua consciéncia, com possibilidades e ideais jamais sonhados. Chega assim a um ponto
em que desfruta de sucesso, popularidade e diversos dons, mas deles ndo extrai nenhuma satisfagéo; persiste
no homem aquela presséo, até que a dor se torna tdo aguda que o desejo de exteriorizar-se e elevar-se para
chegar a alguém ou a algo que esteja mais além supera todos os obstaculos. O homem comeca a se dirigir
para dentro de si e a buscar a fonte de sua origem. Comeca a meditar, a refletir e a intensificar a vibracao,
até que, com o passar do tempo, colhe os frutos da meditacao.

A meditacdo habilita 0 homem a estabelecer contato com o Ego e a alinhar os trés corpos inferiores.

A meditacdo coloca 0 homem em uma atitude de equilibrio, nem completamente receptivo e
negativo, nem completamente positivo, mas em um ponto de equilibrio. Desta maneira o Ego, e mais tarde
0 Mestre, tém a oportunidade de romper o equilibrio e de sintonizar a aquietada vibragdo com uma nota
mais elevada que antes, de fazer com que a consciéncia vibre em um ritmo novo e superior € a girar (se
posso expressar assim) para a periferia do triplice Espirito. Com a prética constante, o ponto de equilibrio
vai se deslocando e se elevando gradualmente e cada vez mais, até chegar o momento em que o ponto de
atracdo inferior, no deslocamento e no ajuste, deixa de ser o fisico, ndo toca o emocional, ndo faz contato
com o mental (até o corpo causal escapa) e 0 homem, a partir de entdo, fica polarizado na consciéncia
espiritual.  (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

2. Na fase inicial e sem experiéncia, tendo atingido o estagio mais elevado que a natureza inferior é
capaz de oferecer, 0 homem comeca a meditar. As primeiras tentativas sao desordenadas, e as vezes
transcorrem varias encarnagdes em que o Eu Superior forca o homem a pensar e a meditar seriamente
apenas em intervalos raros e esparsos. As ocasides de recolhimento em si mesmo ocorrem com mais
frequéncia, até que, em varias vidas, 0 homem se dedica a meditacdo e a aspiracdo misticas, consagrando
finalmente toda uma vida a elas, o que assinala o auge da aspiracdo emocional por meio do corpo mental,
independentemente da aplicagéo cientifica da Lei. Estas leis regem a verdadeira meditagéo ocultista.

Todos que trabalham definidamente sob a direcdo de um dos Mestres passaram por duas vidas
culminantes: uma vida de apoteose mundana e uma vida da mais intensa meditagdo na linha mistica ou
emocional-intuitiva. Os homens vinculados com o Mestre Jesus e Seus discipulos experimentaram referida
vida meditativa em um mosteiro ou convento da Europa Central, e os discipulos do Mestre M. ou do Mestre
K. H. na india, no Tibete ou na China.

Para todos vocés esta chegando agora a serie mais importante de vidas, das quais as culminacgdes
anteriores foram pontos de partida. Aqueles que se encontram no Caminho chegardo a conquista final ao
longo das vidas imediatamente a frente, por meio de uma meditacdo ocultista ordenada e baseada na lei.
Alguns alcangardo seu objetivo na vida atual ou na proxima; outros, muito em breve, em outras vidas. Uns

153



poucos obterdo a culminacdo do método mistico que serd a base do futuro método ocultista ou mental.
(Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

3. Do aspirante se espera que desenvolva a faculdade de pensar de maneira abstrata ou o poder de
fazer contato com a mente superior, via corpo causal. Deve aprender a fazer contato com a mente inferior
simplesmente como um instrumento para chegar a superior e, assim, transcendé-la até polarizar-se no corpo
causal. Depois, por meio do corpo causal, se vinculard com os niveis abstratos. Enquanto néo realizar isto,
sera impossivel para ele estabelecer, de fato, contato com o Mestre, pois, como ja foi dito, o estudante deve
se elevar do seu mundo (o inferior) para 0 mundo do Mestre (o superior).

Ambas as coisas — 0 poder de chegar ao Mestre e ao Seu grupo, e o poder de se polarizar no corpo
causal e chegar aos niveis abstratos — sdo definidamente resultados da meditacdo...pela persistente
meditacdo e pela faculdade de uma aplicacdo unidirecionada ao dever imediato (que, afinal, é fruto da
meditacdo praticada na vida diéria) advira a crescente faculdade de reter firmemente a vibracdo mais
elevada. Reitero esta verdade, aparentemente simples, de que apenas a similaridade de vibracéo atraira o
homem ao grupo superior a que possa pertencer, ao Mestre que representa para ele o Senhor de seu Raio,
ao Instrutor do Mundo que Ihe administrard os mistérios, ao Iniciador Uno que efetuara a liberacdo final e
ao Centro do Homem Celestial em Cujo corpo o aspirante encontra lugar... O trabalho do probacionéario é
harmonizar sua vibracdo com a do Mestre, purificar seus trés corpos inferiores para que ndo apresentem
obstéculo a tal contato, e controlar sua mente inferior de tal maneira que deixe de ser uma barreira para a
descida da luz oriunda do Espirito triplice. Assim pode fazer contato com essa Triade e com 0 grupo no
subplano do mental superior, ao qual pertence, por direito e carma. Tudo isto se alcanca pela meditacéo, e
ndo ha outro meio para atingir tais objetivos. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

4. Os estudantes de meditacdo se surpreenderiam ou talvez se desencorajariam se soubessem como
sdo raras as vezes, durante a meditacdo, em que proporcionam as condi¢Ges corretas que permitem ao
Instrutor, que observa, impulsionar certos efeitos. A frequéncia com que a capacidade do estudante permite
fazer isto é indicacdo do seu progresso e da possibilidade de leva-lo a uma outra etapa. No ensinamento é
preciso enfatizar este ponto, pois contém um incentivo para maior dedicacdo e aplicacdo. Se o discipulo,
de seu lado, ndo proporciona as condi¢Ges convenientes, as mdos do Mestre ficam atadas e pouco pode Ele
fazer. O autoesforco é a chave para o progresso, em conjunto com a aplicacéo consciente e compreensiva
do trabalho designado. Quando o esforco é feito com perseveranca, 0 Mestre tem a oportunidade de realizar
a parte que Ihe cabe no trabalho. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

5. A meditacdo é uma técnica da mente que oportunamente produz uma relacdo correta, ininterrupta;
isto é outro nome para alinhamento. E, portanto, o estabelecimento de um canal direto, ndo apenas entre a
fonte Gnica, a Mbnada e sua expressdo, a personalidade purificada e controlada, como também entre os sete
centros do veiculo etérico humano. (Cura Esotérica)

(b) Perigo de Atrofia

Algumas naturezas ficam tdo polarizadas no plano mental que correm o risco de romper a conexao
com os dois veiculos inferiores. Tais corpos inferiores existem para fins de contato, para aquisi¢do de
conhecimento nos planos inferiores e por razdes de experiéncia, a fim de enriquecer o conteudo do corpo
causal. Portanto, ficard evidente para vocés que, se a consciéncia interna ndo desce mais do que ao plano
mental e descuida do corpo emocional e do fisico denso, duas coisas ocorrerdo: os veiculos inferiores
ficardo negligenciados e indteis, e deixardo de cumprir seu propdsito, atrofiando-se e morrendo do ponto
de vista do Ego, enquanto que o corpo causal ndo sera construido como pretendido e, portanto, havera perda
de tempo. O corpo mental também seré inutilizado e se tornara um objeto de contelido egoista, sem utilidade
para 0 mundo e de valor menor. Um sonhador cujos sonhos nunca se materializam, um construtor que
armazena material que nunca utiliza, um visionario cujas visdes sao inUteis para deuses e homens, sdo uma
obstrucéo no sistema universal. Esta em grande perigo de atrofiamento.

154



A meditacdo deve ter o efeito de induzir os trés corpos ao controle mais completo do Ego, de
conduzir a coordenacdo e ao alinhamento e de levar ao desenvolvimento integralizado e simétrico,
resultando em um homem de real utilidade para os Grandes Seres. Quando um homem se da conta de que
talvez esteja demasiado centrado no plano mental, ele deve procurar, com toda determinacdo, que suas
experiéncias mentais, aspiracdes e esforcos, sejam realidades no plano fisico, submetendo os dois veiculos
inferiores ao controle do mental, convertendo-o0s em instrumentos de suas criacGes e atividades mentais.
(Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

(c) A Meditacdo Determinada pelo Raio Egoico

O raio no qual se encontra o corpo causal do homem, o raio egoico, deveria determinar o tipo de
meditacdo. Cada raio requer um método de abordagem diferente, porque a finalidade de toda meditacéo é
a unido com o divino. Nesta etapa € a unido com a Triade espiritual, que tem seu reflexo inferior no plano
mental. Permitam-me ilustrar brevemente:

Quando o raio egoico é o denominado Raio de Poder, 0 método de abordagem deve ser a aplicagdo
da vontade de maneira dindmica aos veiculos inferiores; é o que chamamaos, essencialmente, de realizacéo
por meio de um intenso enfoque; um potente autodirecionamento, que inibe todos os obstaculos e,
literalmente, forca um canal, desta maneira dirigindo-se para a Triade.

Quando o raio egoico é o segundo, o Raio de Amor-Sabedoria, a via de menor resisténcia situa-se
ao longo da linha de expanséo, de inclusdo gradual. N&o é tanto um impulso para a frente, mas a gradual
expansdo a partir de um centro interno, para incluir o circulo proximo, o ambiente, as almas afins e 0s
grupos de estudantes afiliados sob a guia de algum Mestre, até que todos estejam incluidos na consciéncia.
Levada a culminacdo, esta expansao resulta na desintegracao final do corpo causal, na quarta iniciacdo. No
primeiro caso — realizacdo através do Raio de Poder — o impulso para a frente e para cima tem um resultado
similar; o canal aberto da passagem a afluéncia descendente da forca ou fogo do espirito e o corpo causal é
igualmente destruido no devido tempo.

Quando o raio egoico é o terceiro, ou 0 Raio de Atividade-Adaptabilidade, o método é um tanto
diferente. Ndo é tanto o impulso para a frente nem é tanto a expansao gradual, mas a adaptacdo sistematica
de todo o conhecimento e de todos 0s meios para alcancar a meta percebida. Na realidade, € o processo de
utilizar os muitos para o uso de um; é mais a agregacao do material e das qualidades necessarios para ajudar
0 mundo, e a acumulagdo de informac6es por meio do amor e da discriminagdo que, oportunamente,
provocam a desintegracdo do corpo causal. Nestes “Raios de Aspecto” ou de expressdo divina, se posso
denominé-los assim, a desintegracdo é ocasionada, no primeiro caso, pela dilatacdo do canal, devido a forca
impulsiva da vontade; no segundo caso, pela expansdo do ovo aurico inferior, o corpo causal, devido a
inclusividade do Raio sintético de Amor e Sabedoria e, no terceiro caso, pela ruptura da periferia do corpo
causal, devido a faculdade acumulativa e a absorcéao sistematica do Raio de Adaptabilidade.

Estes trés métodos diferentes ddo o mesmo resultado, pois sdo fundamentalmente formas do Unico
e grande método aplicado na evolugdo do amor ou sabedoria — a meta do esforgo do atual sistema solar.

Temos assim a vontade impulsionando o homem para a perfeicdo, mediante a realizacdo do
Superior, 0 que resulta em um potente servigo por meio do amor em acao.

Temos o aspecto sabedoria ou amor impulsionando o homem para a perfeicdo, mediante a
utilizacdo de sua unicidade com tudo que respira, o que resulta em servico amoroso por meio do amor em
acao.

Temos o0 aspecto atividade, impulsionando o homem para a perfeicdo, mediante a utilizagéo de tudo

que esta a servi¢co do homem; primeiro, pela utilizacdo de tudo para si mesmo; depois, de maneira gradual,
pela utilizacdo de tudo para a familia, de tudo para aqueles que ama em nivel pessoal, de tudo para os que

155



0 rodeiam e assim sucessivamente, até que tudo é utilizado em servico a humanidade. (Cartas sobre
Meditagédo Ocultista)

(d) O Eu é Fogo

1. O fogo cosmico € o antecedente estrutural da nossa evolucdo; a meta da evolugdo da nossa vida
triplice é o fogo do plano mental, seu controle interno e predominancia, seus recursos de purificacdo, ao
lado dos seus efeitos de refinamento. Quando o fogo interno do plano mental e o fogo latente dos veiculos
inferiores sdo absorvidos no fogo sagrado da Triade, o trabalho esta concluido e 0 homem é um Adepto.
Efetuou-se a unificacdo e concluiu-se o trabalho de éons. (Cartas sobre Meditacdo Ocultista)

2. O homem que empreende a pratica da meditacdo ocultista textualmente “brinca com fogo”.
Gostaria que levassem muito em conta esta afirmacdo, porque encerra uma verdade que poucos
compreendem. “Brincar com fogo” é um dito popular muito antigo, que perdeu o significado devido a
constante repeticao; no entanto, é absoluta e completamente exato, ndo um ensinamento simbdlico, mas a
afirmacdo de um fato. O fogo é a base de tudo — o Eu é fogo, o intelecto é uma fase do fogo, e latente nos
veiculos fisicos microcosmicos se encontra oculto um verdadeiro fogo, que tanto pode ser uma forca
destruidora, consumindo os tecidos do corpo e estimulando os centros em uma condig&o indesejavel, como
um fator vivificante, atuando como agente que estimula e desperta. Quando direcionado para certos canais
preparados, pode atuar como purificador e como grande vinculador entre o eu inferior e 0 Eu Superior.

Na meditacdo, o estudante procura estabelecer contato com a chama divina, seu Eu Superior, e se colocar
em harmonia com o fogo do plano mental. Quando a meditacéo € forgcada ou praticada muito violentamente,
sem antes se efetuar o alinhamento entre os corpos superior e inferior, via 0 emocional, este fogo pode atuar
sobre o fogo latente na base da coluna vertebral (denominado kundalini), e fazé-lo circular prematuramente.
Isto causaria desorganizacao e destruicdo em vez de vivificagdo e estimulo dos centros superiores. (Cartas
sobre Meditacdo Ocultista)

60. O EGO E AS INICIACOES

1. E 0 homem, como alma, em plena consciéncia vigilica, que toma a iniciacio. Dai a énfase no
contato com a alma quando o homem entra no Caminho de Provacdo e passa pelas primeiras etapas do
discipulado. Isto faz com que mais tarde a énfase recaia na necessidade de duas atividades maiores — para
gue o homem possa tomar as iniciagdes superiores:

a. No alinhamento.
b. Na construgdo cientifica do antahkarana. (Discipulado na Nova Era, Volume II)

2. No caminho da Iniciacdo, a vontade monadica (sendo seu reflexo a vontade egoica e sua distor¢do
a vontade prépria individual) € transmitida por intermédio do antahkarana, gradual e diretamente ao homem
no plano fisico. Produz a analogia superior das qualidades de que o esoterista bem treinado, embora obtuso,
tanto fala: transmutagdo e transformacdo. O resultado € assimilacdo da vontade egoica individual no
propoésito da Mdnada, que é o proposito — indesviavel e inalteravel — d’Aquele em quem vivemos, nos
movemos e temos 0 nosso ser. (Os Raios e as Iniciagdes)

3. Se observarem as suas atitudes e agOes atuais, descobrirdo que estdo centradas principalmente
(poderia acrescentar, quase que necessariamente) em torno de vocés, seus proprios reconhecimentos, as
préprias captacdes da verdade e o prdprio progresso no Caminho. Mas — a medida que vao alcan¢ado um
estado iniciatico — o autointeresse declina, até desaparecer e, como diz uma antiga frase. “s6 Deus
permanece”; s permanece a consciéncia que € AQUELE, que é beleza, benignidade e verdade, que néo é
forma, mas qualidade, aquilo que esta por tras da forma e indica qual é o destino, a alma, o lugar e o estado.
Reflitam sobre estas palavras, pois transmitem onde, mais tarde (& medida que transcorre a evolugao) vocés
assentardo a énfase. (Os Raios e as Iniciagdes)

156



4. A alma — pela propria natureza — € consciente do grupo e nao tem ambicdes ou interesses
individuais nem estd de maneira alguma interessada nas metas da personalidade. A alma é o iniciado. A
iniciacdo € um processo pelo qual o homem espiritual que mora na personalidade se torna consciente de si
mesmo como alma, com os poderes, relacdes e propésitos da alma. No momento em que um homem
compreende isto, ainda que em pequena medida, € do grupo que se torna consciente. (Os Raios e as
Iniciacdes)

(@) A Expanséo da Consciéncia e a Iniciacdo

1. O grande momento em que o homem saiu do reino animal para entrar no reino humano, que
muitos livros didaticos de esoterismo denominam de “momento da individualizacdo”, foi, na realidade,
uma das maiores de todas as inicia¢fes. A individualizacdo é a captacdo consciente pelo Eu de sua relacéo
com tudo que constitui 0 ndo-eu e, neste grande processo iniciatico, como em todos 0s posteriores, 0
despertar da consciéncia é precedido por um periodo de desenvolvimento gradual; o despertar € instantaneo
no momento em que se produz a autorrealizagdo pela primeira vez e é sempre seguido de outro periodo de
gradual evolucédo, periodo que, por sua vez, leva a uma crise ulterior denominada Iniciacdo. No primeiro
caso, temos a iniciacdo para a existéncia autoconsciente, no outro, iniciacdo para a existéncia espiritual.

Estas tomadas de consciéncia ou expansdes de consciéncia séo regidas por uma lei natural, e toda
alma, sem excec¢ao, as experimenta no seu devido tempo. Em menor grau, sdo experimentadas diariamente
por todo ser humano, a medida que aumenta gradualmente sua compreensdo mental e experiéncia da vida,
mas sO se tornam iniciacGes para a sabedoria (diferentes das expansGes de conhecimento) quando o
conhecimento adquirido foi:

procurado conscientemente;

aplicado a vida em espirito de sacrificio;
usado voluntariamente em servico aos demais;
usado inteligentemente em prol da evolucao.

oo

Somente as almas com certo grau de experiéncia e desenvolvimento realizam estas quatro condi¢fes
com perseveranca e firmeza, dessa maneira transmutando o conhecimento em sabedoria e a experiéncia em
qualidade. O homem comum transmuta a ignorancia em conhecimento e a experiéncia em faculdade. Seria
util que todos nos refletissemos sobre a diferenca entre qualidade inerente e faculdade inata; uma é a propria
natureza de budi ou sabedoria e, a outra, de manas ou mente. A unido das duas, por meio do esforco cons-
ciente do homem, resulta em uma iniciagdo maior.

Estes resultados sdo promovidos de duas maneiras:

Primeiro, pelo prdprio esforco do homem que o leva, em seu devido tempo, a descobrir seu centro
de consciéncia, a ser guiado e conduzido inteiramente pelo regente interno ou Ego, e a desvendar, por meio
de um intenso esforgo e penosas tentativas, 0 mistério do universo, oculto na substancia material energizada
por Fohat. Segundo, pelo esforco do homem, sustentado pela cooperagdo amorosa e inteligente dos
Conhecedores da raca, os Mestres de Sabedoria. Neste caso, o processo é mais rapido, pois 0 homem recebe
instrucbes — se assim for seu desejo — e, em consequéncia, quando, por sua vez, tiver proporcionado as
condicdes corretas, o conhecimento e a ajuda dos que alcangcaram a meta séo colocados a sua disposicao.
Para se beneficiar desta ajuda, 0 homem precisa trabalhar com o material do seu préprio corpo, construindo
0 material certo em uma forma ordenada e, portanto, deve aprender a discriminar ao selecionar a matéria e
tambeém a compreender as leis de vibragdo e de construcéo.

Além disso, tem que abastecer 0 seu corpo mental de maneira que ele possa ser um intérprete e
transmissor, e ndo um fator impeditivo como é agora. Da mesma maneira, tem que desenvolver uma
atividade grupal e aprender a trabalhar coordenadamente com outros individuos. Sdo essas as principais
coisas que o homem tem que cumprir no caminho da iniciag&o e, tendo trabalhado nelas, encontrara o

157



caminho, que ficaré claro para ele e podera entdo tomar posi¢éo entre os Conhecedores. (Iniciagdo Humana
e Solar)

2. A iniciacdo nao so intensifica e aprofunda a qualidade da alma; ndo sé habilita a personalidade a
expressar os poderes da alma, dessa maneira acentuando e extraindo o melhor que ha no discipulo e no
Servico que presta, como também pde progressivamente a sua disposicao forcas e energias das quais nao
tinha conhecimento algum e que aprendera a usar como iniciado de certo grau no Caminho lluminado. A
iniciacdo Ihe revelara mundos de ser até entdo insuspeitados e desconhecidos, com os quais deve aprender
a colaborar, e o integrara mais definidamente na “area iluminada” da nossa vida planetaria, trazendo nova
revelacdo e visdo, mas tornando mais escura a area ndo iluminada. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

3. Aliniciacdo ndo é um procedimento cerimonial, nem uma honraria concedida a um aspirante bem-
sucedido; também ndo é uma penetracdo nos Mistérios, € simplesmente resultado de experienciar uma
“vivéncia” nos trés mundos de consciéncia (fisico, emocional e mental) e — por meio dessa vivéncia —tornar
atuantes as células que registram e gravam na substancia cerebral, as quais, até entdo, ndo eram susceptiveis
as impressdes superiores. Com esta regido de registro expandida ou, se preferirem, com o desenvolvimento
de um instrumento de gravacdo, ou mecanismo de resposta mais refinado, a mente fica apta a se tornar
transmissora dos valores superiores e do entendimento espiritual. Assim, o individuo se torna consciente
de regides de existéncia divina e estados de consciéncia que estdo sempre eternamente presentes, mas que
o homem individual era inerentemente incapaz de fazer contato ou de registrar; nem a mente nem seu agente
de gravacdo, o cérebro, estavam aptos para isso, do angulo de seu desenvolvimento evolutivo.

Quando o farol da mente comeca a penetrar lentamente nos aspectos até entdo ndo reconhecidos da
mente divina, quando as qualidades magnéticas do coracao vao despertando e se tornando responsivas, em
niveis sensiveis, a ambos 0s aspectos, 0 homem torna-se apto a atuar nos novos reinos de luz, amor e
servico, em revelagdo. E um iniciado. (O Reaparecimento do Cristo)

4. A iniciacdo € essencialmente se desembaracar dos antigos controles e passar para o controle de
valores mais espirituais e cada vez mais elevados. E também uma expansdo de consciéncia que leva a um
crescente reconhecimento das realidades internas. E também o reconhecimento de um renovado senso da
necessidade de mudanca e de sabia direcédo destas necessarias mudancas, para que possa haver um progresso
real; a consciéncia se expande e se torna mais generosa e divinamente includente, e ha um controle novo e
mais potente por parte da alma, a medida que assume cada vez mais a direcdo da vida do individuo, de uma
nacao e do mundo. (A Exteriorizacdo da Hierarquia)

5. O que ¢ a Iniciagdo? A iniciagio pode ser definida de duas maneiras. E antes de tudo a entrada
em um mundo novo e de dimensdes mais amplas pela expansao da consciéncia do homem, de maneira que
ele possa incluir e abranger o que agora exclui, e do que normalmente se separa em seus pensamentos e
atos. Em segundo lugar, é a entrada no homem das energias caracteristicas da alma e apenas da alma — as
forcas do amor inteligente e da vontade espiritual. (Psicologia Esotérica, Volume I1)

(b) A Primeira Iniciacdo

1. Na primeira iniciacdo, o Ego deve ter controlado em grande medida o corpo fisico e vencido “os
pecados da carne”, como coloca a fraseologia cristd. Ndo devem prevalecer a gula, o alcoolismo, a
licenciosidade, nem a satisfacdo das exigéncias do elemental fisico; portanto, o controle deve ser total e a
tentacdo vencida. Sera mantida uma atitude geral de obediéncia ao Ego e a disposi¢do de obedecer deve ser
muito forte. O canal entre o superior e o inferior se expande, e a carne obedece praticamente de maneira
automatica. (Iniciagdo Humana e Solar)

2. Muitos milhares de pessoas no mundo atual tomaram a primeira iniciacdo e se encaminham para
a vida espiritual e o servigo a seus semelhantes; contudo, suas vidas com frequéncia deixam muito a desejar
e evidentemente a alma n&o exerce controle constante; ainda estdo travando uma grande batalha para obter
a purificacdo nos trés niveis. As vidas destes iniciados ndo sdo de todo perfeitas e sua inexperiéncia & muito

158



grande, e neste ciclo particular esta se iniciando uma tentativa para alcancar a fusdo com a alma. (Os Raios
e as Iniciagdes)

(c) A Segunda Iniciacdo

1. A segunda iniciacdo constitui a crise do controle do corpo astral. Assim como na primeira
iniciacdo se demonstra o controle do corpo fisico denso, na segunda, de maneira semelhante, demonstra-se
o controle do astral. O sacrificio e a morte do desejo tera sido a meta do esforgo. O Ego dominou o desejo,
e sO se ambiciona o que é para o bem do todo, na linha da vontade do Ego e do Mestre. O elemental astral
é controlado, o corpo emocional se torna puro e limpido, e a natureza inferior vai rapidamente
desaparecendo. Nesta oportunidade, o Ego retém com firmeza os dois veiculos inferiores e 0s submete a
sua vontade. A aspiracdo e o anseio de servir, amar e progredir tornam-se tdo intensos que, em geral,
observa-se um desenvolvimento muito rapido. Isto explica o fato de que esta iniciacdo e a terceira muitas
vezes (mas ndo invariavelmente) se sucedem em uma mesma vida. Neste periodo da histéria do mundo foi
dado tal estimulo a evolucéo, que as almas aspirantes — ao sentir a desesperadora e evidente necessidade da
humanidade — estdo sacrificando tudo para atender a necessidade.

Nesta iniciacdo, sendo seguido o curso normal (o qual, mais uma vez, ndo é de todo certo) sera
vivificado o centro da garganta. Isto desenvolve a capacidade de aproveitar as aquisicdes da mente inferior
no servico ao Mestre e na ajuda ao homem; confere a habilidade de dar e proferir o que for util,
possivelmente através da palavra falada, mas com certeza na prestacdo de algum tipo de servico.
Proporciona uma visdo das necessidades do mundo, e mostra um fragmento adicional do plano. Portanto,
o trabalho a realizar antes de tomar a terceira iniciacdo é a completa subordinacdo do ponto de vista pessoal
nas necessidades do todo, o que implica no dominio total da mente concreta pelo Ego. (Iniciagdo Humana
e Solar)

2. A segunda iniciacdo assinala a liberacdo da alma da prisdo do corpo astral. A partir de entdo, a
alma usara o corpo astral e modelaréa o desejo de acordo com o plano divino. (Tratado sobre a Magia Branca)

3. Depois de tomada a segunda iniciagéo, a vigilante Hierarquia pode comecar a observar a constan-
te reorientacdo da alma para a Mdnada e o poder atrativo deste aspecto superior sobre o iniciado. Hoje, sdo
tantos os membros da familia humana — em encarnacgdo ou ndo — que tomaram as duas primeiras iniciagdes,
que a atencdo de Shamballa esta se voltando cada vez mais para a humanidade, via Hierarquia, enquanto
que, simultaneamente, os pensamentos dos homens estdo se direcionando para o Plano e para o uso da
vontade para comandar e guiar e para a natureza da forca dinamica... (O Destino das Nac6es)

(d) a Terceira Iniciacdo

1. Na terceira iniciacdo, algumas vezes denominada de Transfiguracdo, toda a personalidade é
inundada com luz proveniente do alto. Somente depois desta iniciacdo a Mdnada guia absolutamente o Ego,
vertendo Sua vida divina cada vez mais no canal ja preparado e purificado...

O objetivo de todo desenvolvimento € despertar a intuicdo espiritual; feito isso, quando o corpo
fisico for puro, o corpo astral estavel e firme e o corpo mental controlado, o iniciado podera entdo manejar
com seguranca e precisdo as faculdades psiquicas, com o objetivo de ajudar a raca. Ndo apenas pode usar
estas faculdades, como também estara apto a criar e vivificar formas-pensamento claras e bem definidas,
pulsando no espirito de servi¢o e isentas do controle da mente inferior ou do desejo. Estas formas-
pensamento ndo serdo desarticuladas, desconexas e desagregadas (como ocorre com as que sao criadas pela
massa dos homens), mas terdo uma boa medida de sintese. Arduo e incessante deve ser o trabalho para isto,
mas quando a natureza de desejos esta estabilizada e purificada, o controle do corpo mental sobrevém mais
facilmente. (Iniciagdo Humana e Solar)

2. Na terceira Iniciacdo (a da Transfiguracdo) o controle da personalidade nos trés mundos €
rompido para que o Filho da Mente, a alma, possa substituir finalmente a mente inferior concreta, que até

159



entdo dirigia. Além disso, por meio da Lei do Sacrificio, a personalidade é liberada e se torna simplesmente
um agente da alma. (Discipulado na Nova Era, Volume II)

3. A terceira iniciacdo € a primeira iniciacdo na qual a personalidade e a alma se unem e se
fusionam, de maneira que os dois aspectos formam uma unidade. A aspiracdo chega ao fim, e a convicc¢ao
mais absoluta toma seu lugar. (O Destino das Nag6es)

4. Quando ha éxito em iniciar o antahkarana individual e ha um ténue fio de energia viva conectando
a triplice personalidade com a Triade espiritual, entdo é possivel a afluéncia de energia da vontade. Isto
pode ser muito perigoso nas primeiras etapas, quando ndo se esta amparado pela energia do amor da alma...

Depois da terceira inicia¢do, quando o corpo da alma, o causal, comeca a se dissipar, a linha de
relacdo ou de conexdo pode ser e € direta. O iniciado entdo “permanece no oceano de amor, e esse amor €
vertido através dele; sua vontade € amor e pode trabalhar sem perigo, pois 0 amor divino matizara toda sua
vontade e ele podera prestar servico sabiamente”. Entdo o amor e a inteligéncia se tornam servidores da
vontade. A energia da alma e a forga da personalidade contribuem para a experiéncia da Monada nos trés
mundos da vida de servico e finalmente culmina a tdo prolongada tarefa do homem espiritual encarnado.
Ele est4 pronto para o Nirvana, que nada mais é do que o Caminho para novos campos de experiéncia
espiritual e desenvolvimento divino — incompreensivel agora, até mesmo para o iniciado de terceiro grau.
Este Caminho s6 é revelado quando o antahkarana esta construido e concluido e 0 homem esté focado na
Triade tdo conscientemente como esta agora na triplice natureza inferior. (Os Raios e as Iniciacdes)

5. Na terceira iniciacdo estabelece-se finalmente o controle da mente iluminada pela alma, e a
propria alma assume a posi¢do dominante, e ndo a forma fenoménica. (Os Raios e as Iniciacdes)

(e) A Eliminagdo da Forma Mental da Personalidade

Ao tratar deste tema (0 que sé posso fazer de maneira muito sucinta) é preciso ter em mente duas
coisas:

1. Que estamos considerando apenas uma ideia que a mente tem acerca da alma e tratando com o
fato basico da ilusdo que tem controlado todo o ciclo de encarnacéo e, assim, mantido a alma prisioneira da
forma. Para a alma, a personalidade significa duas coisas:

a. acapacidade da alma de identificacdo com a forma; isto é primeiramente realizado pela
alma, quando a personalidade estd comecando a reagir a uma certa medida de real
integracao.

b. uma oportunidade para a iniciacao.

2. Que a eliminacdo da forma-pensamento da personalidade, consumada na terceira iniciacao, é uma
grande iniciacdo para a alma em seu proprio plano. Por esta razéo, a terceira iniciagdo é considerada como
a primeira iniciagcdo maior, pois as duas iniciag0es anteriores produzem pouco efeito sobre a alma, afetando
apenas a alma encarnada, o “fragmento” do todo.

Estes fatos pouco sdao compreendidos e raras vezes acentuados na literatura publicada até agora, que
enfatiza as inicia¢cbes na medida que exercem efeito sobre o discipulo nos trés mundos. Mas estou tratando
especificamente das iniciagdes no que afetam ou ndo afetam a alma, sobrepairando sobre seu reflexo, a
personalidade, nos trés mundos. Portanto, o que disse tera pouco significado para o leitor comum.

Do ponto de vista do eu pessoal, considerando-o como o Morador do Umbral, a atitude ou estado
mental foi descrita, de maneira inadequada, como de total absorcao na luz da alma; tal € a Gloria da Presenca
transmutada pelo Anjo, que a personalidade desaparece completamente com suas demandas e aspiragoes.
Resta apenas a envoltura e o instrumento através do qual a luz solar pode fluir para ajudar a humanidade.

160



Isto é valido até certo ponto, mas é apenas — em Ultima anélise — a tentativa do homem de colocar em
palavras a transmutacéo e o efeito transfigurador da terceira iniciacao, o que nao se pode fazer.

Infinitamente mais dificil é o esforco que estou fazendo aqui para descrever a atitude e as reacdes
da alma, o eu uno, o Mestre no coragdo, a medida que reconhece a grandiosa realidade de sua propria e
essencial liberacdo, e se da conta, de uma vez por todas, que agora € incapaz de responder as vibracoes
inferiores dos trés mundos, tal como sdo transmitidas a alma por seu instrumento de contato, a forma-
personalidade. Esta forma é agora incapaz de transmissé&o.

A segunda reagdo da alma, uma vez enfocado e aceito este entendimento, é que a liberdade — quando
alcancada — apresenta suas proprias demandas:

1. Uma vida de servi¢co nos trés mundos, tdo conhecidos e agora tdo completamente
transcendidos.

2. Um senso sobrepairante de amor dirigido aqueles que ainda estdo procurando a
liberacdo.

3. Um reconhecimento do triangulo essencial, convertido agora no centro da vida
conceitual da alma:

Hierarquia

Alma

Humanidade

A alma agora vibra entre os dois pontos ou pares de opostos e atua como centro invocador e
evocador.

Nenhum dos entendimentos acima pode ser registrado na consciéncia cerebral ou na mente da
personalidade iluminada. Teoricamente, é possivel perceber uma ténue visdo das possibilidades inerentes,
mas a consciéncia ja ndo € a do discipulo servidor nos trés mundos, usando mente, emocdes e corpo fisico
para realizar, no possivel, o0 comando e a intencdo hierarquicos. Isto desapareceu com a morte da
consciéncia da personalidade. A consciéncia agora € a da propria alma, consciente de que ndo ha separacao,
instintivamente ativa, espiritualmente ocupada nos planos do Reino de Deus, e totalmente livre da atracao
ou do mais leve controle da forma-matéria; entretanto, a alma ainda responde a energia-substancia e esta
submergida nela, e sua analogia superior atua ainda nos niveis do plano fisico cdsmico — os planos budico,
atmico, monadico e logoico.

O que entdo é preciso acontecer para que a vida da alma seja plena e completa e tdo inteiramente
inclusiva que os trés mundos facam parte de sua area de percepcao e seu campo de servico? A Unica maneira
de tornar claro para vocés o que a alma deve realizar depois da terceira iniciagdo resume-se de duas
maneiras:

Primeiro: a alma torna-se um criador consciente, porque o terceiro aspecto — desenvolvido e
dominado pela experiéncia nos trés mundos, durante o longo ciclo de encarnagdes — alcangou um grau de
perfeita atividade. Em termos técnicos, direi: a energia das pétalas de conhecimento e a energia das pétalas
de amor estdo tdo ativamente fusionadas e mescladas, que duas das pétalas internas, circundando a joia no
I6tus, ndo sdo mais véus sobre esta joia. Estou falando em termos simbélicos. Devido a este acontecimento,
amorte ou a eliminag&o da personalidade é a primeira atividade no drama da criacdo consciente, e a primeira
forma criada pela alma € um substituto para a personalidade. Assim se cria um instrumento para o servico

161



nos trés mundos. Entretanto, desta vez € um instrumento sem vida, sem desejos, ambi¢des e sem poder de
pensamento proprio. E tdo somente uma envoltura de substancia, animada pela vida da alma, mas que — ao
mesmo tempo — € responsiva e adequada para o periodo, a raca e as condi¢cdes do ambiente no qual a alma
criadora escolheu atuar. Reflitam sobre esta afirmacdo e enfatizem as palavras “adequada”.

Segundo: a alma entfo se prepara para a futura quarta iniciacdo. E basicamente uma experiéncia
monadica e resulta— como bem sabem — no desaparecimento ou destrui¢do do veiculo alma ou corpo causal,
e no estabelecimento, portanto, de uma relacdo direta entre a Mo6nada em seu proprio plano e a
personalidade recentemente criada, via o antahkarana.

Apresentei pela primeira vez, em ordem consecutiva, estes dois pontos do ensinamento ocultista; as
indicacBes, porém, prepararam o caminho para esses dois fatos. Também dei informagdes sobre o
mayavirupa, através do qual o Mestre atua e estabelece contato com os trés mundos que Ele cria
deliberadamente a fim de servir aos Seus prop6sitos e planos. E um decisivo substituto para a personalidade
e s6 pode ser criado quando a antiga personalidade (construida e desenvolvida durante o ciclo de
encarnacdes) tiver sido eliminada. Prefiro usar a palavra “eliminada”, em vez de “destruida”. A estrutura
—no momento da eliminacao — persiste, porém sua vida separatista desaparece.

Se refletirem com toda clareza sobre esta afirmacéo, observardo que agora é possivel obter uma
completa integragédo. A vida da personalidade foi absorvida; a forma da personalidade ainda permanece,
mas persiste sem ter verdadeira vida prépria; isso significa que ja pode ser a receptora de energias e forcas
de que necessita o Iniciado ativo ou Mestre, a fim de implementar a tarefa de salvacdo da humanidade.

O discipulo que tiver eliminado (no sentido técnico, como no mistico) o dominio da personalidade
possui agora a “liberdade que o Ashram outorga”, como se diz, podendo se mover a vontade entre 0s
discipulos e iniciados. Nada existird em sua vida ou qualidade vibratoria que perturbe o ritmo do Ashram;
nada vai requerer do Mestre uma “intervencdo de apaziguamento”, como acontece com frequéncia durante
as primeiras etapas do discipulado; nada pode agora interferir nesses contatos e esferas de influéncia
superiores, que estiveram selados para o discipulo devido a intromissao de sua prépria personalidade. (Cura
Esotérica)

(f) A Quarta Iniciagéo

1. Na quarta Iniciacdo (a da Renuncia) o aspecto destruidor da Lei de Sacrificio produz a destruicdo
do corpo causal, o corpo da alma, para que a personalidade unificada, fusionada com a alma, possa atuar
diretamente sob a inspiracdo da Triade Espiritual — a triplice expressdo ou instrumento da Monada.
(Discipulado na Nova Era, VVolume 1)

2. Os estudantes bem fariam em aprender que este processo de construcdo do antahkarana é um dos
meios pelos quais 0 homem, a trindade, se torna uma dualidade. Quando a tarefa estiver concluida e o
antahkarana definidamente construido — produzindo-se assim o perfeito alinhamento entre a Mdnada e sua
expressdao no plano fisico — o corpo da alma (o causal) é completa e finalmente destruido pelo fogo da
Mobnada que desce pelo antahkarana. Ha entdo uma completa reciprocidade entre a Modnada e a alma
plenamente consciente no plano fisico. O “intermediario divino” deixa de ser necessario. O “Filho de Deus,
que é o Filho da Mente”, morre; o “véu do templo é rasgado em dois, de cima abaixo”; toma-se a quarta
iniciacdo, chegando entéo a revelacdo do Pai. Este é o resultado final e de longo alcance da construcao da
ponte que, na realidade, é o estabelecimento de uma linha de luz entre a Ménada e a personalidade, como
plena expressdo da alma — entre espirito e matéria, entre Pai e Mae. Pde em evidéncia que o “espirito
ascendeu nos ombros da matéria” a esse elevado lugar do qual se originou, mais a experiéncia adquirida e
o0 pleno conhecimento, e tudo que a vida na forma material pode proporcionar e tudo que a experiéncia
consciente pode conferir. O Filho fez o Seu trabalho. A tarefa do Salvador ou Mediador foi consumada.
Sabe-se que a unidade de todas as coisas & uma realidade na consciéncia e o espirito humano pode dizer
com intengé@o e compreensdo: “Eu e meu Pai somos um”. (Os Raios e as Inicia¢Ges)

162



3. A Grande Rendncia. Uma enorme experiéncia é concedida ao iniciado neste momento; ele
compreende (porque Vé e sabe) que o antahkarana foi concluido com éxito e que ali ha uma linha direta de
energia da Triade espiritual até sua mente e cérebro, via o antahkarana. Isto pde no primeiro plano da sua
consciéncia o subito e espantoso reconhecimento de que a propria alma, 0 corpo egoico em seu proprio
nivel, e 0 que durante eras foi a suposta fonte de sua existéncia, sua guia e mentora, j& ndo é mais necessaria;
sua relacdo, como personalidade fusionada com a alma é agora diretamente com a Mdnada. Sente-se
despojado e inclinado a exclamar — como fez o Mestre Jesus — “Meu Deus, meu Deus, por que me
abandonaste?”” Mas faz a renuncia necessaria e o corpo causal, o corpo da alma, é abandonado e desaparece.
E esta a rentincia culminante e o gesto culminante de eras de pequenas renincias; a rendncia marca a
carreira de todos os aspirantes e discipulos — a rentncia, enfrentada, compreendida e feita conscientemente.
(Os Raios e as IniciacGes)

4. A Iniciacdo da Renuncia é de suprema importancia para a humanidade e para o iniciado individual
que logicamente é um membro do quarto reino. Acima de tudo, este grande ato de renuncia assinala o
momento em que o discipulo ndo possui nada relacionado com os trés mundos da evolugdo humana. Seu
contato com esses mundos no futuro serd puramente voluntario e para propdsitos de servico. (Os Raios e
as Iniciacoes)

61. A REVELACAO DA “PRESENCA”

1. Durante os periodos finais da série de encarnag@es, nos quais 0 homem faz malabarismos com
0s pares de opostos, e em que, pela discriminacdo, torna-se consciente do real e do irreal, compreende
pouco a pouco que ele mesmo é uma Existéncia imortal, um Deus imperecivel e uma parte do Infinito. Fica
cada vez mais evidente o elo entre 0 homem no plano fisico e seu Mestre interno, até que aconteca a grande
revelacdo. Chega um momento na existéncia do homem em que ele se defronta conscientemente com seu
verdadeiro Eu, e sabe que ele é esse Eu em realidade e ndo apenas em teoria. Torna-se consciente do Deus
interno, ndo mais pelo sentido da audicdo, nem pela aten¢do a voz interna que o dirige e controla, a chamada
“voz da consciéncia”, mas por meio da visdo direta e da percepcdo interna. Agora responde ndo sé ao que
ouve, mas também ao que Vvé. (Iniciacdo Humana e Solar)

2. O instrumento para a visdo interna sempre existiu € 0 que se pode ver esta sempre presente, mas
a maioria das pessoas ainda nao reconhece.

Este “reconhecimento” pelo iniciado € o primeiro grande passo na ceriménia de iniciacao e, até que
seja vencido, as demais etapas tém que esperar. O que é reconhecido varia segundo a iniciacdo e, em linhas
gerais, pode ser sintetizado da seguinte maneira:

O Ego, reflexo da Mdnada, é em si uma triplicidade, como tudo na natureza. Reflete os trés aspectos
da divindade, assim como a Mdénada reflete, em plano superior, os trés aspectos — vontade, amor-sabedoria
e inteligéncia ativa — da Deidade. Portanto:

Na primeira iniciagdo, o iniciado torna-se consciente do terceiro aspecto, ou aspecto inferior do Ego, 0
da inteligéncia ativa. Defronta-se com a manifestacdo do grande Anjo solar (Pitri) que € ele mesmo, o
verdadeiro eu. Sabe entdo, sem margem de davida, que essa manifestacéo de inteligéncia é aquela Entidade
eterna que, através das eras, vem demonstrando seus poderes no plano fisico por meio de suas sucessivas
encarnacoes.

Na segunda iniciagdo, vé esta grande Presenca como uma dualidade, e outro aspecto brilha diante dele.
Torna-se consciente de que esta Vida radiante, identificada com ele mesmo ndo é apenas inteligéncia em
acdo, mas também o amor-sabedoria original. Funde sua consciéncia com esta Vida e se torna uno com ela,
de maneira que, no plano fisico, por meio do seu eu pessoal, veja essa Vida como expressao do amor
inteligente.

163



Na terceira iniciacdo, o Ego se apresenta diante do iniciado como uma triplicidade perfeita. N&o
apenas conhece o Eu como amor inteligente ativo, mas revela-se também como vontade fundamental ou
proposito, com o qual o homem se identifica imediatamente e sabe que os trés mundos nada mais Ihe
reservam no futuro, apenas servem como campo de servico ativo, forjado no amor pela realizacdo de um
proposito que durante eras esteve oculto no coracdo do Eu. Agora que esse propdésito esté revelado, ele
pode colaborar inteligentemente para sua execu¢do, amadurecendo-o.

Estas profundas revelagdes resplandecem diante do iniciado de trés maneiras:

Como uma radiante existéncia angélica, vista pelo olho interno, com a mesma exatiddo de visao e
critério como um homem quando vé outro membro da familia humana. O grande Anjo Solar, que
corporifica 0 homem real e é sua expressdo no plano da mente superior, é seu ancestral divino, o
“Observador” que, durante longos ciclos de encarnacdes, deu a Si mesmo em sacrificio para que o homem
possa SER.

Como uma esfera de fogo radiante, vinculada com o iniciado que permanece diante dela pelo fio
magnético de fogo que passa através de todos os seus corpos e termina no centro do cérebro fisico. Este
“fio de prata” (como é chamado de maneira bastante imprecisa na Biblia, ao descrever sua liberacéo do
corpo fisico e a subsequente retirada), emana do centro do coracdo do Anjo Solar, vinculando assim coracao
e cérebro — aquela grande dualidade que se manifesta em nosso sistema solar em amor e inteligéncia. Esta
esfera de fogo esta igualmente vinculada a muitos outros homens que pertencem ao mesmo grupo e ao
mesmo raio e, portanto, € absolutamente exato dizer que, nos planos superiores, somos todos UM. Uma s6
vida pulsa e circula através de todos, por meio de fios de fogo. E esta uma parte da revelacio que chega ao
homem que se coloca ante a “Presenca” com os olhos ocultamente abertos.

Como um Lotus multicolorido de nove pétalas, ordenadas em trés circulos em torno de um conjunto
central de trés pétalas hermeticamente fechadas, que abrigam o que nos livros orientais € chamado de “Joia
no Lotus”. Este Lotus é de rara beleza, pulsando com vida e irradiando todas as cores do arco-iris; nas trés
primeiras iniciacdes, 0s trés circulos se revelam, um ap0ds o outro, até que, na quarta iniciacdo, o iniciado
se vé diante de uma revelacdo ainda maior e descobre o segredo encerrado no botdo central. A este respeito,
a terceira iniciacdo difere um tanto das outras duas, pois, pelo poder de um Hierofante ainda mais excelso
que o Bodhisattva, o iniciado faz contato, pela primeira vez, com o fogo elétrico do puro Espirito, latente
no coracdo do Lotus.

As palavras “Anjo Solar”, “Esfera de fogo” e “Lotus” ocultam certo aspecto do mistério central da
vida humana, mas que s6 ficara evidente para aqueles que tém olhos para ver. O significado mistico destas
frases graficas serd tido como um artificio ou motivo de incredulidade para 0 homem que procurar
materializé-las indevidamente. A ideia de uma existéncia imortal, de uma Entidade divina, de um grande
centro de energia ignea, assim como do pleno florescimento da evolucdo, estdo ocultos por tras dessas
palavras e é nesse sentido que devem ser compreendidas.

Na quarta iniciacdo, o iniciado € conduzido a Presenca daquele aspecto de Si mesmo denominado
“o Pai nos Céus”. Defronta-se com sua prdépria Ménada, aquela pura esséncia espiritual no plano mais
elevado — mas que é Una — que € para seu Ego ou Eu Superior, o que esse Ego € para a personalidade ou
eu inferior.

Esta Mdnada se manifestou no plano mental por meio do Ego de maneira triplice, mas agora faltam
todos os aspectos da mente, tal como a compreendemos. O Anjo Solar, com quem estava em contato, se
retirou; a forma pela qual atuava (o corpo egoico ou causal) desapareceu, restando apenas o0 amor-sabedoria
e a vontade dinamica que € a caracteristica primordial do Espirito. O eu inferior cumpriu os propdsitos do
Ego e foi descartado; da mesma maneira, 0 Ego cumpriu os designios da Ménada e deixou de ser necessario;
o iniciado se Vvé livre de ambos, plenamente liberado e apto a entrar em contato com a Ménada, tal como
antes aprendeu a entrar em contato com o Ego. Nos seus retornos posteriores aos trés mundos, sera regido
apenas pela vontade e propdsito que ele proprio definir, criard seu corpo de manifestacdo e, assim, estara

164



livre para escolher (dentro dos limites do carma) o momento oportuno. O carma aqui mencionado é
planetario, ndo se trata de carma pessoal. Nesta quarta iniciacao, ele entra em contato com o aspecto amor
da Moénada e, na quinta, com o aspecto vontade. Assim completa seus contatos, responde a todas as
vibracOes necessarias e se torna senhor nos cinco planos da evolu¢do humana.

Além disso, nas iniciacdes terceira, quarta e quinta, comeca também a perceber conscientemente
aquela “Presenga” que encerra em si aquela Entidade espiritual, a sua prépria Ménada, vendo-a unida com
0 Logos Planetario. Gracas a sua propria Monada, vé exatamente 0s mesmos aspectos (que essa Ménada
personifica) em uma escala mais ampla, e o Logos Planetario, que anima todas as Monadas em seu Raio,
Ihe é revelado. Esta verdade é quase impossivel de expressar em palavras, e diz respeito a relagdo do ponto
de fogo elétrico, que é a Mdnada, com a estrela de cinco pontas que revela ao iniciado a Presenca do Logos
Planetério. Isto é praticamente incompreensivel para 0 homem comum, para o qual este livro foi escrito.

E é assim, gradualmente, que o iniciado chega frente a Verdade e & Existéncia. Os estudantes
reflexivos verdo claramente por que a revelacao da Presenca deve preceder todas as outras revelacdes. Ela
produz na mente do iniciado as seguintes nogdes basicas:

Justifica-se a fé que o sustentou durante eras e esperanca e convicgdo se fundem em um fato
experimentado pessoalmente. A visdo espiritual substitui a fé e o iniciado vé e conhece as coisas invisiveis.
Nada ha mais a duvidar e ele, pelo préprio esforco, tornou-se um conhecedor.

Sua unidade com seus irmaos fica comprovada, e ele se da conta do elo indissoluvel que o une
aos seus semelhantes de todas as partes. A fraternidade deixa de ser uma teoria, tornando-se um fato
cientificamente comprovado, que ndo pode mais ser contestado, como nao pode ser a separacdo dos
homens no plano fisico.

A imortalidade da alma e a realidade dos mundos invisiveis ficam para ele comprovadas e
desvendadas. Enquanto que antes da iniciagdo esta crenca se baseava em uma breve e fugaz viséo e em
firmes conviccBes internas (resultantes do raciocinio logico e de uma intuicdo em gradual
desenvolvimento), agora se baseia na visdo e no reconhecimento incontestvel de sua propria natureza
imortal.

Compreende o significado e a fonte de energia, e pode comecar a exercitar o poder com precisao e
direcdo cientificas. Sabe agora de onde extrai a energia, pois teve um vislumbre dos recursos disponiveis
da energia. Antes, sabia que a energia existia e a usava cegamente e, as vezes, de maneira insensata. Agora,
a Vé sob a instrucao da “mente aberta” e pode colaborar inteligentemente com as forcas da natureza.

Assim, de muitas maneiras, a revelacdo da Presenca produz resultados definidos no iniciado, e assim
a Hierarquia considera ser esta 0 necessario prelidio para as revelacdes posteriores. (Iniciacdo Humana e
Solar)

62. O REINO DAS ALMAS

1. Talvez a nocgdo de que a alma esta se organizando para este esforgo, reorientando as forcas e se
preparando para um novo e poderoso impulso seja novidade para alguns, mas assim €. Todas as formas de
vida passam de iniciagdo a iniciacdo sob a for¢a da evolucdo e a alma néo esta isenta deste processo. Tal
como a alma do animal-homem se uniu com outro principio divino e assim trouxe o quarto reino da natureza
a existéncia, a alma da humanidade esta buscando contato com outro aspecto divino. Quando este contato
for estabelecido, o Reino de Deus vira a Terra; o plano fisico se transformara e vira o periodo caracteristico
que, simbolicamente, é apresentado sob o termo milénio.

Talvez a nocdo de que a alma estd se organizando para este esforco, reorientando as forcas e se
preparando para um novo e poderoso impulso seja novidade para alguns, mas assim €. Todas as formas de

165



vida passam de iniciagdo a iniciacdo sob a forca da evolucdo e a alma néo esté isenta deste processo. Tal
como a alma do animal-homem se uniu com outro principio divino e assim trouxe o quarto reino da natureza
a existéncia, a alma da humanidade esta buscando contato com outro aspecto divino. Quando este contato
for estabelecido, o Reino de Deus vira a Terra; o plano fisico se transformara e vira o periodo caracteristico
que, simbolicamente, é apresentado sob o termo milénio. (Tratado sobre a Magia Branca)

2. Eu, que penetrei um tanto na compreenséo da vida do Anjo solar, procuro assegurar aos meus
companheiros peregrinos que as coisas passageiras dos sentidos ndo sdo mais que trivialidades, sem
nenhum valor em comparagdo com as recompensas, aqui e nesta vida, para 0 homem que busca submergir
a sua consciéncia cotidiana com a da prdpria alma. Entra entdo na comunidade das almas e ja ndo esta so.
Os periodos de solidao resultam somente de uma orientacéo errada, de estar agarrado ao que oculta a viséo
e que enche tanto as médos que é impossivel alcancar o que se denominou de “joia no loto”. (Tratado sobre
a Magia Branca)

3. Mas os observadores dos periodos e épocas podem fazer rapidos progressos no desenvolvimento
intuicional se perseverarem na meditacdo, treinarem o intelecto e se esforcarem sempre por pensar em
termos universais. Que observem a historia retrospectivamente como parte da emergente preparacao que
vai inaugurar o futuro. Que elevem o animo no reconhecimento de que o reino das almas esta se tornando
paulatinamente um fendmeno do plano fisico (falo paradoxalmente?) e sera reconhecido, enfim, como um
reino da natureza e assim considerado pelos homens de ciéncia antes que se passem dois séculos. Estes
“Observadores Organizados” formam o circulo externo do Novo Grupo e sua nota-chave é a sintese, a
eliminacdo das coisas ndo essenciais e a organizagdo do conhecimento humano. Como trabalham em muitos
campos da percepcao humana, distinguem-se por um espirito sem sectarismos, pela capacidade de se ocupar
das essencialidades fundamentais e de vincular os diversos campos da investigagdo humana em um todo
organizado e unificado. (Tratado sobre a Magia Branca)

4. Pergunto-me se ja consideraram alguma vez o amplo efeito de todo pensamento reflexivo, das preces
aspiracionais e do trabalho de meditagcdo — sem treinamento ou como resultado do treinamento — feito por
milhGes de pessoas ao longo das eras em todo o planeta? Tudo isso esta alterando sua qualidade; sua forca
estd aumentando, e sua vividade estd produzindo mudangas no organismo humano. A onda de vida
espiritual é hoje tao forte e pujante que os proximos cento e cinguenta anos demonstrardo a natureza real
do Reino das Almas, o Reino de Deus. Isto, como certamente compreenderdo, produzird também mudancas
fundamentais nos objetivos imediatos que o progresso humano tem pela frente, nos planos dos Mestres, no
ensinamento ministrado e no treinamento apresentado. (Discipulado na Nova Era, Volume 1)

5. A iniciagdo é, por exceléncia, uma série de passos, de despertamentos graduais que habilitam o
ser humano de se tornar, afinal, um membro ou ponto de luz no Reino de Deus. Quando um namero
suficiente de membros do quarto reino tiver experimentado o processo de iniciagdo (entendido
tecnicamente), entdo o quinto reino se manifestara exotericamente. Aproxima-se rapidamente 0 momento
de aplicar o método que convertera este reino, até agora subjetivo, em uma entidade real. A prova disso
temos — pela primeira vez na histéria — na iniciacdo grupal, a qual pode ser empreendida agora, e para isso
a Hierarquia esta trabalhando atualmente no que diz respeito a aspirantes e discipulos. (Discipulado na
Nova Era, Volume I1)

6. O Reino de Deus ou das Almas, caracterizado pelo poder e, em consequéncia, pela aura e pela
emanacao irradiante do amor definidamente ancorado na Terra, estd penetrando de maneira cada vez mais
plena nos trés mundos do esforco estritamente humano. Sempre houve representantes avangcados deste reino
entre 0os homens; sempre existiram individuos em todas as partes do mundo — nas religiGes mundiais ou em
outros grupos formadores — conscientemente vinculados com suas almas e, em consequéncia, com a
Hierarquia. Em todos os paises sempre existiram aqueles que desenvolveram e expressaram a consciéncia
cristica, que € a compreensdo amorosa e 0 Servico vivo, inteligente, sem ter em conta as palavras ou a
terminologia que expressaram o grandioso acontecimento espiritual do qual eram conscientes. Porém — do
ponto de vista da populagdo do mundo — o quarto reino da natureza domina em todos os campos do
pensamento e da atividade, e ndo o reino de Deus ou das Almas.

166



Hoje, como resultado de um despertar espiritual que data do ano 1625 da nossa era, e que enfatizou
uma educagdo mais ampla e geral, e a rebeldia contra a imposi¢do da autoridade clerical, a irradiagéo do
mundo das almas se intensificou muito e o reino de Deus esta se tornando parte incorporada da expressdo
do mundo externo e isto pela primeira vez na longa historia da humanidade.

O efeito desta irradiacdo ou aura magnética é agora tdo extenso, que ndo precisamos mais falar em
termos de introduzir o reino ou sua manifestacdo na Terra, pois ja estd se manifestando e sua aura se
mesclando com as auras mental, astral e etérica da humanidade. E necessério apenas reconhecé-lo, porém
(e é um fator digno de observagéo) o reconhecimento esta sendo retido até que o reino das almas possa ser
protegido das estreitas pretensdes de qualquer igreja, religido ou organizacdo; muitos assegurardo (como
sempre fizeram) que s6 se podera entrar no reino de Deus por intermédio de seu proprio grupo separatista.
O reino de Deus ndo € cristdo, nem budista, nem estd enfocado em nenhuma religido mundial ou
organizag&o esotérica. E apenas e simplesmente o que afirma ser: um vasto e integrado grupo de pessoas
fusionadas com a alma, que irradiam amor e intencdo espiritual, motivadas pela boa vontade e enraizadas
no reino humano, tal como o reino dos homens € enraizado no reino animal, por ser um derivado do mesmo.
(Discipulado na Nova Era, VVolume 1)

7. As linhas de frente deste Reino e a vanguarda dos discipulos e iniciados ja estdo aqui.

O trabalho ou a atividade irradiante da Hierarquia € hoje mais potente do que em qualquer outro
momento da histéria humana. Os Mestres e Seus discipulos (guiados pelo Instrutor do Mundo desse
periodo) se encontravam fisicamente presentes na Terra durante os remotos dias atlantes, e a irradiacdo que
emanava d’Eles era protetora, defensora e nutridora. Posteriormente a Hierarquia se retraiu para uma
expressao subjetiva e a humanidade — nos termos da Lei de Evolucdo — ficou por conta de seu préprio
arbitrio para aprender o Caminho e trilhar a Senda de Retorno, por meio de experimentos e experiéncias
individuais. Os Mestres (durante este longo periodo intermediario) ndo entraram em contato com a
humanidade em ampla escala ou grupalmente. No entanto, muitos de Seus discipulos avangados emergiram
em distintos periodos e quando deles se necessitava. O Instrutor do Mundo também se revelou a fim de
emitir a chave ou nota para cada nova civilizagao e expressar os resultados da civilizagdo que desaparecia.
Portanto, os homens tiveram que trilhar seu caminho até a Hierarquia por si mesmos; a Hierarquia esperava
em siléncio, até que o numero de “almas iluminadas” fosse tdo grande e seu chamado invocador e irradiacéo
magnética alcancassem tal poténcia que ndo pudesse deixar de ser ignorado; o equilibrio alcancado entre o
Reino de Deus na Terra e 0 Reino de Deus no Céu (para usar a fraseologia cristd) foi tal, que os “Portais
do Retorno” puderam se abrir e se estabeleceu o livre intercdmbio entre os reinos quarto e quinto da
natureza. Os portais (continuo falando em simbolos) estdo se abrindo e logo estardo amplamente abertos
para admitir a passagem do “Filho do Homem, o Filho de Deus perfeito”, de regresso ao lugar — nossa Terra
— onde Ele antes demonstrou amor e servicgo perfeitos. Porém — como bem sabem — desta vez néo vira so,
mas trard os Regentes de determinados Ashrams, assim como um grupo treinado de iniciados e discipulos.

Estes eventos estdo acontecendo hoje, diante dos olhos dos homens, embora muito do que esteja
ocorrendo permaneca totalmente nao reconhecido em vastas areas do mundo do pensamento e por muitos
milhGes de homens. No entanto, meu irmdo, ha iniciados e discipulos trabalhando atualmente no plano
fisico em numero suficiente para assegurar um reconhecimento tdo amplo que garanta o firme e consistente
despertar da esperanca humana. Reflitam sobre isto e aprendam a reconhecer em todas as partes 0s sinais
da expectativa humana e os indicios marcantes da aproximacao da Hierarquia. (Discipulado na Nova Era,
Volume I1)

8. O objetivo do Plano é reproduzir no plano terreno o reino interno da alma, o que ha muito
profetizou o Mestre dos Mestres. Preparem o Caminho. (Discipulado na Nova Era, Volume I1)

9. O Cristo também ensinou que o Reino de Deus esta na Terra e nos disse que
buscassemos primeiro esse Reino e, por ele, considerassemos tudo mais como secundario. Esse Reino
sempre esteve conosco, constituido por todos aqueles que, ao longo das eras, buscaram metas espirituais,

167



liberaram-se das limitagBes do corpo fisico, dos controles emocionais e da mente obstrutora. Séo eles
cidaddos que, nos dias de hoje (desconhecidos pela maioria) vivem em corpos fisicos, trabalham para o
bem-estar da humanidade, usam o amor em vez da emog&o como técnica e conformam aquele grande corpo
de “Mentes iluminadas” que guia o destino do mundo. O Reino de Deus néo ¢ algo que vai descer a Terra
quando o homem for bom o suficiente! E algo que estd atuando hoje, com eficiéncia, e que exige
reconhecimento. Trata-se de um corpo organizado que ja estd evocando reconhecimento por parte das
pessoas que buscam primeiro o Reino de Deus e descobrem que tal Reino ja estd aqui. Como muitos sabem,
o Cristo e Seus discipulos estdo fisicamente presentes na Terra e 0 Reino que Eles regem, com suas leis e
modos de atuar, é conhecido por muitos e sempre foi assim ao longo dos séculos. (O Reaparecimento do
Cristo)

10. Etapa ap0s etapa, crise apos crise, de um ponto a outro ponto e de um centro a outro, a vida de
Deus progride, deixando para tras maior beleza, ao passar de uma forma para outra e de um reino para
outro. Uma realizagdo leva a outra; 0 homem emergiu dos reinos inferiores e (como resultado da luta
humana) também aparecera o reino de Deus. Trazer esse reino é tudo o que hoje concerne verdadeiramente
a humanidade, e todos o0s processos vivos da humanidade dirigem-se a preparacdo de cada ser humano
individual para passar para esse reino. O conhecimento de que possa haver manifestacGes ainda maiores
que o reino de Deus pode ser inspirador, mas é tudo. A manifestacao do reino de Deus na Terra, a preparacao
do caminho para seu grande Inaugurador, o Cristo, a possibilidade da exteriorizacdo da Hierarquia na Terra,
pressupde para todos e cada um, uma tarefa plenamente adequada e algo pelo qual viver e trabalhar, sonhar
e aspirar. (Os Raios e as Iniciacdes)

63. CONCLUSAO

1. Estes conceitos e ideias s6 tém valor na medida em que produzam no Pensador uma apreciagdo
mais inteligente da grandiosidade do Plano divino, uma apropriacdo de energia e forca que Ihe pertencem
por direito ao participar dos processos da manifestacdo e uma inteligente colaboragéo no progresso do Plano
evolutivo, naquilo que afeta individualmente a ele e a seus grupos. (Tratado sobre o Fogo Cosmico)

2. Quando a energia do Ego controla ou impde seu ritmo sobre as diversas envolturas por intermédio
de seus respectivos centros maiores, quando o triplice fogo ascende ordenadamente pelo triplice canal e os
trés centros da cabeca estdo unidos em triangulacéo, temos entdo a iluminacdo ou irradiacdo de toda a vida
da personalidade; a escuriddo da lugar a luz, e o Sol do conhecimento surge, dispersando a escuriddo da
ignorancia...

O homem se torna uma luz ardente e brilhante, irradiando uma luz que arde em seu interior.

Quando se da o préximo passo e a energia da Monada, enfocada na joia, se faz sentir também no
plano fisico, passando atraves do triplice loto egoico por meio dos canais ja utilizados pelo Ego, temos um
homem “inspirado”, um criador espiritual, ele préprio “um Sol de Radiante Coracao”.

Tais s@o os objetivos diante daqueles que trilham o caminho e a meta para aqueles que seguem a
necessaria disciplina de vida e as etapas de desenvolvimento por meio da meditagédo

... O método usual, lento e laborioso, consiste em permitir que o aprendiz descubra por si mesmo
cada passo do caminho; ensinar-lhe a constituicao de seu proprio corpo, a natureza das envolturas e a funcéo
e 0 mecanismo da energia, deixando que se torne gradualmente consciente das forcas latentes nele proprio.
O que se quer expor com as palavras “trés veiculos periddicos” e sete principios ou qualidades de forca lhe
é revelado lentamente; pela experiéncia e pelo experimento, os frequentes fracassos e éxitos ocasionais, a
madura reflexdo e introspecgéo e as frequentes encarnagdes, € levado ao ponto em que alcanca certa medida
de alinhamento por meio do esfor¢o autoinduzido e continuo. A ele € entdo ensinado como utilizar esse
alinhamento e como manipular conscientemente a energia para que possa produzir resultados de servigo no
plano fisico, o que por muitas vidas, provavelmente, foi um sonho ou uma visdo impossivel. Quando for

168



habil em ambas as coisas — estabilizagdo e manipulacéo — s6 entdo lhe sdo confiadas as palavras e segredos
que produzem a demonstracdo no plano fisico das energias espirituais ou monadicas por meio da energia
egoica ou da alma, utilizando por sua vez a energia das formas materiais dos mundos, ou no que se poderia
chamar de energia corporal. Isto foi expresso na seguinte frase mistica e oculta:

“Quando a joia brilha como o diamante sob a influéncia dos raios do sol ardente, entdo o

engaste também fulgura e irradia luz. Quando o diamante brilha com crescente fulgor,

gera-se o fogo que acende aquilo que segura e encerra”. (Tratado sobre o Fogo Cosmico)

3. Na época atual, hd grande necessidade de peritos na vida da alma e de grupos de homens e
mulheres que, ao empreenderem o grande experimento e a grande transicdo, agreguem seu testemunho a
verdade das afirmacdes dos misticos e ocultistas de todos os tempos. (Tratado sobre a Magia Branca)

4. A Hierarquia, através do Grupo de Servidores Mundiais, em processo de formacdo, esta
procurando se exteriorizar e restaurar os mistérios para a humanidade, a qual realmente pertencem. Para o
triunfo desta iniciativa é fundamentalmente necessario a todos VOcés que perceberam a visdo ou viram uma
parte do plano, dedicar-se novamente ao servigo da humanidade, consagrar-se ao trabalho de ajudar todos
os servidores do mundo, até o maximo da sua capacidade (reflitam sobre estas palavras e extraiam o
significado delas), e sacrificar seu tempo e dinheiro para nutrir o esfor¢o dos Grandes Seres. Acima de tudo,
ndo deixem de praticar a meditacdo; mantenham a unido interna; pensem na verdade a todo momento. A
necessidade e a oportunidade séo grandes, e todos os que podem ajudar sdo chamados para a frente da
batalha. Portanto, todos podem ser Uteis de alguma maneira, se cada um e todos compreenderem a
verdadeira natureza do sacrificio, desenvolverem a habilidade na agdo e trabalharem sem apegos. (Tratado
sobre a Magia Branca)

5. Para vocés, que vivem e trabalham neste periodo intermediario e neste ciclo de transicdo, com
todos os resultantes caos e transtornos externos, é dada a tarefa de expressar constancia, servico e
sacrificio...

Vocés precisam absorver e atuar de acordo com as informacdes que ja tém, antes de emanar a demanda
béasica por mais luz, demanda que exige resposta daqueles de n6s que trabalhamos no &mbito da Hierarquia.
Por essa demanda esperamos pacientemente. (O Destino das Na¢oes)

6. Muito ja disse, tivessem vocés a intuicdo desperta para ler o significado de alguns dos meus
comentarios! (Os Raios e as Iniciagdes)

7. O discipulo passa assim, de etapa para etapa, de uma luz para outra, de uma percepgao para outra
e da forca a energia, do enfoque na personalidade para a integracdo da alma e, em seguida, da alma para o
espirito, da forma para a vida. Teréa explorado todas as vias do conhecimento; desceu as profundezas, ao
inferno e aos vales; ascendeu ao pico da montanha da iniciacdo e dai se langou para além do espaco e do
tempo; perdeu todo interesse por si mesmo, e € um ponto de pensamento enfocado na mente de Deus. Pode-
se dizer mais do que isto? Nao, meus irmaos. E assim finalizo esta série de instrucdes, encerrando a minha
responsabilidade a este respeito. Comeca agora a responsabilidade de vocés. (Discipulado na Nova Era,
Volume I)

169



